
opusdei.org

Tema 22. A
Eucaristia (I)

A Eucaristia torna Jesus Cristo
presente: Ele convida-nos a
acolher a salvação que nos
oferece e a receber o dom do
seu Corpo e do seu Sangue
como alimento de vida eterna.
O Senhor anunciou a Eucaristia
durante a sua vida pública e
instituiu este sacramento na
Última Ceia. Quando a Igreja
celebra a Eucaristia não faz
senão ajustar-se ao rito
eucarístico realizado pelo
Senhor na Última Ceia.



01/10/2022

Natureza sacramental da
Santíssima Eucaristia

A Eucaristia é o sacramento que
torna presente, na celebração
litúrgica da Igreja, a Pessoa de Jesus
Cristo (Cristo inteiro: Corpo, Sangue,
Alma e Divindade) e seu sacrifício
redentor na plenitude do Mistério
Pascal da sua paixão, morte e
ressurreição. Esta presença não é
estática ou passiva (como a de um
objeto em um lugar) mas ativa,
porque o Senhor se torna presente
com o dinamismo do seu amor
salvador: na Eucaristia Ele nos
convida a acolher a salvação que nos
oferece e a receber o dom do seu
Corpo e do seu Sangue como
alimento de vida eterna, permitindo-
nos entrar em comunhão com Ele –
com a sua Pessoa e o seu sacrifício – e



em comunhão com todos os
membros do seu Corpo Místico que é
a Igreja.

Com efeito, como afirma o Concílio
Vaticano II, “Nosso Salvador na
última Ceia, na noite em que foi
entregue, instituiu o sacrifício
eucarístico de seu Corpo e de seu
Sangue para perpetuar pelos séculos,
até sua volta o sacrifício da cruz e
confiar assim à sua Esposa amada, a
Igreja, o memorial de sua morte e
ressurreição, sacramento de piedade,
sinal de unidade, vínculo de amor,
banquete pascal ‘no qual se recebe a
Cristo, a alma se enche de graça e nos
é dada uma prenda da glória
futura’” (SC 47).

A promessa da Eucaristia e a sua
instituição por Jesus Cristo

O Senhor anunciou a Eucaristia
durante a sua vida pública, na
Sinagoga de Cafarnaum, diante
daqueles que o tinham seguido



depois de testemunhar o milagre da
multiplicação dos pães, com o qual
saciou a multidão (cfr Jo 6, 1-13).
Jesus aproveitou aquele sinal para
revelar a sua identidade e missão, e
para prometer a Eucaristia: “Jesus
respondeu: “Em verdade, em
verdade, vos digo: não foi Moisés
quem vos deu o pão do céu. É meu
Pai quem vos dá o verdadeiro pão do
céu. Pois o pão de Deus é aquele que
desce do céu e dá vida ao mundo”.
Eles então pediram: “Senhor, dá-nos
sempre desse pão!” Jesus lhes disse:
Eu sou o pão da vida... Eu sou o pão
vivo que desceu do céu. Quem come
deste pão viverá eternamente. E o
pão que eu darei é a minha carne,
entregue pela vida do mundo. Quem
se alimenta com a minha carne e
bebe o meu sangue tem a vida
eterna, e eu o ressuscitarei no último
dia. Pois minha carne é verdadeira
comida e meu sangue é verdadeira
bebida. Quem se alimenta com a
minha carne e bebe o meu sangue



permanece em mim, e eu nele. Como
o Pai, que vive, me enviou, e eu vivo
por meio do Pai, assim aquele que de
mim se alimenta viverá por meio de
mim” (cfr Jo 6, 32-58).

Jesus Cristo instituiu este sacramento
na Última Ceia. Os três evangelhos
sinóticos (cfr Mt 26, 17-30; Mc 14,
12-26; Lc 22, 7-20) e São Paulo (cfr 1
Cor 11, 23-26) transmitiram-nos o
relato da instituição. Eis a síntese da
narração que o Catecismo da Igreja
Católica apresenta: “Veio o dia dos
ázimos, quando devia ser imolada a
páscoa. Jesus enviou então Pedro e
João, dizendo: ‘Ide preparar-nos a
Páscoa para comermos’... Eles foram
(...) e prepararam a Páscoa. Quando
chegou a hora, ele se pôs à mesa com
seus apóstolos e disse-lhes: ‘Desejei
ardentemente comer esta páscoa
convosco antes de sofrer; pois eu vos
digo que já não a comerei até que ela
se cumpra no Reino de Deus’... E
tomou um pão, deu graças, partiu-o e



distribuiu-o a eles dizendo: ‘Isto é o
meu corpo que é dado por vós. Fazei
isto em minha memória’. E, depois de
comer, fez o mesmo com o cálice
dizendo: ‘Este cálice é a nova aliança
em meu sangue, que é derramado
em favor de vós’” (Catecismo, 1339).

Jesus celebrou, pois, a Última Ceia no
contexto da Páscoa judaica, mas a
Ceia do Senhor possui uma novidade
absoluta: no centro não se encontra o
cordeiro da Antiga Páscoa, mas o
próprio Cristo, seu “Corpo dado
(oferecido em sacrifício ao Pai em
favor dos homens) ... e seu Sangue 
derramado por muitos para remissão
dos pecados”.Podemos, pois, dizer
que Jesus, mais do que celebrar a
Antiga Páscoa, anunciou e realizou –
antecipando-a sacramentalmente – a
Nova Páscoa.

Significado e conteúdo do mandato
do Senhor



O preceito explícito de Jesus: “Fazei
isto em memória de Mim” (Lc 22, 19;
1Cor 11, 24-25), evidencia o caráter
propriamente institucional da Última
Ceia. Pede-nos, com este mandato,
que correspondamos a seu dom e
que o representemos
sacramentalmente (que voltemos a
realizá-lo, que reiteremos a sua
presença: a presença do seu Corpo,
entregue e do seu Sangue
derramado, quer dizer, do seu
sacrifício em remissão de nossos
pecados).

- “Fazei isto”. Designou desta forma
quem pode celebrar a Eucaristia (os
Apóstolos, e seus sucessores no
sacerdócio), confiou-lhes o poder de
celebrá-la e determinou os elementos
fundamentais do rito: os mesmos que
Ele empregou (é, portanto,
necessária na celebração da
Eucaristia, a presença do pão e do
vinho, a oração de ação de graças e
de benção, a consagração dos dons



no Corpo e Sangue do Senhor, a
distribuição e a comunhão com este
Santíssimo Sacramento).

- “Em memória de mim”. Desta forma
Cristo ordenou aos Apóstolos (e neles
a seus sucessores no sacerdócio), que
celebrassem um novo “memorial”,
que substituía o da Antiga Páscoa.
Este rito memorial tem uma eficácia
particular: não só ajuda a ‘recordar’
à comunidade de fé o amor redentor
de Cristo, suas palavras e gestos
durante a Última Ceia, mas, além
disso, como sacramento da Nova Lei,
torna objetivamente presente a
realidade significada: Cristo, “nossa
Páscoa” (1 Cor 5, 7) e o seu sacrifício
redentor.

A celebração litúrgica da
Eucaristia

A Igreja, obediente ao mandato do
Senhor, celebrou logo a Eucaristia
em Jerusalém (At 2, 42-48), em
Trôade (cfr At 20, 7-11), em Corinto



(cfr 1 Cor 10, 14,21; 1 Cor 11, 20-34), e
em todos os lugares aonde chegava o
cristianismo. “Era sobretudo ‘no
primeiro dia da semana’, quer dizer,
o domingo, o dia da ressurreição de
Jesus, que os cristãos se reuniam
para ‘partir o pão’. (At 20, 7). Desde
então, até nossos dias, a celebração
da Eucaristia se perpetuou, de modo
que hoje nós a encontramos em toda
parte na Igreja, com a mesma
estrutura fundamental” (Catecismo,
1343).

Fiel ao mandato de Jesus, a Igreja,
guiada pelo ‘Espírito de verdade’ (Jo
16, 13), que é o Espírito Santo,
quando celebra a Eucaristia não faz
senão seguir o rito eucarístico
realizado pelo Senhor na Última
Ceia. Os elementos essenciais das
sucessivas celebrações eucarísticas
não podem ser outros a não ser
aqueles da Eucaristia originária,
quer dizer: A) A assembleia dos
discípulos de Cristo, por Ele



convocada e reunida em torno dele; e
B) A realização do novo rito
memorial.

A assembleia eucarística
O desenvolvimento da
celebração

Desde o começo da vida da Igreja, a
assembleia cristã que celebra a
Eucaristia aparece hierarquicamente
estruturada: é habitualmente
constituída pelo bispo ou por um
presbítero (que preside
sacerdotalmente a celebração
eucarística e atua in persona Christi
Capitis Ecclesiae), pelo diácono, por
outros ministros e pelos fiéis, unidos
pelo vínculo da fé e do batismo.
Todos os membros desta assembleia
são chamados a participar
conscientemente, devotamente e
ativamente na liturgia eucarística,
cada um segundo seu modo próprio:
o sacerdote celebrante, os leitores, o
diácono, os que apresentam as

• 
• 



oferendas, o ministro da comunhão e
o povo inteiro, cujo ‘Amém’
manifesta sua real participação (cfr 
Catecismo, 1348). Portanto, cada um
deverá cumprir o próprio ministério
sem que haja confusão entre o
sacerdócio ministerial, o sacerdócio
comum dos fiéis e o ministério do
diácono e de outros possíveis
ministros.

O papel do sacerdócio ministerial na
celebração da Eucaristia é essencial.
Só o sacerdote validamente ordenado
pode consagrar a Santíssima
Eucaristia, pronunciando in persona
Christi (na identificação específica
sacramental com o Sumo e Eterno
Sacerdote, Jesus Cristo), as palavras
da consagração (cfr. Catecismo,
1369). Por outro lado, nenhuma
comunidade cristã está capacitada
para dar por si só e a si mesma o
ministério ordenado. “Este é um dom
que se recebe através da sucessão
episcopal que remonta aos Apóstolos.



É o bispo quem estabelece um novo
presbítero mediante o sacramento da
Ordem, outorgando-lhe o poder de
consagrar a Eucaristia”[1].

A realização do rito memorial
desenvolve-se, desde a origem da
Igreja, em dois grandes momentos,
que formam um único ato de culto: a
‘Liturgia da Palavra’ (que
compreende a proclamação e a
escuta-acolhida da Palavra de Deus),
e a ‘Liturgia Eucarística’ (que
compreende a apresentação do pão e
do vinho, a anáfora ou oração
eucarística – com as palavras da
consagração – e a comunhão). Estas
duas partes principais são
delimitadas pelos ritos de introdução
e de conclusão (cfr. Catecismo,
1349-1355). Ninguém pode tirar ou
acrescentar a seu capricho nada do
que foi estabelecido pela Igreja na
Liturgia da Santa Missa[2].



Os elementos essenciais e
necessários para constituir o sinal
sacramental da Eucaristia são: por
um lado, o pão de farinha de trigo[3] e
o vinho de uvas[4]; e por outro, as
palavras da consagração, que o
sacerdote celebrante pronuncia in
persona Christi, no contexto da
“Oração Eucarística”. Graças à
virtude das palavras do Senhor e ao
poder do Espírito Santo, o pão e o
vinho se convertem em sinais
eficazes, com plenitude ontológica e
não só de significado, da presença do
‘Corpo entregue’ e do ‘Sangue
derramado’ de Cristo, ou seja, de sua
Pessoa e de seu sacrifício redentor
(cfr.Catecismo, 1333 e 1375).

A presença real eucarística

Na celebração da Eucaristia torna-se
presente a Pessoa de Cristo – o Verbo
encarnado, que foi crucificado,
morreu e ressuscitou pela salvação
do mundo – com uma modalidade de



presença mistérica, sobrenatural,
única. Encontramos o fundamento
desta doutrina na própria instituição
da Eucaristia quando Jesus
identificou os dons que oferecia com
seu Corpo e com seu Sangue (“Isto é
meu Corpo..., Isto é meu Sangue...”),
quer dizer com a sua corporeidade
inseparavelmente unida ao Verbo e,
portanto, com sua Pessoa inteira.

Cristo Jesus está certamente presente
de múltiplas maneiras em sua Igreja:
em sua Palavra, na oração dos fiéis
(cfr. Mt. 18, 20), nos pobres, nos
enfermos, nos presos (cfr. Mt 25,
31-46), nos sacramentos e
especialmente na pessoa do Ministro.
Mas está sobretudo presente sob as
espécies eucarísticas (cfr. Catecismo,
1373).

A singularidade da presença
eucarística de Cristo está no fato de
que o Santíssimo Sacramento contém
verdadeira, real e substancialmente



o Corpo e o Sangue com a Alma e a
Divindade de Nosso Senhor Jesus
Cristo, Deus verdadeiro e Homem
perfeito, o mesmo que nasceu da
Virgem Maria, morreu na Cruz e
agora está sentado nos céus à direita
do Pai. “Esta presença chama-se 'real'
não por exclusão, como se as outras
não fossem 'reais', mas por
antonomásia, porque é substancial e
porque por ela Cristo, Deus e homem,
se toma presente
completo” (Catecismo 1374).

O termo substancial indica a
consistência da presença pessoal de
Cristo na Eucaristia: esta não é
simplesmente uma ‘figura’, capaz de
‘significar’ e de levar a mente a
pensar em Cristo, presente em
realidade em outro lugar, no Céu;
nem é um simples ‘sinal’, através do
qual nos é oferecida a ‘virtude
salvadora’ – a graça – que provém de
Cristo. A Eucaristia é, pelo contrário,
presença objetiva do ser-em-si (a



substância) do Corpo e do Sangue de
Cristo, da sua Humanidade total –
inseparavelmente unida à Divindade
pela união hipostática – embora
velada pelas ‘espécies’ ou aparências
do pão e do vinho.

Portanto, a presença do verdadeiro
Corpo e do verdadeiro Sangue de
Cristo neste sacramento “não se pode
descobrir pelos sentidos, mas só com
fé, baseada na autoridade de
Deus” (Catecismo, 1381).

O modo da presença de Cristo na
Eucaristia é um mistério admirável.
Segundo a fé católica Jesus Cristo
está presente todo inteiro, com sua
corporeidade glorificada, sob cada
uma das espécies eucarísticas e todo
inteiro em cada uma das partes
resultantes da divisão das espécies,
de modo que a fração do pão não
divide Cristo (Cfr. Catecismo, 1377)[5].
Trata-se de uma modalidade singular
de presença, porque é invisível e



intangível, e, além disso, é
permanente, no sentido de que, uma
vez realizada a consagração, dura
tanto tempo quanto subsistem as
espécies eucarísticas.

A transubstanciação

A presença verdadeira, real e
substancial de Cristo na Eucaristia
implica uma conversão
extraordinária, sobrenatural, única.
Essa conversão tem seu fundamento
nas próprias palavras do Senhor:
“Tomai e comei... bebei dele todos,
porque isto é meu sangue, o sangue
da Nova Aliança...” (Mt 26, 26-28).
Com efeito, essas palavras se tornam
realidade apenas se o pão e o vinho
deixam de ser pão e vinho e se
convertem no Corpo e no Sangue de
Cristo, porque é impossível que uma
mesma coisa possa ser
simultaneamente dois seres diversos:
pão e Corpo de Cristo; vinho e Sangue
de Cristo.



Sobre este ponto o Catecismo da
Igreja Católica recorda: “O Concílio
de Trento resume a fé católica ao
declarar ‘Por ter Cristo, nosso
Redentor, dito que aquilo que
oferecia sob a espécie do pão era
verdadeiramente seu Corpo, sempre
se teve na Igreja esta convicção, que
o santo Concílio declara novamente:
pela consagração do pão e do vinho
opera-se a mudança de toda a
substância do pão na substância do
Corpo de Cristo Nosso Senhor e de
toda a substância do vinho na
substância do seu Sangue; esta
mudança, a Igreja católica
denominou-a com acerto e exatidão 
transubstanciação’” (n. 1376). No
entanto, permanecem inalteradas as
aparências do pão e do vinho, ou
seja, as ‘espécies eucarísticas’.

Embora os sentidos captem
verdadeiramente as aparências do
pão e do vinho, a luz da fé nos dá a
conhecer que o que realmente se



contém sob o véu das espécies
eucarísticas é a substância do Corpo
e do Sangue do Senhor. Graças à
permanência das espécies
sacramentais do pão, podemos
afirmar que o corpo de Cristo – sua
Pessoa inteira – está realmente
presente no altar ou no cálice, ou no
Sacrário.

Ángel García Ibáñez

Bibliografia básica

- Catecismo da Igreja Católica, nn.
1322-1355.

Leituras recomendadas

- São João Paulo II, Carta Encíclica, 
Ecclesia de Eucharistia (17/04/2003)

- Bento XVI, Exortação Apostólica 
Sacramentum caritatis (22/02/2007)



- Francisco, Catequeses sobre a Santa
Missa (novembro de 2017 – abril de
2018).

- São Josemaria Escrivá, Homilia A
Eucaristia, Mistério de Fé e de Amor,
em É Cristo que passa, nn. 83-94;
Homilia Na Festa do Corpus Christi,
ibid., n. 150-161.

- Ángel García Ibáñez, L’Eucaristia,
dono e mistero. Trattato storico-
dogmatico sul mistero eucarístico,
Edusc, Roma 2006 “trad. esp.: La
Eucaristía, don y mistério. Tratado
histórico-teológico sobre el mistério
eucarístico, Eunsa, Pamplona 2009).

[1] São João Paulo II, Carta Encíclica, 
Ecclesia de Eucharistia, n. 29.

[2] Cfr. Concílio Vaticano II, 
Sacrosanctum Concilium, 22;
Congregação para o Culto Divino e a

https://opusdei.org/pt-br/article/livro-digital-catequeses-do-papa-francisco-sobre-a-santa-missa/
https://opusdei.org/pt-br/article/livro-digital-catequeses-do-papa-francisco-sobre-a-santa-missa/
https://opusdei.org/pt-br/article/livro-digital-catequeses-do-papa-francisco-sobre-a-santa-missa/
https://opusdei.org/pt-br/article/livro-digital-catequeses-do-papa-francisco-sobre-a-santa-missa/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-eucaristia-misterio-de-fe-e-de-amor/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-eucaristia-misterio-de-fe-e-de-amor/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-eucaristia-misterio-de-fe-e-de-amor/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-eucaristia-misterio-de-fe-e-de-amor/
https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-capitulo-15.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-capitulo-15.htm


Disciplina dos Sacramentos,
Instrução Redemptionis
Sacramentum, nn. 14-18.

[3] Cfr. Missal Romano, Institutio
generalis, n. 320. No rito latino o pão
deve ser ázimo, quer dizer não
fermentado; cfr. Ibid.

[4] Cfr. Missal Romano, Institutio
generalis, n. 319. Na Igreja latina
acrescenta-se um pouco de água ao
vinho; cfr. Ibidem. As palavras que o
sacerdote diz ao acrescentar água ao
vinho, manifestam o sentido deste
rito: “Que pelo mistério desta água e
deste vinho, participamos da
divindade daquele que se dignou a
fazer-se participes de nossa
humanidade” (Missal Romano, 
Ofertório). Para os Padres da Igreja
este rito significa também a união da
Igreja com Cristo no sentido
eucarístico; cfr. São Cipriano, Ep.63,
13: CSEL 3, 711.



[5] Por isso, “a Comunhão só sob
espécie de pão permite receber todo
fruto de graça da
Eucaristia” (Catecismo, 1390)

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-22-a-
eucaristia-i/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-22-a-eucaristia-i/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-22-a-eucaristia-i/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-22-a-eucaristia-i/

	Tema 22. A Eucaristia (I)

