
opusdei.org

Tema 21. Batismo e
Confirmação

O batismo incorpora quem o
recebe à vida, morte e
ressurreição de Jesus Cristo e à
sua ação salvadora. Imprime no
cristão um selo espiritual
indelével de sua pertença a
Cristo. Pela Confirmação, os
cristãos participam mais
plenamente da missão de Jesus
Cristo e da plenitude do Espírito
Santo.

01/10/2022



Batismo: fundamentos bíblicos e
instituição

Dentre as numerosas prefigurações
veterotestamentárias do batismo,
destacam-se o dilúvio universal, a
travessia do mar Vermelho e a
circuncisão por estarem
explicitamente mencionadas no
Novo Testamento fazendo referência
a este sacramento (cfr. 1 Pd 3, 20-21;
1 Cor 10,1; Cl 2, 11-12). Com São João
Batista, o rito da água, mesmo sem
eficácia salvadora, une-se à
preparação doutrinal, à conversão e
ao desejo da graça, pilares do futuro
catecumenato.

Jesus é batizado nas águas do Jordão
no início do seu ministério público
(cfr. Mt 3, 13-17), não por
necessidade, mas por solidariedade
redentora. Nessa ocasião, a água fica
definitivamente indicada como
elemento material do sinal
sacramental. Além disso, abrem-se os



céus, desce o Espírito em forma de
pomba e a voz de Deus Pai confirma
a filiação divina de Cristo:
acontecimentos que revelam na
Cabeça da futura Igreja o que se
realizará depois sacramentalmente
em seus membros.

Mais tarde ocorre o encontro com
Nicodemos, durante o qual Jesus
afirma o vínculo pneumatológico
existente entre a água batismal e a
salvação, de onde se segue a sua
necessidade: “quem não renascer da
água e do espírito não poderá entrar
no Reino de Deus” (Jo 3, 5).

O mistério pascal confere ao batismo
seu valor de salvação; Jesus, “com
efeito, já tinha falado da paixão que
iria sofrer em Jerusalém como de um
‘batismo’ com o qual devia ser
batizado (Mc 10, 38; cfr Lc 12, 50). O
sangue e a água que escorreram do
lado traspassado de Jesus crucificado
(cfr. Jo 19, 34) são tipos do Batismo e



da Eucaristia, sacramentos da vida
nova” (Catecismo, 1225).

Antes de subir aos céus, o Senhor diz
aos apóstolos: “Ide, pois, fazer
discípulos entre todas as nações, e
batizai-os em nome do Pai, do Filho e
do Espírito Santo. Ensinai-lhes a
observar tudo o que vos tenho
ordenado” (Mt 28, 19-20). Este
mandato é fielmente seguido a partir
de Pentecostes e indica o objetivo
primário da evangelização, que
continua sendo atual.

Comentando estes textos, São Tomás
de Aquino diz que a instituição do
batismo foi múltipla: com relação à
matéria, no batismo de Cristo; sua
necessidade foi afirmada em Jo 3, 5; o
seu uso começou quando Jesus
enviou seus discípulos a pregar e a
batizar; a sua eficácia provém da
paixão, a sua difusão foi proclamada
em Mt 28, 19.



A justificação e os efeitos do
batismo

Lemos em Rm 6, 3-4: “Acaso ignorais
que todos nós, batizados no Cristo
Jesus, é na sua morte que fomos
batizados? Pelo batismo fomos
sepultados com ele na morte, para
que, como Cristo foi ressuscitado dos
mortos pela ação gloriosa do Pai,
assim também nós vivamos uma vida
nova”. O batismo, incorporando o fiel
à vida, morte e ressurreição de Jesus
Cristo e à sua ação salvadora,
outorga a justificação. É o que diz
também Cl 2, 12: “No batismo, fostes
sepultados com ele, com ele também
fostes ressuscitados, pela fé na força
de Deus que o ressuscitou dentre os
mortos”. São Paulo acrescenta gora a
incidência da fé, com a qual, junto ao
rito da água, “vos revestistes de
Cristo”, como confirma Gl 3, 26-27,
“Com efeito, vós todos sois filhos de
Deus pela fé no Cristo Jesus. Vós



todos que fostes batizados em Cristo
vos revestistes de Cristo”.

A justificação batismal traduz-se em
efeitos concretos na alma do cristão,
que a teologia apresenta como efeitos
que curam e elevam. Os primeiros
referem-se ao perdão dos pecados,
como destaca a pregação de São
Pedro: “Convertei-vos, e cada um de
vós seja batizado em nome de Jesus
Cristo, para o perdão dos vossos
pecados. E recebereis o dom do
Espírito Santo” (Atos 2,38). Isto inclui
a remissão do pecado original e, nos
adultos, de todos os pecados pessoais.
Fica remitida também toda a pena
temporal e eterna. “No batizado,
porém, certas consequências
temporais do pecado permanecem,
tais como os sofrimentos, a doença, a
morte ou as fragilidades inerentes à
vida, como as fraquezas de caráter
etc., assim como a propensão ao
pecado, que a Tradição chama de
concupiscência ou, metaforicamente,



o "incentivo do pecado" (fomes
peccati)” (Catecismo, 1264).

O aspecto que eleva consiste na
efusão do Espírito Santo; com efeito
“em um só Espírito fomos
batizados” (1 Cor 12, 13). Porque se
trata do “Espírito de Cristo” (Rm 8, 9),
recebemos o “espírito de
adoção” (Rm 8, 15), como filhos no
Filho. Com a filiação divina, Deus
confere ao batizado a graça
santificante, as virtudes teologais e
morais e os dons do Espírito Santo.

Junto a esta realidade de graça, “o
batismo imprime no cristão um selo
espiritual indelével (character) de
sua pertença a Cristo. Este selo não é
apagado por nenhum pecado,
embora o pecado impeça o batismo
de dar frutos de
salvação” (Catecismo, 1272).

Como fomos batizados num só
Espírito “para formar um só
corpo” (1Cor 12, 13), a incorporação a



Cristo é ao mesmo tempo
incorporação à Igreja, e nela ficamos
vinculados com todos os cristãos,
também com os que não estão em
comunhão plena com a Igreja
Católica.

Recordemos, enfim, que os batizados
são “uma raça escolhida, um
sacerdócio régio, uma nação santa,
um povo adquirido para Deus, a fim
de publiqueis as virtudes daquele
que das trevas vos chamou à sua luz
maravilhosa” (1 Pd 2, 9): participam,
pois, do sacerdócio comum dos fiéis,
ficando “’obrigados a confessar
diante dos homens a fé que
receberam de Deus por meio da
Igreja’ (Lumen gentium, 11) e a
participar da atividade apostólica e
missionária do Povo de
Deus” (Catecismo, 1270).

Necessidade do Batismo

A catequese neotestamentária afirma
categoricamente de Cristo que “não



existe debaixo do céu outro nome
dado à humanidade pelo qual
devamos ser salvos” (At 4, 12). E já
que ser “batizados em Cristo”
equivale a ser “revestido de
Cristo” (Gl 3, 27), deve-se entender
em toda a sua força aquelas palavras
de Jesus segundo as quais “quem crer
e for batizado será salvo, mas quem
não crer será condenado” (Mc 16,
16). Daí deriva a fé da Igreja sobre a
necessidade do batismo para a
salvação.

É preciso entender o que foi dito
acima segundo a cuidadosa
formulação do magistério: “O
Batismo é necessário, para a
salvação, para aqueles aos quais o
Evangelho foi anunciado e que
tiveram a possibilidade de pedir este
sacramento (cfr. Mc 16, 16). A Igreja
não conhece outro meio senão o
Batismo para garantir a entrada na
bem-aventurança eterna; é por isso
que cuida de não negligenciar a



missão que recebeu do Senhor, de
fazer ‘renascer da água e do Espírito’
todos aqueles que podem ser
batizados. Deus vinculou a salvação
ao sacramento do Batismo, mas ele
mesmo não está vinculado a seus
sacramentos” (Catecismo,1257).

Existem, com efeito, situações
especiais em que os frutos principais
do batismo podem ser adquiridos
sem a mediação sacramental. Mas,
justamente por não haver sinal
sacramental, não existe a certeza da
graça conferida. O que a tradição
eclesial chamou batismo de sangue e
batismo de desejo não são “atos
recebidos”, e sim um conjunto de
circunstâncias que se dão num
sujeito, determinando as condições
para que se possa falar de salvação.
Entende-se assim “a firme convicção
de que as pessoas que morrem em
razão da fé, sem terem recebido o
Batismo, são batizadas por sua morte
por e com Cristo” (Catecismo, 1258).



De modo análogo, a Igreja afirma
que “todo homem que,
desconhecendo o Evangelho de
Cristo e sua Igreja, procura a verdade
e pratica a vontade de Deus segundo
seu conhecimento dela pode ser
salvo. Pode-se supor que tais pessoas 
teriam desejado explicitamente o
Batismo se tivessem tido
conhecimento da necessidade
dele” (Catecismo, 1260).

As situações de batismo de sangue e
de desejo não incluem a das crianças
mortas sem batismo, que “a Igreja só
pode confiar à misericórdia de Deus,
como o faz no rito das exéquias por
elas”; é justamente, porém, a fé na
misericórdia de Deus, que quer que
todos os homens se salvem (cfr 1, Tm
2, 4), que nos permite confiar em que
há um caminho de salvação para as
crianças que morrem sem o batismo
(cfr. Catecismo, 1261).

Celebração litúrgica



O objetivo dos “ritos de acolhida” é
discernir devidamente a vontade dos
candidatos, ou de seus pais, de
receber o sacramento e assumir as
suas consequências. Seguem-se as
leituras bíblicas que ilustram o
mistério batismal e são comentadas
na homilia. Invoca-se depois a
intercessão dos santos em cuja
comunhão o candidato será
integrado; com a oração de
exorcismo e a unção com o óleo de
catecúmenos se significa a proteção
divina contra as insídias do maligno.
Benze-se, a seguir, a água com
fórmulas de alto conteúdo
catequético, que dão forma litúrgica
ao nexo água-Espírito. A fé e a
conversão tornam-se presentes
quando professam a Trindade e a
renunciam a Satanás e ao pecado.

Entra-se agora na fase sacramental
do rito, mediante “a purificação pela
água do batismo com a palavra” (Ef 5,
26). A ablução, quer por infusão,



quer por imersão, realiza-se de modo
tal que a água corra pela cabeça,
significando assim verdadeira
lavagem da alma. A matéria válida
do Sacramento é a água pura que os
homens consideram tal. Enquanto o
ministro derrama três vezes a água
sobre a cabeça do candidato, ou a
submerge, pronuncia as palavras:
“NN, eu te batizo em nome do Pai e
do Filho e do Espírito Santo”. Nas
liturgias orientais usa-se a fórmula:
“O servo de Deus, NN, é batizado em
nome do Pai e do Filho e do Espírito
Santo”.

Os ritos pós-batismais (ou
explicativos) ilustram o mistério
realizado. Unge-se a cabeça do
candidato (se a confirmação não é
ministrada imediatamente), para
significar sua participação no
sacerdócio comum e evocar a futura
unção da crisma. Uma veste branca é
entregue como exortação a
conservar a inocência batismal e



como símbolo da nova vida
conferida. A vela acesa no círio
pascal simboliza a luz de Cristo,
entregue para viver como filhos da
luz pela fé recebida. O rito do effeta,
tocando com o dedo polegar os
ouvidos e a boca do candidato,
significa a atitude de escuta e de
proclamação da palavra de Deus.
Finalmente a recitação do Pai Nosso
diante do altar, se forem adultos,
dentro da liturgia eucarística,
destaca a nova condição de filho de
Deus.

Ministro e sujeito. O batismo na
vida do cristão

O ministro ordinário é o bispo e o
presbítero e, na Igreja latina,
também o diácono. Em caso de
necessidade qualquer homem ou
mulher, inclusive não cristão, pode
batizar, contanto que tenha a
intenção de realizar o que a Igreja
crê sobre o batismo.



O batismo é destinado a todos os
homens e mulheres que não o
tenham recebido ainda. As condições
necessárias para o candidato
dependem de ser ele criança ou
adulto. A criança, que não chegou
ainda ao uso da razão, deve receber
o sacramento nos primeiros dias de
vida, assim que sua saúde e a de sua
mãe o permitir. Sendo a porta para a
vida da graça, o batismo é, com
efeito, um evento absolutamente
gratuito, para cuja validade basta
que ele não seja rejeitado; a fé do
candidato por outro lado, que é
necessariamente fé eclesial, faz-se
presente na fé da Igreja da qual
participará tendo chegado à vida
adulta. Existem, no entanto,
determinados limites à praxe do
batismo das crianças: é ilícita se
faltar o consenso dos pais, ou se não
existir garantia suficiente da futura
educação na fé católica. Para
assegurar isso, são designados os



padrinhos, escolhidos entre pessoas
de vida exemplar[1].

Os candidatos adultos preparam-se
através do catecumenato,
estruturado segundo os costumes
locais, em vista de receber também
na mesma cerimônia a confirmação
e a primeira Comunhão. Durante
esse período procura-se estimular o
desejo da graça, que inclui a intenção
de receber o sacramento, condição
de sua validade. Tudo unido à
instrução doutrinal, que dada
progressivamente suscita no
candidato a virtude sobrenatural da
fé e a verdadeira conversão do
coração, que pode requerer
mudanças radicais na vida do
candidato.

O caráter sacramental, já
mencionado, é um sinal espiritual
que configura com Cristo e que
imprime na alma uma semelhança
com Ele, uma imagem de Cristo, a



quem a partir desse momento
pertencemos e com quem devemos
assemelhar-nos cada vez mais. Esta
configuração inicial, constitui, pois,
uma exigência permanente para a
identificação final com Cristo, “os
predestinou a se configurarem com a
imagem de seu Filho, para que este
seja o primogênito numa multidão de
irmãos” (Rm 8, 29). Este é o
fundamento batismal da chamada
universal à santidade, da qual se faz
eco o Concílio Vaticano II: “Todos os
fiéis, de qualquer estado ou
condição, são chamados à plenitude
da vida cristã e à perfeição da
caridade” (Lumen Gentium, n. 40).

Este mesmo caráter batismal é
também sinal espiritual distintivo e
dispositivo. Quer dizer, por distintivo
se entende que, “para fora’’,
distingue os cristãos dos não cristãos,
enquanto que por dispositivo se quer
expressa que, “para dentro”, o
caráter batismal constitui a base



sobre a qual se apoia a radical
igualdade de todos os batizados:
como diz São Paulo, “todos vós que
fostes batizados em Cristo vos
revestistes de Cristo. Já não há judeu
nem grego, nem escravo nem livre,
nem homem nem mulher, pois todos
vós sois um em Cristo Jesus” (Gl 3,
27-28). Esta igualdade fundamental,
junto a ser “um” em Cristo,
impulsiona-nos a viver a
fraternidade, apoiando-nos em uma
realidade que vai além da afinidade
humana apenas. Finalmente, como
sinal dispositivo, o caráter constitui
uma capacidade sobrenatural de
poder receber e assimilar com fruto
a graça salvadora oriunda dos outros
sacramentos: neste sentido, o
batismo orienta nossa vida para os
outros sacramentos. Seria, pois,
incoerente receber o batismo e
ignorar os outros sacramentos.

Fundamentos bíblicos e históricos
da Crisma



As profecias sobre o Messias haviam
anunciado que “repousará sobre ele
o espírito de Javé” (Is 11, 2)”, e isso
estaria unido à sua escolha como
enviado: “Eis meu Servo que eu
amparo, meu eleito ao qual dou toda
minha afeição, faço repousar sobre
ele meu espírito, para que leve às
nações a verdadeira religião” (Is 42,
1). O texto profético é ainda mais
explícito quando sai da boca do
Messias: “O Espírito do Senhor
repousa sobre mim, porque o Senhor
consagrou-me pela unção; enviou-me
a levar a boa nova aos humildes” (Is
61, 1).

Algo similar anuncia-se também para
todo povo de Deus; a seus membros
Deus diz: “dentro de vós colocarei
meu espírito, fazendo com que
obedeçais às minhas leis” (Ez 36,27);
e em Jl 3, 2 acentua-se a
universalidade desta difusão:
“naqueles dias, derramarei também



meu Espírito sobre os escravos e
escravas”.

Com o mistério da Encarnação
realiza-se a profecia messiânica (cfr
Lc 1, 35), confirmada, completada e
publicamente manifestada na unção
do Jordão (cfr Lc 3, 21-22), quando o
Espírito desce sobre Cristo em forma
de pomba e a voz do Pai realiza a
profecia de escolha. O próprio
Senhor apresenta-se no começo do
seu ministério como o ungido de Javé
em quem as profecias são cumpridas
(cfr. Lc 4, 18-19), e se deixa guiar pelo
Espírito (cfr Lc 4, 1; 4, 14; 10, 21) até o
momento de sua morte (cfr Hb 9, 14).

Antes de oferecer a sua vida por nós,
Jesus promete enviar o Espírito (cfr
Jo 14-16; 15, 26; 16, 13), como
efetivamente acontece em
Pentecostes (cfr At 2, 1-4), em
referência explicita à profecia de Joel
(cfr At 2, 17-18), dando assim início a
missão universal da Igreja.



O mesmo Espírito, derramado em
Jerusalém sobre os apóstolos, é
comunicado por eles aos batizados
mediante a imposição das mãos e a
oração (cfr At 8, 14-17; 19, 6); esta
prática chega a ser tão conhecida na
Igreja primitiva, que é testemunhada
na Carta aos Hebreus como parte do
“ensinamento elementar” e dos
”temas fundamentais” (Hb 6, 1-2).
Este quadro bíblico completa-se com
a tradição apresentada por São Paulo
e São João e que vincula os conceitos
de “unção” e “selo” com o Espírito
infundido sobre os cristãos (cfr 2 Cor
1, 21-22; Ef 1, 13; 1 Jo 2, 20.27). Isto
teve expressão litúrgica já nos mais
antigos documentos, com a unção do
candidato com óleo perfumado.

Estes mesmos documentos
testemunham a unidade ritual
primitiva dos três sacramentos de
iniciação, conferido durante a
celebração pascal presidida pelo
bispo na catedral. Quando o



cristianismo é difundido fora das
cidades e o batismo das crianças
começa a ser maciço, já não é
possível seguir a praxe primitiva.
Enquanto no ocidente a confirmação
é reservada ao bispo separando-a do
batismo, no oriente conserva-se a
unidade dos sacramentos de
iniciação, conferidos ao mesmo
tempo ao recém-nascido pelo
presbítero. A isso, dá-se no oriente
uma importância crescente da unção
com o myron (santo crisma), que se
estende a diversas partes do corpo;
no ocidente a imposição das mãos
passa a ser uma imposição geral
sobre todos os confirmando,
enquanto que cada um recebe a
unção com o crisma na fronte.

Significado litúrgico e efeitos
sacramentais

O crisma, composto de azeite de oliva
e bálsamo, é consagrado pelo bispo
ou o patriarca, e só por ele durante a



missa da confirmação. A unção do
confirmando com o santo crisma é
sinal da sua consagração ao Senhor.
“Pela Confirmação, os cristãos, isto é,
os que são ungidos, participam mais
intensamente da missão de Jesus e da
plenitude do Espírito Santo, de que
Jesus é cumulado, a fim de que toda a
vida deles exale ‘o bom odor de
Cristo’ (cfr 2 Cor 2, 15). Por esta
unção, o confirmando recebe ‘a
marca’, o selo do Espírito
Santo” (Catecismo, 1294-1295).

Esta unção é precedida
liturgicamente, quando se realiza
separadamente do batismo, pela
renovação das promessas do batismo
e a profissão de fé dos confirmandos.
“Assim aparece com clareza que a
Confirmação se situa na sequência
do Batismo” (Catecismo 1298). Segue-
se, na liturgia romana a extensio
manuun do bispo para todos os
confirmandos, enquanto pronuncia
uma oração de grande conteúdo



epiclético (quer dizer, de invocação e
súplica). Chega-se então ao rito
especificamente sacramental que se
realiza “pela unção do santo crisma
na fronte, impondo as mãos e com
estas palavras: ‘Recebe por este sinal
o dom do Espírito Santo’”. Nas Igrejas
orientais, a unção se faz nas partes
mais significativas do corpo,
acompanhando cada uma pela
forma: “Selo do dom que é o Espírito
Santo” (Catecismo, 1300). O rito é
concluído com o beijo da paz, como
manifestação de comunhão eclesial
com o bispo (cfr Catecismo 1301).

Assim pois, a confirmação possui
uma unidade intrínseca com o
batismo, embora não se expresse
necessariamente no mesmo rito. Com
ela o patrimônio batismal do
candidato completa-se com os dons
sobrenaturais característicos da
maturidade cristã. A confirmação é
conferida uma única vez, “pois
imprime na alma uma marca



espiritual indelével, o ‘caráter’, que é
o sinal de que Jesus Cristo assinalou
um cristão com o selo de seu Espírito,
revestindo-o da força do alto para ser
sua testemunha” (Catecismo 1304).
Os cristãos recebem, por ela, com
particular abundância os dons do
Espírito Santo, ficam mais
estreitamente vinculados à Igreja, “e
desta forma obrigam-se com maior
compromisso a difundir e defender a
fé, com sua palavra e suas
obras” (Lumen Gentium, 11).

Assim pois, um cristão batizado e
confirmado está destinado a
participar na missão evangelizadora
da Igreja em virtude destes
sacramentos, sem necessidade de
receber um mandato especial da
hierarquia, pelo menos no que se
refere ao âmbito das relações
pessoais (família, amigos,
profissão...). Esta ‘destinação’ inclui
ao mesmo tempo, em particular pela
Confirmação, os meios sobrenaturais



necessários, seja para que o próprio
crescimento na vida cristã não se
abandone ao longo das diversas
vicissitudes que um cristão encontra
ao longo de sua vida, seja em forma
de fortaleza, para superar o medo de
propor com audácia a fé cristã, tanto
em ambientes favoráveis como em
outros onde a secularização tomou a
forma de indiferença para com o
Evangelho ou inclusive de
hostilidade com relação ao
cristianismo ou a Igreja. O
confirmado é chamado a dar
testemunho de Cristo com uma vida
cristã íntegra e com sua palavra.

Ministro e sujeito da Crisma

Como sucessores dos apóstolos, só os
bispos são “os ministros originários
da Confirmação” (Lumen Gentium
26). No rito latino, o ministro
ordinário é exclusivamente o bispo;
um presbítero pode confirmar
validamente só nos casos previstos



pela legislação geral (batismo de
adultos, acolhida na comunhão
católica, equiparação episcopal,
perigo de morte), ou quando recebe a
faculdade específica ou quando é
associado temporariamente a isto
pelo bispo. Nas Igreja orientais o
ministro ordinário é também o
presbítero, que deve usar sempre o
crisma consagrado pelo patriarca ou
pelo bispo.

Como sacramento de iniciação, a
confirmação está destinada a todos
os cristãos, não só a alguns
escolhidos. No rito latino, ela é
conferida uma vez que o candidato
tenha chegado ao uso da razão: a
idade concreta depende dos
costumes locais que devem respeitar
seu caráter de iniciação. Requer-se a
prévia instrução, uma verdadeira
intenção e o estado de graça.

Philip Goyret



Bibliografia

- Catecismo da Igreja Católica,
1212-1321

- Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, 251-270

- Philip Goyret, L’unzione nello
Spirito. Il battesimo e la cresima,
Libreria Editrice Vaticana, Cidade do
Vaticano 2004 (= Renacidos, ungidos, 
comprometidos:El bautismo y la
confirmación, Credo Ediciones, Roma,
2015).

[1] Cfr Catecismo da Igreja Católica,
1255.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-21-
batismo-e-confirmacao/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-21-batismo-e-confirmacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-21-batismo-e-confirmacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-21-batismo-e-confirmacao/

	Tema 21. Batismo e Confirmação

