
opusdei.org

21. A Eucaristia (3)

A fé na presença real de Cristo
na Eucaristia levou a Igreja a
tributar culto de latria ao
Santíssimo Sacramento, tanto
durante a liturgia da Missa,
como fora da sua celebração.

21/01/2015

1. A presença real eucarística

Na celebração da Eucaristia, torna-se
presente a Pessoa de Cristo – o Verbo
encarnado, que foi crucificado,
morreu e ressuscitou pela salvação
do mundo –, com uma presença



misteriosa, sobrenatural e única.
Encontramos o fundamento desta
doutrina na própria instituição da
Eucaristia, quando Jesus identificou
os dons que oferecia, com o seu
Corpo e com o seu Sangue (“isto é o
meu Corpo… este é o cálice do meu
Sangue…”), ou seja, com a sua
corporeidade inseparavelmente
unida ao Verbo e, portanto, com a
sua Pessoa total.

Jesus Cristo está certamente
presente, de múltiplas formas, na sua
Igreja: na sua Palavra, na oração dos
fiéis (cf. Mt 18,20), nos pobres,
doentes e prisioneiros (cf. Mt
25,31-46), nos sacramentos e
especialmente na pessoa do ministro
sacerdote. Mas, sobretudo, está
presente sob as espécies eucarísticas
(cf. Catecismo, 1373).

A singularidade da presença
eucarística de Cristo está no fato de
que o Santíssimo Sacramento contém



verdadeira, real e substancialmente
o Corpo e o Sangue, juntamente com
a Alma e a Divindade de nosso
Senhor Jesus Cristo, Deus verdadeiro
e Homem perfeito, o mesmo que
nasceu da Virgem Maria, morreu na
Cruz e agora está sentado nos céus à
direita de Deus Pai. “Esta presença
chama-se 'real' não por exclusão,
como se as outras não fossem 'reais',
mas por antonomásia, porque é
substancial e porque por ela Cristo,
Deus e homem, se torna presente por
completo” (Catecismo, 1374).

O termo substancial procura indicar
a consistência da presença pessoal de
Cristo na Eucaristia: esta não é
simplesmente uma ‘figura’, capaz de
‘significar’ e de estimular a mente a
pensar em Cristo, realmente presente
em outro lugar, no Céu; nem é um
simples ‘sinal’, através do qual se nos
oferece a ‘virtude salvadora’ – a
graça –, que provém de Cristo. A
Eucaristia é, pelo contrário, presença



objetiva, do ser em si (a substância)
do Corpo e do Sangue de Cristo, ou
seja, da sua inteira Humanidade –
inseparavelmente unida à Divindade
pela união hipostática –, embora
velada sob as ‘espécies’ ou
aparências do pão e do vinho.

Por conseguinte, a presença do
verdadeiro Corpo e do verdadeiro
Sangue de Cristo neste sacramento,
‘não se pode descobrir pelos sentidos,
diz Santo Tomás, mas só com fé,
baseada na autoridade de
Deus’ (Catecismo, 1381). Isto o
exprime muito bem a seguinte
estrofe do hino Adoro te devote:
“Visus, tactus, gustus in te fállitur, Sed
audítu solo tuto créditur. Credo,
quidquid dixit Dei Fílius: Nil hoc verbo
Veritátis vérius” (A vista, o tato, o
gosto, nada sabem. Só no que o
ouvido sabe se há de crer. Creio em
tudo o que o Filho de Deus veio dizer,
nada mais verdadeiro pode ser do
que a própria Palavra da Verdade.)



2. A transubstanciação

A presença verdadeira, real e
substancial de Cristo na Eucaristia
supõe uma mudança extraordinária,
sobrenatural e única. Tal conversão
tem o seu fundamento nas próprias
palavras do Senhor: “Tomai e comei:
Isto é o Meu Corpo… Bebei dele
todos. Porque isto é o Meu Sangue, o
sangue da nova Aliança” (Mt
26,26-28). Com efeito, estas palavras
só se tornam realidade se o pão e o
vinho deixam de ser pão e vinho
para se converterem no Corpo e no
Sangue de Cristo, porque é
impossível que uma mesma coisa
possa ser simultaneamente dois seres
diferentes: pão e Corpo de Cristo,
vinho e Sangue de Cristo.

Sobre este ponto, o Catecismo da
Igreja Católica recorda: “O Concílio
de Trento resume a fé católica ao
declarar ‘Por ter Cristo, nosso
Redentor, dito que aquilo que



oferecia sob a espécie do pão era
verdadeiramente seu Corpo, sempre
se teve na Igreja esta convicção, que
O santo Concílio declara novamente:
pela consagração do pão e do vinho
opera-se a mudança de toda a
substância do pão na substância do
Corpo de Cristo Nosso Senhor e de
toda a substância do vinho na
substância do seu Sangue; esta
mudança, a Igreja católica
denominou-a com acerto e
exatidãotransubstanciação”
(Catecismo, 1376). No entanto,
permanecem inalteradas as
aparências de pão e de vinho, ou
seja, “as espécies eucarísticas”.

Apesar dos sentidos captarem
verdadeiramente as aparências do
pão e do vinho, a luz da fé dá-nos a
conhecer que sob o véu das espécies
eucarísticas o que realmente se
contém é a substância do Corpo e do
Sangue do Senhor. Graças à
permanência das espécies



sacramentais do pão, podemos
afirmar que o Corpo de Cristo – a sua
Pessoa inteira– está realmente
presente no altar, no cibório* ou no
Sacrário.

3. Propriedades da presença
eucarística

O modo da presença de Cristo na
Eucaristia é um mistério admirável.
Segundo a fé católica, Jesus está
integralmente presente, com a sua
corporeidade glorificada, sob cada
uma das espécies eucarísticas, e está
íntegro em cada uma das partes
resultantes da divisão das espécies,
de modo que a fração do pão não
divide Cristo (cf. Catecismo, 1377)[1].
Trata-se de uma modalidade de
presença singular, porque é invisível
e intangível, e, além disso, é
permanente, no sentido de que, uma
vez realizada a consagração, dura
todo o tempo que subsistirem as
espécies eucarísticas.



4. O culto da Eucaristia

A fé na presença real de Cristo na
Eucaristia levou a Igreja a tributar
culto de latria (quer dizer, de
adoração), ao Santíssimo
Sacramento, tanto durante a liturgia
da Missa (por isso indicou que nos
ajoelhemos ou nos inclinemos
profundamente diante das espécies
consagradas), como fora da
celebração: conservando com o
maior cuidado as hóstias
consagradas no Sacrário (ou
Tabernáculo), apresentando-as aos
fiéis para que as venerem com
solenidade, levando-as em procissão
etc. (cf. Catecismo, 1378).

A Sagrada Eucaristia conserva-se no
Sacrário[2]:

- Principalmente para poder dar a
Sagrada Comunhão aos doentes e a
outros fiéis impossibilitados de
participar na Santa Missa.



- Além disso, para que a Igreja possa
prestar culto de adoração a Deus
Nosso Senhor no Santíssimo
Sacramento (de modo especial,
durante a exposição da Santíssima
Eucaristia, na Bênção com o
Santíssimo; na Procissão com o
Santíssimo Sacramento, na
Solenidade do Corpo e do Sangue de
Cristo etc.).

- E para que os fiéis possam adorar
sempre o Senhor com frequentes
visitas. Neste sentido, afirma São
João Paulo II: “A Igreja e o mundo
têm grande necessidade do culto
eucarístico. Jesus espera por nós
neste Sacramento do Amor. Não nos
mostremos avaros com o nosso
tempo para nos irmos encontrar com
Ele na adoração, na contemplação
cheia de fé e pronta para reparar as
grandes culpas e os crimes do
mundo. Não cesse nunca a nossa
adoração”[3].



Há duas grandes festas (solenidades)
litúrgicas em que se celebra de modo
especial este Sagrado Mistério: a
Quinta-Feira Santa (comemora-se a
instituição da Eucaristia e da Ordem
Sagrada) e a solenidade do Corpo e
do sangue de Cristo (destinada
principalmente à adoração e à
contemplação do Senhor na
Eucaristia).

5. A Eucaristia, Banquete Pascal da
Igreja

5.1. Porque é que a Eucaristia é o
Banquete Pascal da Igreja?

“A Eucaristia é o banquete pascal,
porque Cristo, pela realização
sacramental da sua Páscoa [a
passagem deste mundo ao Pai
através da sua Paixão, Morte,
Ressurreição e Ascensão gloriosa[4]],
nos dá o seu Corpo e o seu Sangue,
oferecidos como alimento e bebida, e
nos une a si e entre nós no seu
sacrifício” (Compêndio, 287).



5.2. Celebração da Eucaristia e
Comunhão com Cristo

“A Missa é ao mesmo tempo e
inseparavelmente o memorial
sacrifical no qual se perpetua o
sacrifício da cruz, e o banquete
sagrado da comunhão no Corpo e no
Sangue do Senhor. Mas a celebração
do Sacrifício Eucarístico está toda
orientada para a união íntima dos
fiéis com Cristo pela comunhão.
Comungar é receber o próprio Cristo
que se ofereceu por nós” (Catecismo,
1382).

A Santa Comunhão, ordenada por
Cristo (“tomai e comei… bebei dele
todos…”, Mt 26,26-28; cf. Mc 14,22-24; 
Lc 22,14-20; 1 Cor 11,23-26), forma
parte da estrutura fundamental da
celebração da Eucaristia. Só quando
Cristo é recebido pelos fiéis como
alimento de vida eterna, alcança
sentido pleno tornar-se alimento
para os homens, e se cumpre o



memorial por Ele instituído[5]. Por
isso, a Igreja recomenda vivamente a
comunhão sacramental a todos os
que participem na celebração
eucarística e possuam as devidas
disposições para receber dignamente
o Santíssimo Sacramento[6].

5.3. Necessidade da Sagrada
Comunhão

Quando Jesus prometeu a Eucaristia,
afirmou que este alimento não só é
útil, mas necessário: é uma condição
de vida para os seus discípulos. “Em
verdade, em verdade vos digo: se não
comerdes a carne do Filho do
Homem, e não beberdes o seu
sangue, não tereis a vida em vós
mesmos” (Jo 6, 53).

Comer é uma necessidade para o
homem. E, como o alimento natural
mantém o homem na vida e lhe dá
forças para caminhar por este
mundo, de modo semelhante a
Eucaristia mantém o cristão na vida



de Cristo, recebida no Batismo, e dá-
lhe forças para ser fiel ao Senhor
nesta terra, até a chegada à Casa do
Pai. Os Padres da Igreja
interpretaram o pão e a água, que o
Anjo ofereceu ao Profeta Elias como
tipo da Eucaristia (cf. 1 Rs 19, 1-8):
depois de receber o dom, ele que
estava esgotado recupera o seu vigor
e é capaz de cumprir a missão de
Deus.

Por conseguinte, a Comunhão não é
um elemento que possa ser
acrescentado arbitrariamente à vida
cristã; não é necessária só para
alguns fiéis especialmente
comprometidos na missão da Igreja,
mas é vital para todos: só pode viver 
em Cristo e difundir o seu Evangelho
quem se nutre da própria vida de
Cristo.

O desejo de receber a Santa
Comunhão deveria estar sempre
presente nos cristãos, como deve ser



permanente a vontade de alcançar o
fim último da nossa vida. Este desejo
de receber a Comunhão, explícito ou
pelo menos implícito, é necessário
para alcançar a salvação.

Além disso, de fato, a recepção da
Comunhão é necessária, com
necessidade depreceito eclesiástico,
para todos os cristãos no uso da
razão: “A Igreja impõe aos fiéis a
obrigação (…) de receber a Eucaristia
pelo menos uma vez ao ano, se
possível no tempo pascal, preparados
pelo sacramento da
Reconciliação” (Catecismo, 1389).
Este preceito eclesiástico indica
apenas o mínimo, que nunca será
suficiente para desenvolver uma
autêntica vida cristã. Por isso, a
Igreja “recomenda vivamente aos
fiéis que recebam a santa Eucaristia
nos domingos e dias festivos, ou
ainda com maior frequência, e até
todos os dias” (Catecismo, 1389).



5.4. Ministro da Sagrada
Comunhão

O ministro ordinário da Santa
Comunhão é o bispo, o presbítero e o
diácono[7]. O acólito é ministro
extraordinário permanente da
distribuição da Comunhão[8]. Podem
ser ministros extraordinários da
distribuição da Comunhão outros
fiéis a que o Bispo do lugar atribuiu a
faculdade de distribuir a Eucaristia,
quando o julgar necessário na
pastoral dos fiéis e não estiver
presente um sacerdote, um diácono
ou um acólito[9].

“Não está permitido que os fiéis
tomem a hóstia consagrada nem o
cálice sagrado ‘por si mesmos, e
muito menos que o passem entre si
de mão em mão’”[10]. A propósito
desta norma, é oportuno considerar
que a Comunhão tem valor de sinal
sagrado; este sinal deve manifestar
que a Eucaristia é um dom de Deus



ao homem; por isso, em condições
normais, deve-se distinguir, na
distribuição da Eucaristia, entre o
ministro que dispensa o dom,
oferecido pelo próprio Cristo, e o
sujeito que o acolhe com gratidão, na
fé e no amor.

5.5. Disposições para receber a
Sagrada Comunhão

Disposições da alma

Para comungar dignamente é
necessário estar na graça de Deus.
“Todo aquele que comer o pão ou
beber o cálice do Senhor
indignamente – proclama São Paulo
–, será culpável do corpo e do sangue
do Senhor. Que cada um se examine
a si mesmo e, assim, coma desse pão
e beba desse cálice. Aquele que o
come e o bebe sem distinguir o corpo
do Senhor, come e bebe a sua própria
condenação” (1Cor 11, 27-29).
Portanto, ninguém se deve
aproximar da Sagrada Comunhão



com a consciência de ter cometido
um pecado mortal, por muito
contrito que lhe pareça estar, sem a
preceder da confissão sacramental
(cf. Catecismo, 1385).

Para comungar frutuosamente
requer-se, além de estar na graça de
Deus, um sério empenho em receber
o Senhor com a maior devoção
possível: preparação (remota e
próxima); recolhimento; atos de
amor e de reparação, de adoração, de
humildade, de ação de graças etc.

Disposições do corpo

A reverência interior ante a Sagrada
Eucaristia deve-se refletir também
nas disposições do corpo. A Igreja
prescreve o jejum. Para os fiéis do
rito latino, o jejum consiste em se
abster de qualquer alimento ou
bebida (exceto água ou fármacos)
uma hora antes de comungar[11].
Também se deve cuidar a higiene
corporal, o modo de vestir adequado,



os gestos de veneração que
manifestem respeito e amor ao
Senhor, presente no Santíssimo
Sacramento etc. (cf. Catecismo, 1387).

O modo tradicional de receber a
Sagrada Comunhão no rito latino –
fruto da fé, do amor e da piedade
plurissecular da Igreja – é de joelhos
e na boca. Os motivos que deram
origem a este piedoso e antiquíssimo
costume continuam plenamente
válidos. Também se pode comungar
de pé e, nalgumas dioceses do
mundo, está permitido – nunca
imposto – receber a comunhão na
mão[12].

5.6. Idade e preparação para
receber a primeira Comunhão

O preceito da comunhão sacramental
obriga a partir do uso da razão.
Convém prepará-la muito bem e não
atrasar a Primeira Comunhão das
crianças. “Deixai vir a mim os
pequeninos e não os impeçais,



porque o Reino de Deus é daqueles
que se lhes assemelham” (Mc
10,14)[13].

Para se poder receber a Primeira
Comunhão, exige-se que a criança
tenha conhecimento, segundo a sua
capacidade, dos principais mistérios
da nossa fé, e que saiba distinguir o
Pão eucarístico do pão vulgar. “Os
pais em primeiro lugar, e os que
fazem a suas vezes, assim como
também o pároco, têm obrigação de
procurar que as crianças, que
chegaram ao uso da razão, se
preparem convenientemente e se
nutram, quanto antes, com prévia
confissão sacramental, deste
alimento divino”[14].

5.7. Efeitos da Sagrada Comunhão

O que o alimento produz no corpo
para bem da vida física, assim
produz na alma a Eucaristia, de
modo infinitamente mais sublime, o
bem da vida espiritual. Mas



enquanto o alimento se converte na
nossa substância corporal, ao
recebermos a Sagrada Comunhão,
somos nós os que nos convertemos
em Cristo: “Não me converterás tu
em ti, como a comida na tua carne,
mas que tu te converterás em
Mim”[15]. Mediante a Eucaristia, a
nova vida em Cristo, iniciada no fiel
com o Batismo (cf. Rm 6,3-4; Gal
3,27-28), pode consolidar-se e
desenvolver-se até alcançar a sua
plenitude (cf. Ef 4,13), permitindo ao
cristão levar a bom termo o ideal
enunciado por São Paulo: “Já não sou
eu que vivo, mas é Cristo que vive em
mim” (Gal 2,20)[16].

Por conseguinte, a Eucaristia
configura-nos com Cristo, faz-nos
participantes do ser e da missão do
Filho, identifica-nos com as suas
intenções e sentimentos, dá-nos a
força para amar como Cristo nos
pede (cf. Jo 13,34-35), para inflamar
todos os homens e mulheres do nosso



tempo com o fogo do amor divino
que Ele veio trazer à Terra (cf. Lc
12,49). Tudo isto deve manifestar-se
efetivamente na nossa vida: “Se
fomos renovados pela recepção do
Corpo do Senhor, devemos
manifestá-lo com obras. Que os
nossos pensamentos sejam sinceros:
de paz, de entrega, de serviço. Que as
nossas palavras sejam verdadeiras,
claras, oportunas; que saibam
consolar e ajudar, que saibam
sobretudo levar aos outros a luz de
Deus. Que as nossas ações sejam
coerentes, eficazes, acertadas: que
tenham esse bonus odor Christi, o
bom odor de Cristo, por recordarem
o seu modo de se comportar e de
viver”[17].

Na Sagrada Comunhão, Deus
aumenta a graça e as virtudes,
perdoa os pecados veniais e a pena
temporal, preserva dos pecados
mortais e concede a perseverança no
bem: numa palavra, estreita os laços



de união com Ele (cf. Catecismo,
1394-1395). Mas a Eucaristia não foi
instituída para o perdão dos pecados
mortais; isto é próprio do
Sacramento da Confissão (cf. 
Catecismo, 1395).

A Eucaristia fomenta a unidade de
todos os cristãos no Senhor, isto é, a
unidade da Igreja, Corpo Místico de
Cristo (cf. Catecismo, 1396).

A Eucaristia é penhor ou garantia da
glória futura, ou seja, da ressurreição
e da eterna felicidade junto de Deus,
Uno e Trino, dos Anjos e de todos os
Santos: “Tendo Cristo passado deste
mundo ao Pai, dá-nos na Eucaristia o
penhor da glória junto dele: a
participação no Santo Sacrifício nos
identifica com o seu coração,
sustenta as nossas forças ao longo da
peregrinação desta vida, faz-nos
desejar a vida eterna e nos une já à
Igreja do céu, à santa Virgem Maria e
a todos os santos” (Catecismo, 1419).



Ángel García Ibáñez

Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica,
1373-1405.

João Paulo II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-04-2003, 15; 21-25;
34-46.

Bento XVI, Ex. Ap. Sacramentum
caritatis, 22-02-2007, 14-15; 30-32;
66-69.

Congregação para o Culto Divino e a
Disciplina dos Sacramentos,
Instrução Redemptionis
Sacramentum, 25-03-2004, 80-107;
129-145; 146-160.

Leituras recomendadas



São Josemaria, Homilia “Na Festa do
Corpus Christi”, em É Cristo que
Passa, 150-161.

J. Ratzinger, Deus próximo de nós. A
Eucaristia centro da vida, Tenacitas,
Coimbra 2005, pp. 17-32; 85-132.

J. Echevarría, Eucaristia e Vida
Cristã, Diel, Lisboa 2009, pp. 21-58;
101-188.

J.R. Villar – F.M. Arocena – L. Touze, 
Eucaristía, en C. Izquierdo (dir.), 
Diccionario de Teología, Eunsa,
Pamplona 2006, pp. 360-361; 366-370.

* Cibório: Vaso onde se guardam as
hóstias ou partículas consagradas (in:
médio dicionário Aurélio).

[1] Por isso “a comunhão somente
sob a espécie do pão permite receber



todo o fruto de graça da
Eucaristia” (Catecismo, 1390).

[2] Cf. Paulo VI, Carta Encíclica 
Mysterium Fidei, 56: João Paulo II,
Enc. Ecclesia de Eucharistia, 29;
Bento XVI, Ex. ap. Sacramentum
Caritatis, 66.69; Congregação para o
Culto Divino e a Disciplina dos
Sacramentos, Instrução Redemptionis
Sacramentum, 129-145.

[3] João Paulo II, Carta Dominicae
Cenae, 3.

[4] O termo páscoa provém do
hebreu e originariamente significa 
passagem, deslocação. No livro do
Êxodo, onde se narra a primeira
Páscoa hebraica (cf. Ex 12,1-14 e Ex
12, 21-27), este termo está vinculado
ao verbo ‘superar’, à passagem do
Senhor e do seu anjo na noite da
libertação (quando o Povo escolhido
celebrou a Ceia Pascal), e à 
deslocação do Povo de Deus da



escravidão do Egito para a liberdade
da terra Prometida.

[5] Isto não quer dizer que, sem a
Comunhão de todos os presentes, a
celebração da Eucaristia seria
inválida; ou que todos devam
comungar sob as duas espécies; a
dita Comunhão só é necessária para
o sacerdote celebrante.

[6] Cf. Missal Romano, Institutio
generalis, 80; João Paulo II, Enc. 
Ecclesia de Eucharistia, 16;
Congregação para o Culto Divino e a
Disciplina dos Sacramentos,
Instrução Redemptionis
Sacramentum, 81-83, 88-89.

[7] Cf. Código de Direito Canônico,
910; Missal Romano, Institutio
generalis, 92-94.

[8] Cf. CDC, 910 § 2; Missal Romano, 
Institutio generalis, 98; Congregação
para o Culto Divino e a Disciplina dos



Sacramentos, Instrução Redemptionis
Sacramentum, 154-160.

[9] Cf. CDC, 910 § 2, y 230 § 3; Missal
Romano, Institutio generalis, 100 e
162; Congregação para o Culto Divino
e a Disciplina dos Sacramentos,
Instrução Redemptionis
Sacramentum, 88.

[10] Missal Romano, Institutio
generalis, 160; Congregação para o
Culto Divino e a Disciplina dos
Sacramentos, Instrução Redemptionis
Sacramentum, 94.

[11] Cf. CDC, 919 § 1.

[12] Cf. João Paulo II, Carta 
Dominicae Cenae, 11. Missal Romano,
Instituto generalis, 161; Congregação
para o Culto Divino e a Disciplina dos
Sacramentos, Instrução Redemptionis
Sacramentum, 92.

[13] Cf. S. Pio X, Decreto Quam
singulari, I: DS 3530; CDC, 913-914;



Congregação para o Culto Divino e a
Disciplina dos Sacramentos,
Instrução Redemptionis
Sacramentum, 987.

[14] CDC, 914; cf. Catecismo, 1457.

[15] Santo Agostinho, Confissões,
7,10: CSEL 38/1, 157.

[16] É claro que os efeitos salvíficos
da Eucaristia não se alcançam de
uma só vez na sua plenitude “não
por defeito do poder de Cristo, mas
por defeito da devoção do
homem” (S. Tomás de Aquino, S.Th.,
III, q. 79, a. 5, ad 3).

[17] São Josemaria, É Cristo que
Passa, 156.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-21-a-
eucaristia-iii/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-21-a-eucaristia-iii/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-21-a-eucaristia-iii/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-21-a-eucaristia-iii/

	21. A Eucaristia (3)

