
opusdei.org

Tema 20. Os
sacramentos

Os sacramentos são sinais
eficazes da Graça. A Graça
santificantes é uma disposição
estável e sobrenatural que
aperfeiçoa a alma para torná-la
capaz de viver com Deus. Os
sete sacramentos
correspondem a todas as etapas
e a todos os momentos
importantes da vida do cristão:
dão nascimento e crescimento,
cura e missão à vida de fé dos
cristãos. Formam um conjunto
ordenado no qual a Eucaristia
ocupa o centro, pois contém o
próprio Autor dos sacramentos.



01/10/2022

“Toda a vida litúrgica da Igreja
gravita em torno do sacrifício
eucarístico e dos sacramentos. Há na
Igreja sete sacramentos: Batismo,
Confirmação ou Crisma, Eucaristia,
Penitência, Unção dos enfermos,
Ordem sacerdotal e Matrimônio”[1].

O Mistério pascal e os sacramentos

A ressurreição de Cristo forma uma
unidade com a sua morte na Cruz.
Assim como pela paixão e morte de
Jesus, Deus eliminou o pecado e
reconciliou consigo o mundo, de
modo semelhante, pela ressurreição
de Jesus, Deus inaugurou a vida
nova, a vida do mundo futuro, e a
pôs à disposição dos homens. Pelo
dom do Espírito Santo, o Senhor nos
faz participar dessa vida nova de sua
ressurreição. Assim pois, o mistério



pascal é um elemento central da
nossa fé. Constitui sempre o primeiro
anúncio de todo apóstolo: “Jesus
Cristo ama-te, deu a sua vida para te
salvar, e agora vive contigo todos os
dias para te iluminar, fortalecer,
libertar”[2]. Este é o primeiro
anúncio, porque é o anúncio
principal, aquele que é preciso voltar
a ouvir de diversas maneiras e
aquele que é preciso voltar a
anunciar sempre de uma forma ou
outra.

Esta obra de salvação que
anunciamos não fica relegada ao
passado, pois “quando chegou sua
hora (cfr Jo 13, 1; 17, 1), [Cristo] viveu
o único evento da história que não
passa: Jesus morre, é sepultado,
ressuscita dentre os mortos e está
sentado à direita do Pai uma vez por
todas (Rm 6, 10; Hb 7, 27; 9, 12). É um
evento real, acontecido em nossa
história, mas é único: todos os outros
eventos da história acontecem uma



vez e depois passam, engolidos pelo
passado. O Mistério pascal de Cristo,
ao contrário, não pode ficar somente
no passado, já que por sua morte
destruiu a morte, e tudo o que Cristo
é, fez e sofreu por todos os homens
participa da eternidade divina, e por
isso abraça todos os tempos e nele se
mantém presente. O evento da cruz e
da ressurreição permanece e atrai
tudo para a vida”[3].

O mistério pascal é, ao mesmo
tempo, tão decisivo que Jesus Cristo
só voltou ao Pai “depois de ter-nos
deixado o meio para dele
participarmos, como se tivéssemos
estado presentes. Assim todo fiel
pode tomar parte nela, alimentando-
se dos seus frutos inesgotáveis”[4].
Este meio é a sagrada Liturgia:
especialmente o sacrifício eucarístico
e os sacramentos[5].

Como recorda o Catecismo da Igreja
Católica: “sentado à direita do Pai e



derramando o Espírito Santo em seu
Corpo que é a Igreja, Cristo age agora
pelos sacramentos, instituídos por
Ele para comunicar sua graça”[6]. Os
sacramentos são “como forças que
saem do Corpo de Cristo (cfr Lc 5, 17;
6, 19; 8, 46) sempre vivo e vivificante,
são ações do Espírito Santo Operante
no corpo de Cristo, que é a Igreja; são
“as obras-primas de Deus” na Nova e
Eterna Aliança”[7].

A Igreja anuncia e celebra em sua
liturgia o Mistério de Cristo a fim de
que os fiéis vivam nele e deem
testemunho do mesmo no mundo.
“Desde a primeira comunidade de
Jerusalém até a parusia, o mesmo
mistério pascal é celebrado, em todo
lugar, pelas Igrejas de Deus fiéis à fé
apostólica. O mistério celebrado na
liturgia é um só, mas as formas de
sua celebração são diversas”[8].

A riqueza insondável do Mistério de
Cristo é, de fato, tal que nenhuma



tradição litúrgica pode esgotar sua
expressão, por isso a história do
nascimento e do desenvolvimento
destes ritos testemunha uma
maravilhosa complementaridade[9].
Ao considerar a celebração de cada
um dos sacramentos poderemos ver
como “as Igrejas de uma mesma área
geográfica e cultural acabaram
celebrando o mistério de Cristo com
expressões particulares tipificadas
culturalmente”[10].

Natureza dos sacramentos

“Há na Igreja sete sacramentos: o
Batismo, a Confirmação ou Crisma, a
Eucaristia, a Penitência, a Unção dos
Enfermos, a Ordem, o
Matrimônio”[11].“Os sete sacramentos
atingem todas as etapas e todos os
momentos importantes da vida do
cristão: dão à vida de fé do cristão
origem e crescimento, cura e missão.
Nisto existe certa semelhança entre
as etapas da vida natural e as da vida



espiritual”[12]. Formam um conjunto
ordenado, no qual a Eucaristia ocupa
o centro, pois contém o próprio
Autor dos sacramentos[13].

O Catecismo da Igreja Católica
oferece uma definição dos
sacramentos: “Os sacramentos são
sinais eficazes da graça, instituídos
por Cristo e confiados à Igreja, por
meio dos quais nos é dispensada a
vida divina. Os ritos visíveis sob os
quais os sacramentos são celebrados
significam e realizam as graças
próprias de cada sacramento”[14].
Assim pois, “os sacramentos são
sinais sensíveis (palavras e ações),
acessíveis à nossa humanidade
atual”[15].

Se nos perguntamos: os sacramentos
são sinal de que? Podemos afirmar
que são sinal de três elementos: da 
causa santificante, que é a Morte e
Ressurreição de Cristo; do efeito
santificante ou graça; e do fim da



santificação, que é a glória eterna. “O
sacramento é um sinal que 
rememora o que sucedeu, quer dizer,
a Paixão de Cristo; é um sinal que 
demonstra o efeito da Paixão de
Cristo em nós, quer dizer, a graça; e é
um sinal que antecipa, quer dizer
que prenuncia a glória vindoura”[16].

O sinal sacramental, próprio de cada
sacramento, é constituído por
elementos materiais – água, azeite,
pão, vinho – e gestos humanos –
ablução, unção, imposição das mãos,
etc., que se chamam matéria; e
também por palavras que o ministro
do sacramento pronuncia e que são a
forma. Como afirma o Catecismo,
“uma celebração sacramental é um
encontro dos filhos de Deus com seu
Pai, em Cristo e no Espírito Santo, e
este encontro se exprime como um
diálogo, mediante ações e
palavras”[17].



Na liturgia dos sacramentos existe
uma parte imutável (o que o próprio
Cristo estabeleceu acerca do sinal
sacramental), e partes que a Igreja
pode mudar, para bem dos fiéis e
maior veneração dos sacramentos,
adaptando-as às circunstâncias de
lugar e tempo. Sem esquecer que
“nenhum rito sacramental pode ser
modificado ou manipulado arbítrio
do ministro ou da comunidade. Nem
mesmo a suprema autoridade da
Igreja pode alterar a Liturgia ao seu
arbítrio, mas somente na obediência
da fé e no religioso respeito do
Mistério da Liturgia”[18].

Os sacramentos e a graça

“A graça é o favor, o auxílio gratuito
que Deus nos dá para responder a
seu convite: tornar-nos filhos de
Deus (cfr Jo, 1, 12-18), filhos adotivos
(cfr Rm, 8, 14-17), participantes da
natureza divina (cfr 2 Pd 1, 3-4), da
vida eterna (cfr Jo 17, 3). A graça é



uma participação na vida divina;
introduz-nos na intimidade da vida
trinitária. Pelo Batismo, o cristão tem
parte na graça de Cristo, cabeça da
Igreja. Como "filho adotivo", pode
doravante chamar a Deus de "Pai",
em união com o Filho único”[19].
Neste sentido, nós batizados
“passamos da morte para a vida”, do
afastamento de Deus à graça da
justificação, à filiação divina. Somos
filhos de Deus muito amados pela
força do mistério Pascal de Cristo, da
sua morte e da sua ressurreição.

A graça que recebemos “é o dom
gratuito que Deus nos faz de sua vida
infundida pelo Espírito Santo em
nossa alma para curá-la do pecado e
santificá-la; trata-se da graça
santificante ou deificante, recebida
no Batismo”[20]. Como afirma o
Catecismo “a graça santificante é um
dom habitual, uma disposição estável
e sobrenatural para aperfeiçoar a



alma e torná-la capaz de viver com
Deus, agir por seu amor”[21].

Todos os sacramentos conferem a
graça santificante àqueles que não
põem obstáculo. Esta graça é “o dom
do Espírito que nos justifica e nos
santifica”[22]. Os sacramentos
conferem, além disso, a graça 
sacramental, que é a graça “própria
de cada sacramento”[23]: um certo
auxílio divino para conseguir o fim
desse sacramento.

Recebemos não só a graça
santificante, mas o próprio Espírito
Santo; de fato, “a graça é, e sobretudo
e principalmente, o dom do Espirito
que nos justifica e nos santifica”[24].
Podemos, por isso, dizer que “por
meio dos sacramentos da Igreja,
Cristo comunica seu Espírito, Santo e
Santificador, aos membros de seu
Corpo”[25]. De modo que o fruto da
vida sacramental consiste em que o



Espírito Santo deifica os fiéis unindo-
os vitalmente a Cristo[26].

Três sacramentos (Batismo,
Confirmação e Ordem sacerdotal)
conferem, além da graça, o chamado
caráter sacramental, que é um selo
espiritual indelével impresso na
alma, pelo qual o cristão participa do
sacerdócio de Cristo e forma parte da
Igreja segundo estados e funções
diversas. O caráter sacramental
permanece para sempre no cristão
como disposição positiva para a
graça, como promessa e garantia da
proteção divina e como vocação ao
culto divino e ao serviço da Igreja.
Estes três sacramentos, portanto, não
podem ser recebidos outra ver[27].

Os sacramentos que Cristo confiou à
sua Igreja são necessários – pelo
menos o desejo eles – para a
salvação, para alcançar a graça
santificante, e nenhum é supérfluo,



embora nem todos sejam necessários
para cada pessoa.

Eficácia dos sacramentos

Os sacramentos “são eficazes porque
o próprio Cristo atua neles; é Ele que
batiza, Ele que atua em seus
sacramentos com o fim de comunicar
a graça que o sacramento
significa”[28]. De fato, os sacramentos
“realizam eficazmente a graça que
significam em virtude da ação de
Cristo e pelo poder do Espírito
Santo”[29].

O efeito sacramental é produzido ex
opere operato (pelo próprio fato de
que o sinal sacramental é realizado).
Quer dizer, o sacramento não atua
em virtude da justiça do homem que
o confere ou que o recebe, mas pelo
poder de Deus. “Em consequência,
sempre que um sacramento é
celebrado conforme a intenção da
Igreja, o poder de Cristo e de seu
Espírito atua nele e por ele,



independentemente da santidade
pessoal do ministro”[30].

A pessoa que realiza o sacramento
coloca-se a serviço de Cristo e da
Igreja, por isso chama-se ministro do
sacramento; e não pode ser
indistintamente qualquer fiel cristão,
mas precisa normalmente da
especial configuração com Cristo
sacerdote que o sacramento da
Ordem confere.

A eficácia dos sacramentos deriva do
próprio Cristo, que atua neles.
“Contudo, os frutos dos sacramentos
dependem também das disposições
de quem os recebe”[31]: quanto
melhores disposições de fé, de
conversão do coração e de adesão à
vontade de Deus tiver, mais
abundantes são os efeitos de graça
que recebe.

“A santa mãe Igreja instituiu os
sacramentais, que são sinais
sagrados pelos quais, à imitação dos



sacramentos, são significados efeitos
principalmente espirituais, obtidos
pela impetração da Igreja. Pelos
sacramentais os homens se dispõem
a receber o efeito principal dos
sacramentos e são santificadas as
diversas circunstâncias da vida. Não
conferem a graça do Espírito Santo à
maneira dos sacramentos, mas, pela
oração da Igreja preparam para
receber a graça e dispõem à
cooperação com ela”[32]. Entre os
sacramentais, figuram em primeiro
lugar as bênçãos (de pessoas, da
mesa, de objetos, de lugares).

Bibliografia

- Concílio Vaticano II, Sacrosanctum
Concilium, nn. 5-7.

- Catecismo da Igreja Católica, nn.
1066-1098; 1113-1143; 1200-1211 e
1667-1671.



[1] Catecismo da Igreja Católica, n.
1113.

[2] Francisco, Evangelii gaudium, n.
164.

[3] Catecismo da Igreja Católica, n.
1085.

[4] São João Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 11.

[5] Cfr. Concílio Vaticano II,
Sacrosanctum Concilium, n. 6.

[6] Catecismo da Igreja Católica, n.
1084.

[7] Catecismo da Igreja Católica, n.
1116.

[8] Catecismo da Igreja Católica, n.
1200.

[9] Cfr. Catecismo da Igreja Católica, n.
1201.



[10] Catecismo de Igreja Católica, n.
1202.

[11] Catecismo da Igreja Católica, n.
1113.

[12] Catecismo da Igreja Católica, n.
1210.

[13] Cfr.Catecismo da Igreja Católica, n.
1211.

[14] Catecismo da Igreja Católica, n.
1131.

[15] Catecismo da Igreja Católica, n.
1084.

[16] São Tomás de Aquino, Suma
Teológica, III, q. 60, a. 3; cfr. 
Catecismo da Igreja Católica, n. 1130.

[17] Catecismo da Igreja Católica, n.
1153.

[18] Catecismo da Igreja Católica, n.
1125.



[19] Catecismo da Igreja Católica, n.
1996.

[20] Catecismo da Igreja Católica, n.
1999.

[21] Catecismo da Igreja Católica, n.
2000.

[22] Catecismo da Igreja Católica, n.
2003.

[23] Catecismo da Igreja Católica, n.
1129.

[24] Catecismo da Igreja Católica, n.
2003.

[25] Catecismo da Igreja Católica, n.
739.

[26] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1129.

[27] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1121.



[28] Catecismo da Igreja Católica, n.
1127.

[29] Catecismo da Igreja Católica, n.
1997.

[30] Catecismo da Igreja Católica, n.
1128.

[31] Idem.

[32] Catecismo da Igreja Católica, n.
1670.

Juan José Silvestre

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-20-os-
sacramentos/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-20-os-sacramentos/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-20-os-sacramentos/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-20-os-sacramentos/

	Tema 20. Os sacramentos

