
opusdei.org

Tema 2. O porquê da
Revelação

No homem existe um desejo
natural de alcançar um
conhecimento pleno de Deus,
que não é capaz de atingir sem
a ajuda de Deus. Deus se
revelou como um ser pessoal e
trino, através da “história da
salvação”, recolhida na Bíblia.
Com essa Revelação, Deus quer
oferecer aos homens a
possibilidade de viver em
comunhão com Ele, para que
possam participar dos seus
bens e da sua vida, e assim
chegar à felicidade.



01/10/2022

Sumário:

O porquê da Revelação
A Revelação na história da
salvação
O Deus pessoal e o Deus trino
A chamada à comunhão e à fé

1. O porquê da Revelação

No homem existe um desejo natural
de alcançar um conhecimento pleno
de Deus. Este conhecimento, no
entanto, não pode ser alcançado
somente pelas forças humanas,
porque Deus não é uma criatura
material ou um fenômeno sensível
do qual possamos ter experiência.
Certamente o homem pode obter

• 
• 

• 
• 



algumas certezas sobre Deus a partir
das realidades criadas e do seu
próprio ser, mas essas vias nos dão
um conhecimento bastante limitado
d’Ele e da sua vida. Inclusive, para
alcançar essa certeza existem
notáveis dificuldades. Por isso, se
Deus não saísse do seu mistério e
revelasse aos homens o seu ser, a
situação do homem seria parecida
com a que, segundo alguns autores
medievais, viveu santo Agostinho em
certa ocasião.

A história é bastante famosa. Um dia
santo Agostinho passeava pela praia,
dando voltas em sua cabeça sobre a
doutrina a respeito de Deus e sobre o
mistério da Trindade. Em certo
momento, levantou a vista e viu um
menino pequeno que brincava na
areia. Via que ele corria até o mar,
enchia um pequeno recipiente de
água, voltava e esvaziava a água
num buraco. Depois de observar este
processo várias vezes, o santo sentiu



curiosidade, se aproximou do
menino e perguntou: “o que está
fazendo?” E o pequeno respondeu:
“Estou tirando toda a água do mar e
vou coloca-la neste buraco“. “Mas
isso é impossível”, respondeu o
santo. E o menino respondeu: “Mais
impossível é tentar fazer o que você
está fazendo: compreender em sua
mente pequena o mistério de Deus”.

Deus, no entanto, não deixou o
homem nesta situação. Quis se
revelar, ou seja, manifestar-se, sair
do seu mistério e tirar o “véu” que
nos impedia de conhecer quem é e
como Ele é. Não fez isso para
satisfazer a nossa curiosidade e nem
apenas comunicando uma
mensagem sobre Si mesmo, mas se
revelou vindo Ele mesmo ao
encontro dos homens –
especialmente como o envio de seu
Filho ao mundo e com o dom do
Espírito Santo – e convidando-os a
entrar em uma relação de amor com



Ele. Quis revelar a sua própria
intimidade, tratar os homens como
amigos e como filhos amados, para
fazê-los plenamente felizes com o seu
amor infinito.

Os anseios de plenitude e os anseios
de salvação que estão inscritos em
nossa condição humana não podem
ser satisfeitos com bens terrenos. No
entanto, a Revelação de Deus, a
entrega que Ele faz de si mesmo
doando o seu amor infinito, tem a
capacidade de transbordar o coração
humano, enchendo-o de uma
felicidade muito maior do que o
próprio homem é capaz de desejar
ou imaginar. Como escreveu São
Paulo aos Coríntios: “O que o olho
não viu, nem o ouvido ouviu, nem
jamais subiu ao coração do homem, é
o que Deus preparou para aqueles
que o amam” (1 Cor 2,9). A Revelação
“constitui o cumprimento das
aspirações mais profundas, daquele
desejo de infinito e de plenitude que



se abriga no íntimo do ser humano,
abrindo-o a uma felicidade não
momentânea nem limitada, mas
eterna”[1].

2. A Revelação na história da
salvação

Segundo o Concilio Vaticano II, a
Revelação responde a um plano, a
um projeto que se desenvolve
mediante a intervenção de Deus na
história dos homens. Deus toma a
iniciativa e intervém na história por
meio de determinados
acontecimentos (como a chamada do
patriarca Abraão à fé, à libertação
dos israelitas do Egito etc.), e ordena
esses fatos para que expressem a
salvação que deseja dar aos homens.
O próprio Deus comunica o sentido
profundo desses acontecimentos, o
seu significado para a salvação, a
homens escolhidos por Ele, aos que
constitui testemunhas dessa ação
divina. Por exemplo: Moisés e Aarão



foram testemunhas dos milagres que
Deus fez para obrigar o faraó do
Egito a deixar o povo de Israel partir
e, assim, libertá-lo da escravidão.
Dessa maneira, Deus revelou e
realizou uma etapa do seu desígnio,
abriu alguns caminhos previstos por
Ele desde a sua eterna sabedoria
para que os homens soubessem que
estar com Deus significa liberdade e
salvação. A essa etapa se seguiram
outras etapas e acontecimentos
salvadores, por isso se fala de uma
“história da salvação” de Deus com
os homens.

Essa “história da salvação” está
narrada no Antigo Testamento, e
mais concretamente nos livros
iniciais (Gênesis e Êxodo
principalmente) e nos livros
históricos do Antigo Testamento (16
livros, entre os quais o livro de Josué,
os dois livros de Samuel e os dois dos
Reis). A história da salvação culmina
em um grande acontecimento: a



Encarnação do Filho de Deus, um
acontecimento situado em um
determinado momento da história
humana e que marca a plenitude
desse projeto de Deus.

A Encarnação é um acontecimento
singularíssimo. Aí Deus não intervém
na história como antes, através de
certos acontecimentos e palavras
transmitidas por meio de homens
escolhidos, mas Ele mesmo entra na
“história”, ou seja, faz-se homem e se
torna protagonista interno dessa
história humana para guiá-la e
reconduzi-la ao Pai por dentro, com a
sua pregação e milagres, com a sua
paixão, morte e ressurreição. Com o
envio final do Espírito Santo
prometido aos seus discípulos.

Na história da salvação, que culmina
com a vinda de Cristo e o envio do
Espírito Santo, Deus, além de nos
revelar o seu próprio mistério,
revela-nos também qual é o seu



projeto em relação a nós. É um
projeto grande e muito bonito
porque fomos escolhidos por Deus,
antes da criação do mundo, no Filho,
Jesus Cristo. Não somos fruto da
casualidade, e sim de um projeto que
nasce do amor de Deus, que é um
amor eterno. Nossa relação com
Deus não se deve apenas ao fato de
Ele nos ter criado, e a nossa
finalidade também não se limita
simplesmente ao fato de existir no
mundo ou de estar dentro de uma
história. Não somos somente
criaturas de Deus, porque, desde que
Deus pensou em nos criar,
contemplou-nos com olhos de Pai e
nos destinou a ser seus filhos
adotivos: irmãos de Jesus Cristo, seu
Filho único. Por isso nossa raiz
última está escondida no mistério de
Deus, e só o conhecimento desse
mistério, que é um mistério de amor,
permite-nos decifrar o motivo último
da nossa existência.



O Compendio do Catecismo resume
estas ideias do seguinte modo: “Deus,
em sua bondade e sabedoria, revela-
se ao homem. Com ações e palavras
revela a si mesmo e a seu desígnio
benevolente, que desde toda a
eternidade preestabeleceu em Cristo
a favor dos homens. Esse desígnio
consiste em fazer com que, pela
graça do Espírito Santo, todos os
homens participem da vida divina,
como seus filhos adotivos no seu
único Filho” (n. 6).

3. O Deus pessoal e o Deus trino

Os livros do Antigo Testamento
preparam para a Revelação mais
profunda e decisiva sobre Deus, que
acontece no Novo Testamento. Essa
preparação apresenta Deus
principalmente como o Deus da
Aliança, ou seja, o Deus que toma a
iniciativa de escolher um povo –
Israel – para estabelecer um pacto de
amizade e salvação com ele. Deus



não espera deste pacto nenhum
benefício para Si mesmo. Ele não
necessita de nada porque é um ser
transcendente, infinito, eterno,
onipotente e totalmente acima do
mundo; entretanto propõe a sua
aliança por pura benevolência,
porque esse pacto é bom para a
felicidade de Israel e para a
felicidade do mundo inteiro.

Por isso, o Deus que o Antigo
Testamento nos apresenta é
plenamente superior e transcendente
ao mundo e, ao mesmo tempo,
intimamente relacionado com o
mundo, com o homem e com sua
história. Por si mesmo, permanece
inacessível em sua grandeza, mas seu
amor o torna imensamente próximo
dos homens. É soberanamente livre
em suas decisões e, ao mesmo tempo,
está inteiramente comprometido
com elas.



Tudo isso dá a Deus um caráter
fortemente pessoal, porque é próprio
das pessoas decidir, escolher, amar,
manifestar-se aos outros. Nós, os
homens, manifestamos a nossa
pessoalidade e o nosso caráter com o
que dizemos e com os nossos atos.
Por meio deles, os outros aprendem a
nos conhecer: revelamos nosso modo
de ser. E Deus faz o mesmo. No
Antigo Testamento, Deus se revela,
em primeiro lugar, com as suas
palavras. Encontramos
frequentemente expressões nas que
Deus se refere a si mesmo em
primeira pessoa. Por exemplo: “Eu,
Javé, sou teu Deus, que te tirou da
terra do Egito, da casa da
servidão” (Ex 20,2). Outras vezes é o
profeta quem comunica as palavras
que Deus lhe disse: “Assim fala Javé:
Eu me lembro de ti, do afeto de tua
juventude” (Jr 2,2). E, junto com as
palavras, as obras: “Então Deus se
lembrou de Raquel, ouviu-a e tornou-
a fecunda” (Gn 30,22). “O Senhor Javé



dos exércitos vos chamou, naquele
dia, para chorar e lamentar, para
raspar a cabeça e vestir pano de
saco” (Is, 22,12). Palavras e obras que
se iluminam mutuamente, que
revelam a vontade de Deus e que
guiam o povo eleito até a verdadeira
fonte da vida, que é Ele mesmo.

O Novo Testamento contém, em
relação ao Antigo, uma novidade
surpreendente. Os Evangelhos
mostram que Jesus chama Deus de
“meu Pai” de uma forma exclusiva e
intransferível. Há uma relação única
e singularíssima entre o Pai e Jesus,
que não pode ser expressa somente
com termos humanos e temporais. As
palavras e obras de Jesus também
indicam que ele não é apenas
homem, e mesmo que Jesus nunca
tenha se proclamado Deus, deu a
entender, sim, com absoluta clareza
que o era, pelo que disse e fez. Por
isso, os apóstolos proclamaram em
seus escritos que Jesus é o Filho de



Deus eterno, que se fez homem por
nós e pela nossa salvação. Além
disso, Jesus não revelou apenas a sua
relação intima com o Pai, mas
também a do Espírito Santo com o
Pai e com Ele mesmo. O Espírito
Santo é “Espírito do Pai” (Jo 15,26-27),
“Espírito do Filho” (Gl 4,6), “de
Cristo” (Rm 8,11), ou simplesmente
“Espírito de Deus” (1 Cor 6,11). Deste
modo, o caráter pessoal de Deus que
se manifestou no Antigo Testamento
se apresenta com uma dimensão
surpreendente no Novo: Deus existe
como Pai, Filho e Espírito.

Isto não significa, obviamente, que
sejam três Deuses, e sim que são três
pessoas distintas na unidade do
único Deus. Isto se entende melhor
se se consideram os nomes das
pessoas, pois falam de que a relação
entre elas é de intimidade profunda.
Entre os homens é natural que a
relação paterno-filial seja de amor e
de confiança. No plano divino, esse



amor e confiança são tão plenos que
o Pai é totalmente íntimo ao Filho e
vice-versa. Analogamente a relação
entre cada um e seu próprio espírito
é de intimidade. Tantas vezes nos
encontramos conosco mesmos, no
fundo da nossa consciência,
escrutamos nossos pensamentos e
sondamos nossos sentimentos: assim
nos conhecemos interiormente. De
modo análogo, o Espírito Santo é
Deus que conhece o coração de Deus,
Ele mesmo é o mistério dessa
intimidade recíproca do Pai e do
Filho. Tudo isso nos conduz a uma
conclusão: Deus é um mistério de
Amor. Não de amor ao exterior, às
criaturas, mas de amor interior,
entre as pessoas divinas. Esse amor é
tão forte n’Ele que as três pessoas são
uma única realidade, um só Deus.
Um teólogo do século XII, Ricardo de
São Vitor, pensando na Trindade,
escreveu que “para que possa existir,
o amor necessita de duas pessoas,
para que seja perfeito requer se abrir



a um terceiro” (De Trinitate, III.13).
Pai, Filho e Espírito Santo têm a
mesma dignidade e natureza: são os
três um único Deus, um só mistério
de amor.

4. A chamada à comunhão e à fé

Um documento do Concílio Vaticano
II sintetiza qual é o objetivo da
Revelação: “o Deus invisível, levado
por Seu grande amor, fala aos
homens como amigos e com eles se
entretém, para os convidar à
comunhão consigo e nela os
receber” (Dei Verbum, 2). O objetivo é
oferecer aos homens a possibilidade
de viver em comunhão com Ele, para
que possam participar dos seus bens
e da sua vida. A Revelação se refere à
felicidade e à vida de cada homem e
de cada mulher.

Aqui podemos nos perguntar como
essa Revelação de Deus chega a cada
um, quais são os instrumentos de
que Deus se serve, ou que meios



Deus emprega para que os homens
saibam que foram chamados a uma
comunhão de amor e de vida com
seu Criador. A resposta para estas
perguntas tem uma dupla vertente.

Por um lado, é preciso frisar que
Cristo fundou a Igreja para que
continuasse a sua missão no mundo.
A Igreja é intrinsecamente
evangelizadora e a sua tarefa
consiste em levar a Boa Nova do
Evangelho a todas as nações e a cada
época histórica, de modo que, por
meio da pregação, os homens possam
conhecer a Revelação de Deus e o seu
projeto salvador. Mas a Igreja não
realiza essa tarefa sozinha. Cristo,
seu Senhor e Fundador, é, na
realidade, quem continua dirigindo a
Igreja do seu lugar no céu, junto ao
Pai. O Espírito Santo, que é Espírito
de Cristo, conduz e anima a Igreja
para que leve a sua mensagem aos
homens. Deste modo, a tarefa



evangelizadora da Igreja está
vivificada pela ação da Trindade.

Por outro lado, é verdade que as
circunstancias históricas nem
sempre permitem que a Igreja
desenvolva essa tarefa eficazmente.
Não faltam obstáculos que se opõem
à difusão do Evangelho e, por isso,
em cada época há homens – às vezes,
muitos – que não chegam a receber
de fato a Boa Nova da chamada à
comunhão com Deus e à salvação.
Não chegam a conhecer a fé de modo
significativo, porque não recebem o
anúncio salvador. No entanto, isso
não significa que não tenham
contato com a Revelação cristã,
porque a ação do Espírito Santo não
está limitada por nenhuma
circunstância: Ele, sendo Deus, pode
convidar a cada um a formas de
comunhão com Ele, que se fazem
presentes no interior da consciência,
e que plantam uma semente da
Revelação no coração humano. Por



isso não existe ninguém que não
receba de Deus a ajuda e as luzes
necessárias para alcançar a
comunhão com Ele. Mas, nestes
casos, quando não se pôde receber a
pregação da Igreja nem o
testemunho de uma vida cristã
autêntica, a relação com Deus é
habitualmente confusa e
fragmentária, e só se esclarece e
aperfeiçoa quando se chega a
perceber a mensagem da salvação e
se recebe o batismo.

Até aqui, falamos quase sempre da
Revelação como um convite de Deus
para a comunhão com Ele e para a
salvação. Mas qual é o papel do
homem? Como se aceita essa
salvação que Deus oferece, quando
chama os homens a ser filhos de
Deus em Jesus Cristo? A resposta é
dada pelo Catecismo da Igreja
Católica, no n. 142: “A resposta
adequada a este convite é a fé”. E o
que é a fé? Como obtê-la?



A fé não é mera confiança humana
em Deus, e também não é uma
opinião mais ou menos convicta de
algo. Às vezes usamos o verbo
“acreditar” no sentido de “pensar ou
opinar sobre algo”. Por exemplo,
“acredito que hoje vai chover”, ou
“acredito que o que está acontecendo
é algo passageiro”. Nestes exemplos,
há alguns motivos para pensar que
algo é certo, mas na realidade não
temos certeza de que será assim.
Quando se fala da “fé” na religião
cristã, trata-se de algo diferente.

A fé é uma luz interior que vem de
Deus e toca o nosso coração,
empurrando-o a reconhecer a Sua
presença e a Sua atuação. Quando,
por exemplo, em um território de
missão alguém entra em contato com
o cristianismo pelo trabalho de um
missionário, pode acontecer que se
interesse e fique fascinado pelo que
ouve. Deus o ilumina e o faz
perceber que tudo isso é muito



bonito, que realmente dá sentido à
sua vida, descobre esse significado
que talvez já estivesse procurando há
tempo, sem êxito até então. Essa
pessoa não ouviu apenas um
discurso que faz sentido, além disso,
recebeu uma luz que a faz se sentir
feliz porque se abriram horizontes
de sentido que ela talvez não achasse
que existissem. Por isso abraça com
alegria aquilo que ouviu, esse sentido
da sua vida que lhe fala de Deus e de
um grande amor, e tem a certeza de
que aí está a chave da sua existência,
nesse Deus que a criou, que a ama e
a chama à salvação. Essa luz é um
dom, uma graça de Deus, e a resposta
que essa luz fez fecundar na alma é a
fé.

Portanto, a fé é algo ao mesmo tempo
divino e humano, é ação divina na
alma e abertura do homem a essa
ação divina: ato de adesão ao Deus
que se revela. O Concílio Vaticano II
resume esta ideia quando afirma que



“para que se preste esta fé, exigem-se
a graça prévia e adjuvante de Deus, e
os auxílios internos do Espírito
Santo, que move o coração e
converte-o a Deus, abre os olhos da
mente, e dá a todos a suavidade no
consentir e crer na verdade” (Dei
Verbum, 5).

Por sua dimensão humana, a fé é um
ato do homem. Um ato livre. De fato,
a própria pregação do missionário
pode mover alguns a realizar um ato
de fé e a outros não. Deus, que
conhece os corações, ilumina a cada
um de acordo com as suas
disposições, e o homem fica sempre
livre para acolher ou rejeitar o
amoroso convite de Deus, para
aceitar Jesus como Senhor da sua
vida ou renegá-lo. Esta última opção,
no entanto, traz o perigo de fazê-lo
perder a felicidade terrena e eterna.

A fé é, além disso, um ato de
confiança, porque aceitamos ser



guiados por Deus, aceitamos que
Cristo seja o Senhor que indica com
sua graça o caminho da liberdade e
da vida. Crer é se entregar com
alegria ao projeto providencial que
Deus tem para cada um, e que
conduz a viver como bons filhos de
Deus em Jesus Cristo. Faz-nos confiar
em Deus, como o patriarca Abraão
confiou, como confiou a Virgem
Maria.

Antonio Ducay

Bibliografia básica

– Catecismo da Igreja Católica, nn.
50-73.

– Francisco, Encíclica Lumen Fidei.

– Bento XVI, “O Ano da fé. O que é a
fé?”, Audiência, 24/10/2012.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121024.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121024.html


– Bento XVI, “O Ano da fé. As etapas
da Revelação”, Audiência, 5/12/2012.

Leituras recomendadas

– C. Izquierdo Urbina, et al., 
Revelación, em Diccionario de
teología, EUNSA, Pamplona 2006, p.
864ss.

– J. Burgraff, Teologia Fundamental -
Manual de Iniciação, Diel, cap. III e
VII.

[1] Bento XVI, Audiência, 5/12/2012.

Antonio Ducay

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-2-o-
porque-da-revelacao/ (19/01/2026)

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121212.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121212.html
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-2-o-porque-da-revelacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-2-o-porque-da-revelacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-2-o-porque-da-revelacao/

	Tema 2. O porquê da Revelação

