
opusdei.org

2. A Revelação

Deus se revelou como ser
pessoal, através da história da
salvação, criando e educando
um povo para que fosse o
guardião de sua Palavra e para
preparar nele a Encarnação de
Jesus Cristo.

02/01/2015

1. Deus Se revela aos homens

“Aprouve a Deus, na sua bondade e
sabedoria, revelar-se a Si mesmo e
dar a conhecer o mistério da sua
vontade (cf. Ef 1, 9), segundo o qual



os homens, por meio de Cristo, Verbo
encarnado, têm acesso ao Pai no
Espírito Santo e se tornam
participantes da natureza divina (cf. 
Ef 2, 18; 2Pd 1, 4). Em virtude desta
revelação, Deus invisível (cf. Cl 1, 15; 
1Tm 1, 17), na riqueza do seu amor
fala aos homens como amigos (cf. Ex
33, 11; Jo 15, 14-15) e convive com
eles (cf. Br 3, 38), para convidá-los e
admiti-los à comunhão com Ele”[1]
(cf. Catecismo, 51).

A revelação de Deus tem como seu
primeiro passo a criação, onde Ele
oferece um perene testemunho de Si
mesmo[2] (cf. Catecismo, 288).
Através das criaturas, Deus Se
manifestou e Se manifesta aos
homens de todos os tempos, fazendo-
os conhecer a sua bondade e as suas
perfeições. Entre estas, o ser
humano, imagem e semelhança de
Deus, é a criatura que, em maior
grau, revela a Deus. Entretanto, Deus
quis revelar-Se como Ser pessoal,



através da história da salvação,
criando e educando um povo para
que fosse guardião da sua Palavra,
dirigida aos homens, e para preparar
nele a Encarnação de seu Verbo,
Jesus Cristo[3] (cf. Catecismo, 54-64).
N'Ele, Deus revela o mistério da sua
vida trinitária: o projeto do Pai de
recapitular em seu Filho todas as
coisas e de escolher e adotar a todos
os homens como filhos, em seu Filho
(cf. Ef 1, 3-10; Cl 1, 13-20), reunindo-
os para participar de sua eterna vida
divina por meio do Espírito Santo.
Deus Se revela e cumpre o seu plano
de salvação mediante as missões do
Filho e do Espírito Santo na
história[4].

São conteúdos da Revelação tanto as
verdades naturais, que o ser humano
poderia conhecer também mediante
a razão somente, como as verdades
que excedem a razão humana e que
só podem ser conhecidas pela livre e
gratuita bondade com que Deus Se



revela. O objeto principal da
revelação divina não são verdades
abstratas sobre o mundo e o homem:
o seu núcleo substancial é o
oferecimento por parte de Deus do
mistério da sua vida pessoal e o
convite para tomar parte nela.

A Revelação divina se realiza com
palavras e obras; é, de modo
inseparável, mistério e evento;
manifesta ao mesmo tempo uma
dimensão objetiva (palavra que
revela verdade e ensinamentos) e
subjetiva (palavra pessoal que
oferece testemunho de si e convida
ao diálogo). Esta Revelação, portanto,
compreende-se e se transmite como
verdade e como vida[5] (cf. 
Catecismo, 52-53).

Além das obras e dos sinais externos
com os quais Se revela, Deus concede
o impulso interior da sua graça para
que os homens possam aderir com o
coração às verdades reveladas (cf. Mt



16, 17; Jo 6, 44). Esta íntima revelação
de Deus aos corações dos fieis não
deve ser confundida com as
“revelações privadas”, as quais,
ainda que sejam acolhidas pela
tradição de santidade da Igreja, não
transmite nenhum conteúdo novo e
original, mas recordam aos homens a
única revelação de Deus realizada
em Jesus Cristo, e exortam a pô-la em
prática (cf. Catecismo, 67).

2. A Sagrada Escritura, testemunho
da Revelação

O povo de Israel, sob inspiração e
mandato de Deus, no decorrer dos
séculos, pôs por escrito o testemunho
da Revelação de Deus em sua
história, relacionando-a diretamente
com a revelação do único e
verdadeiro Deus, feita aos nossos
Pais. Através da Sagrada Escritura, as
palavras de Deus se manifestam com
palavras humanas, até assumir, no
Verbo Encarnado, a própria natureza



humana. Além das Escrituras de
Israel, acolhidas pela Igreja, e
conhecidas como Antigo ou Primeiro
Testamento, os Apóstolos e os
primeiros discípulos também
puseram por escrito o testemunho da
Revelação de Deus, tal e como se
realizou em seu Verbo, de cuja vida
terrena foram testemunhas, de modo
particular do mistério pascal de sua
morte e ressurreição, dando assim
origem ao Novo Testamento.

A verdade segundo a qual o Deus, de
quem as Escrituras de Israel dão
testemunho, é o único e verdadeiro
Deus, criador do céu e da terra, põe-
se em evidência, em particular nos
“livros sapienciais”. O seu conteúdo
supera os limites do povo de Israel
para suscitar o interesse pela
experiência comum do gênero
humano diante dos grandes temas da
existência, desde o sentido do cosmos
até o sentido da vida do homem
(Sabedoria); das interrogações sobre



a morte e o que vem depois dela, ao
significado da atividade humana
sobre a terra (Qohélet - Eclesiastes);
desde as relações familiares e sociais
até a virtude que deve regulá-las,
para viver segundo os planos de
Deus criador e alcançar assim a
plenitude da própria humanidade
(Provérbios, Eclesiástico etc.).

Deus é o autor da Sagrada Escritura,
que os autores sagrados
(hagiógrafos), também eles autores
do texto, redigiram sob a inspiração
do Espírito Santo. Para sua
composição, Ele “escolheu homens,
que utilizou usando de suas próprias
faculdades e meios, de modo que
agindo Ele neles e por eles,
escreveram, como verdadeiros
autores, tudo e só o que Ele
queria”[6] (cf. Catecismo, 106). Tudo
o que os escritores sagrados afirmam
pode considerar-se afirmado pelo
Espírito Santo: “deve-se confessar
que os livros da Escritura ensinam



firmemente, com fidelidade e sem
erro, a verdade que Deus quis
consignar nas sagradas letras”[7].

Para compreender corretamente a
Sagrada Escritura deve-se ter
presente os sentidos da Escritura –
literal e espiritual; este último
reconhecível também como
alegórico, moral e analógico – e os
diversos gêneros literários nos quais
foram redigidos os diferentes livros
ou partes dos mesmos (cf. Catecismo,
110, 115-117). Em particular, a
Sagrada Escritura deve ser lida na
Igreja, ou seja, à luz de sua tradição
viva e da analogia da fé (cf. 
Catecismo, 111-114): a Escritura deve
ser lida e compreendida no mesmo
Espírito no qual foi escrita.

Os diversos estudiosos que se
esforçam por interpretar e
aprofundar o conteúdo da Escritura
propõem os seus resultados a partir
da sua autoridade científica pessoal.



O Magistério da Igreja tem a missão
de formular uma interpretação
autêntica, vinculante para os fiéis,
baseada na autoridade do Espírito
que assiste ao ministério docente do
Romano Pontífice e dos bispos em
comunhão com ele. Graças a esta
assistência divina, a Igreja, já desde
os primeiros séculos, reconheceu
quais os livros que continham o
testemunho da Revelação, no Antigo
e no Novo Testamento, formulando
assim o “cânon” da Sagrada Escritura
(cf. Catecismo, 120-127).

Uma correta interpretação da
Sagrada Escritura, reconhecendo os
diferentes sentidos e gêneros
literários presentes nela, é necessária
quando os autores sagrados
descrevem aspectos do mundo que
pertencem também ao âmbito das
ciências naturais: a formação dos
elementos do cosmos, a aparição das
diversas formas de vida sobre a
terra, a origem do gênero humano,



os fenômenos naturais em geral.
Deve ser evitado o erro do
fundamentalismo, que não separa o
sentido literal do gênero histórico,
quando seria lícito fazê-lo. Também
deve ser evitado o erro de quem
considera as narrações bíblicas como
formas puramente mitológicas, sem
nenhum conteúdo de verdade a
transmitir sobre a história dos
acontecimentos e a sua radical
dependência da vontade de Deus[8].

3. A Revelação como história da
salvação que culmina em Cristo

Como diálogo entre Deus e os
homens, pelo qual Ele os convida a
participar da sua vida pessoal, a
Revelação se manifesta desde o início
com um caráter de “aliança” que dá
origem a uma “história da salvação”.
“Querendo abrir o caminho da
salvação sobrenatural, manifestou-
se, além disso, pessoalmente, aos
nossos primeiros pais, desde o



princípio. Depois de sua queda,
alimentou neles a esperança da
salvação, com a promessa da
redenção, e teve incessante cuidado
para com o gênero humano, para dar
a vida eterna a todos os que buscam
a salvação com a perseverança na
prática das boas obras. A seu tempo,
chamou a Abraão para torná-lo pai
de um grande povo, ao qual em
seguida instruiu pelos Patriarcas, por
Moisés e pelos Profetas para que o
reconhecessem como o Deus único,
vivo e verdadeiro, Pai providente e
justo juiz, e para que esperassem o
Salvador prometido, e desta forma,
através dos séculos, foi preparando o
caminho do Evangelho”[9].

Iniciada já com a criação de nossos
primeiros pais e a elevação à vida da
graça, que lhes permitia participar
da intimidade divina, e em seguida
prefigurada no pacto cósmico com
Noé, a aliança de Deus com o homem
se revela de modo explícito com



Abraão e depois, de maneira
particular com Moisés, a quem Deus
entrega as Tábuas da Aliança. Tanto
a numerosa descendência prometida
a Abraão, na qual seriam abençoadas
todas as nações da terra, como a Lei
entregue a Moisés, com os sacrifícios
e o sacerdócio que acompanham o
culto divino, são preparações e
figuras da nova e eterna aliança
selada em Jesus Cristo, Filho de Deus,
realizada e revelada em sua
Encarnação e em seu sacrifício
pascal. A aliança em Cristo redime do
pecado dos primeiros pais, que
romperam, com sua desobediência, o
primeiro oferecimento de aliança
por parte de Deus criador.

A história da salvação se manifesta
como uma grandiosa pedagogia
divina que aponta para Cristo. Os
Profetas, cuja função era recordar a
aliança e as suas exigências morais,
falam especialmente d'Ele, o Messias
prometido. Eles anunciam a



economia de uma nova aliança,
espiritual e eterna, escrita nos
corações; será Cristo que a revelará
com as Bem-aventuranças e os
ensinamentos do Evangelho,
promulgando o mandamento da
caridade, realização e cumprimento
de toda a Lei.

Jesus Cristo é simultaneamente
mediador e plenitude da Revelação.
Ele é o Revelador, a Revelação e o
conteúdo da mesma, enquanto Verbo
de Deus feito carne: “Muitas vezes e
de diversos modos outrora falou
Deus aos nossos pais pelos profetas.
Ultimamente nos falou por seu Filho,
que constituiu herdeiro universal,
pelo qual criou todas as coisas” (Hb 1,
1-2). Deus, em seu Verbo, disse tudo e
de modo conclusivo: “A economia
cristã, portanto, como aliança nova e
definitiva, nunca cessará e não
devemos esperar nenhuma revelação
pública antes da manifestação
gloriosa de Nosso Senhor Jesus



Cristo”[10] (cf. Catecismo, 65-66). De
modo particular, a realização e a
plenitude da Revelação divina se
manifestam no mistério pascal de
Jesus Cristo, isto é, em sua paixão,
morte e ressurreição, como Palavra
definitiva na qual Deus manifestou a
totalidade do seu amor de
condescendência e renovou o
mundo. Somente em Jesus Cristo,
Deus revela o homem a si mesmo, e o
faz compreender a sua dignidade e
altíssima vocação[11].

A fé, enquanto virtude, é a resposta
do homem à revelação divina, uma
adesão pessoal a Deus em Cristo,
motivada por suas palavras e pelas
obras que Ele realiza. A credibilidade
da revelação se apoia principalmente
na credibilidade da pessoa de Jesus
Cristo, em toda a sua vida. A sua
posição de mediador, plenitude e
fundamento da credibilidade da
Revelação, diferenciam a pessoa de
Jesus Cristo de qualquer outro



fundador de uma religião, que não
solicita a seus seguidores que
tenham fé nele, nem pretende ser a
plenitude e realização daquilo que
Deus quer revelar, mas se propõe
somente como mediador para fazer
com que os homens conheçam tal
revelação.

4. A transmissão da Revelação
divina

A Revelação divina está contida nas
Sagradas Escrituras e na Tradição,
que constituem um único depósito
onde é guardada a palavra de
Deus[12]. Estas são interdependentes
entre si: a Tradição transmite e
interpreta a Escritura, e esta, por sua
vez, verifica e convalida tudo o que
se vive na Tradição[13] (cf. 
Catecismo, 80-82).

A Tradição, fundada na pregação
apostólica, testemunha e transmite
de modo vivo e dinâmico o que a
Escritura recolheu através de um



texto determinado. “Esta Tradição,
que deriva dos apóstolos, progride na
Igreja com a assistência do Espírito
Santo: uma vez que vai crescendo na
compreensão do conteúdo e das
palavras transmitidas, seja pela
contemplação e o estudo dos fiéis,
que as meditam em seu coração, seja
pela percepção íntima que
experimentam das coisas espirituais,
seja pelo anuncio daqueles que, com
a sucessão do episcopado receberam
o carisma certo da verdade”[14].

Os ensinamentos do Magistério da
Igreja, os dos Padres da Igreja, a
oração da Liturgia, o sentir comum
dos fiéis que vivem na graça de Deus,
e também realidades cotidianas
como a educação na fé transmitida
dos pais aos filhos ou o apostolado
cristão contribuem com a
transmissão da Revelação divina. De
fato, o que foi recebido pelos
apóstolos e transmitido aos seus
sucessores, os Bispos, compreende



“todo o necessário para que o Povo
de Deus viva santamente e aumente
sua fé, e desta forma a Igreja, em sua
doutrina, em sua vida e em seu culto
perpetua e transmite a todas as
gerações tudo o que ela é, tudo o que
crê”[15]. A grande Tradição
apostólica deve distinguir-se das
diversas tradições teológicas,
litúrgicas, disciplinares etc. cujo
valor pode ser limitado e inclusive
provisório (cf. Catecismo, 83).

A realidade conjunta da Revelação
divina como verdade e como vida
implica que o objeto da transmissão
não seja somente um ensinamento,
mas também um estilo de vida:
doutrina e exemplo são inseparáveis.
Aquilo que se transmite é,
efetivamente, uma experiência viva,
a do encontro com Cristo
ressuscitado e o que este evento
significou e continua a significar
para a vida de cada um. Por este
motivo, ao falar da transmissão da



Revelação, a Igreja fala de fides et
mores, fé e costumes, doutrina e
conduta.

5. O Magistério da Igreja, guardião
e intérprete autorizado da
Revelação

“O ofício de interpretar
autenticamente a Palavra de Deus
escrita ou transmitida foi confiado
exclusivamente ao Magistério vivo
da Igreja, cuja autoridade é exercida
em nome de Jesus Cristo”[16], isto é,
aos bispos em comunhão com o
sucessor de Pedro, o bispo de Roma.
Este ofício do Magistério da Igreja é
um serviço à palavra divina e tem
como fim a salvação das almas.
Portanto, “este Magistério,
evidentemente, não está acima da
palavra de Deus, mas serve-a,
ensinando somente aquilo que lhe foi
confiado, por mandato divino e, com
a assistência do Espírito Santo, ouve-
a com piedade, guarda-a com



exatidão e a expõe com fidelidade, e
deste único depósito da fé tira tudo o
que propõe como verdade revelada
por Deus que se deve crer”[17]. Os
ensinamentos do Magistério da
Igreja constituem o lugar mais
importante onde está contida a
Tradição apostólica: o Magistério é,
em relação a esta tradição, como sua
dimensão sacramental.

A sagrada Escritura, a Sagrada
Tradição e o Magistério da Igreja
constituem, portanto, uma certa
unidade, de modo que nenhuma
destas realidades pode subsistir sem
as outras[18]. O fundamento desta
unidade é o Espírito Santo, Autor da
Escritura, protagonista da Tradição
viva da Igreja, guia do Magistério, ao
qual assiste com os Seus carismas.
Em sua origem, as igrejas da Reforma
protestante quiseram seguir a sola
Scriptura, deixando a sua
interpretação aos fiéis
individualmente: tal posição deu



lugar à grande dispersão das
confissões protestantes e se revelou
pouco sustentável, já que todo texto
tem necessidade de um contexto,
concretamente uma Tradição, em
cujo seio nasceu, é lido e
interpretado. Também o
fundamentalismo separa a Escritura
da Tradição e do Magistério,
buscando erroneamente manter a
unidade de interpretação,
ancorando-se de modo exclusivo no
sentido literal (cf. Catecismo, 108).

Ao ensinar o conteúdo do depósito
revelado, a Igreja é sujeito de uma
infalibilidade in docendo, fundada
sobre as promessas de Jesus Cristo
acerca da sua indefectibilidade; isto
é, que se realizará, sem falhar, na sua
missão de salvação a ela confiada (cf.
Mt 16, 18; Mt 28, 18-20; Jo 14, 17.26).
Este magistério infalível se exercita:
a) quando os bispos se reúnem em
Concílio ecumênico em união com o
sucessor de Pedro, cabeça do colégio



apostólico; b) quando o Romano
Pontífice promulga alguma verdade 
ex cathedra, ou empregando um teor
nas expressões e um gênero de
documento que faz referência
explícita a seu mandato petrino
universal, promulga um
ensinamento específico que
considera necessário ao bem do Povo
de Deus; c) quando os bispos da
Igreja, em união com o sucessor de
Pedro, são unânimes ao professar a
mesma doutrina ou ensinamento,
ainda que não se encontrem
reunidos no mesmo lugar. Mesmo
que o ensinamento de um bispo que
propõe isoladamente um
ensinamento específico não goza do
carisma da infalibilidade, os fiéis
estão igualmente obrigados a uma
respeitosa obediência, assim como
devem observar os ensinamentos
provenientes do Colégio episcopal ou
do Romano Pontífice, ainda que não
sejam formulados de modo definitivo
e irreformável[19].



6. A imutabilidade do depósito da
Revelação

O ensinamento dogmático da Igreja
(dogma quer dizer doutrina,
ensinamento) está presente desde os
primeiros séculos. Os principais
conteúdos da pregação apostólica
foram colocados por escrito, dando
origem às profissões de fé exigidas a
os que recebiam o batismo,
contribuindo assim para definir a
identidade da fé cristã. Os dogmas
crescem em número com o
desenvolvimento histórico da Igreja:
não porque a doutrina mude ou
aumente aquilo em que se deve crer,
mas porque é frequente a
necessidade de elucidar algum erro
ou de ajudar a fé do povo de Deus
com oportunos aprofundamentos
definindo aspectos de modo claro e
preciso. Quando o Magistério da
Igreja propõe um novo dogma não
está criando nada de novo, mas
apenas explicitando aquilo que já



está contido no depósito revelado. “O
Magistério da Igreja empenha
plenamente a autoridade que
recebeu de Cristo quando define
dogmas, isto é, quando, utilizando
uma forma que obriga o povo cristão
a uma adesão irrevogável de fé,
propõe verdades contidas na
Revelação divina ou verdades que
com estas têm uma conexão
necessária” (Catecismo, 88).

O ensinamento dogmático da Igreja,
como por exemplo os artigos do
Credo, é imutável, posto que
manifesta o conteúdo de uma
Revelação recebida de Deus e não
feita pelos homens. Os dogmas,
entretanto, admitiram e admitem um
desenvolvimento homogêneo, seja
porque o conhecimento da fé vai se
aprofundando com o tempo, seja
porque em culturas e épocas diversas
surgem problemas novos, aos quais o
Magistério da Igreja deve dar
respostas que estejam de acordo com



a palavra de Deus, explicitando o que
está implicitamente contido nela[20].

Fidelidade e progresso, verdade e
história não são realidades em
conflito em relação à Revelação[21]:
Jesus Cristo, sendo a Verdade
incriada é também o centro e
cumprimento da história; o Espírito
Santo, Autor do depósito da
Revelação é garantia da sua
fidelidade, e também Aquele que
aprofunda em seu sentido ao longo
da história, conduzindo “à verdade
completa” (cf. Jo 16, 13). “Ainda que a
Revelação esteja estabelecida, não
está completamente explicitada.
Compete à fé cristã captar
gradualmente seu alcance ao longo
dos séculos” (cf. Catecismo, 66).

Os fatores de desenvolvimento do
dogma são os mesmos que fazem
progredir a Tradição viva da Igreja: a
pregação dos Bispos, o estudo dos
fiéis, a oração e meditação da



palavra de Deus, a experiência das
coisas espirituais, o exemplo dos
santos. Frequentemente o Magistério
recolhe e ensina de modo autorizado
coisas que anteriormente foram
estudadas por teólogos, acreditada
pelos fiéis, pregadas e vividas pelos
santos.

Giuseppe Tanzella-Nitti

Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica, 50-133.

Concílio Vaticano II, Const. Dei
Verbum, 1-20.

João Paulo II, Enc. Fides et ratio,
14-09-1988, 7-15.

[1] Concílio Vaticano II, Const. Dei
Verbum, 2.



[2] Cf. Concílio Vaticano II, Const.Dei
Verbum, 3; João Paulo II, Enc. Fides et
ratio, 14-09-1988, 19.

[3] Cf. Concilio Vaticano I, Const. Dei
Filius, 24-04-1870, DH 3004.

[4] Cf. Concílio Vaticano II, Const. 
Lumen gentium, 2-4; Decr. Ad gentes,
2-4.

[5] Cf. Concílio Vaticano II, Const.Dei
Verbum, 2.

[6] Concílio Vaticano II, Const. Dei
Verbum, 11.

[7] Ibidem.

[8] Podem-se encontrar elementos
interessantes para uma correta
interpretação da relação com as
ciências em León XIII, Enc. 
Providentissimus Deus, 18-11-1893;
Bento XV, Enc. Spiritus Paraclitus,
15-09-1920 e Pio XII, Enc. Humani
generis, 12-07-1950.



[9] Concílio Vaticano II, Const. Dei
Verbum, 3.

[10] Concílio Vaticano II, Const. Dei
Verbum, 4.

[11] Cf. Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 22.

[12] “Permiti-me esta insistência
repetida, as verdades da fé e da
moral não se determinam por
maioria de votos: compõem o
depósito – depositum fidei – entregue
por Cristo a todos os fiéis e confiado
em sua exposição e ensino
autorizado, ao Magistério da Igreja”,
São Josemaria, Homilia O fim
sobrenatural da Igreja, em Amar à
Igreja, 15.

[13] Cf. Concílio Vaticano II, Const.
Dei Verbum, 9.

[14] Concílio Vaticano II, Const. Dei
Verbum, 8.



[15] Ibidem. Cf. Concilio de Trento,
Decr. Sacrosancta, 8-04-1546, DH
1501.

[16] Concílio Vaticano II, Const. Dei
Verbum, 10.

[17] Ibidem.

[18] Cf. Ibidem.

[19] Cf. Concílio Vaticano II, Const. 
Lumen gentium, 25; Concílio Vaticano
I, Const. Pastor aeternus, 18-07-1870,
DH 3074.

[20] “É conveniente, portanto, que,
através de todos os tempos e de todas
as idades, cresça e progrida a
inteligência, a ciência e a sabedoria
de cada uma das pessoas e do
conjunto dos homens, tanto por parte
da Igreja inteira, como por parte de
cada um de seus membros. Porém
este crescimento deve seguir sua
própria natureza, isto é, deve seguir
o dinamismo de uma única e idêntica



doutrina”, são Vicente de Lerins,
Commonitorium, 23.

[21] Cf. João Paulo II, Enc. Fides et
ratio, 11-12, 87.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-2-a-
revelacao/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-2-a-revelacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-2-a-revelacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-2-a-revelacao/

	2. A Revelação

