
opusdei.org

Tema 19. A
ressurreição da
carne

O corpo ressuscitado será real e
material, mas não terreno nem
mortal. O enigma da morte do
homem só é compreendido à
luz da ressurreição de Cristo e
da nossa ressurreição n'Ele. A
vida eterna dá sentido último e
permanente à vida humana, ao
compromisso ético, à entrega
generosa, ao serviço abnegado,
ao esforço por comunicar a
doutrina e o amor de Cristo a
todas as almas. A possibilidade
da condenação perpétua no
inferno lembra aos cristãos a



necessidade de viver uma vida
inteiramente dedicada aos
outros.

01/10/2022

No final do Símbolo dos Apóstolos, a
Igreja proclama: “Creio na
ressurreição da carne e na vida
eterna”. Esta fórmula contém,
resumidamente, os elementos
fundamentais da esperança
escatológica da Igreja, isto é, daquilo
que o ser humano espera no final da
sua vida. A base da esperança cristã
é a promessa divina.

A fé na ressurreição

Em muitas ocasiões, a Igreja
proclamou a sua fé na ressurreição
de todos os mortos no fim dos
tempos. Trata-se de alguma forma da
“extensão” da Ressurreição de Jesus



Cristo, “o primogênito entre muitos
irmãos” (Rm 8,29), a todos os
homens, justos e pecadores, que
acontecerá quando Ele vier no final
dos tempos para julgar os vivos e os
mortos. Com a morte, como sabemos,
a alma se separa do corpo, mas com a
ressurreição, corpo e alma se unem
novamente entre si, na glória, para
sempre (cf. Catecismo, 997). O dogma
da ressurreição dos mortos, ao
mesmo tempo que fala da plenitude
da vida imortal à qual o homem está
destinado, apresenta-se como uma
vívida lembrança da sua dignidade,
especialmente em seu aspecto
corporal. Fala da bondade do mundo,
do corpo, do valor da história vivida
dia a dia, da vocação eterna da
matéria. Portanto, contra os
gnósticos do segundo século, os
Padres da Igreja insistiram na 
ressurreição da carne, isto é, da vida
do ser humano em sua materialidade
corpórea.



São Tomás de Aquino considera que
a ressurreição dos mortos é natural
em relação ao destino do ser humano
(porque a alma imortal é feita para
se unir ao corpo e vice-versa), mas é
sobrenatural em relação a Deus que
é quem a realiza (Summa Contra
Gentes, IV, 81), isto é, natural quanto
à “causa final”, sobrenatural quanto
à “causa eficiente”.

O corpo ressuscitado será real e
material; mas não terreno, nem
mortal. São Paulo opõe-se à ideia de
uma ressurreição como
transformação humana dentro da
história, e por isso fala do corpo
ressuscitado como “glorioso” (cf. Fl
3,21) e “espiritual” (cf. 1 Cor 15,44). A
ressurreição do homem, como a de
Cristo, acontecerá, para todos, após a
morte, no fim dos tempos.

A Igreja não promete aos cristãos
uma vida de sucesso seguro nesta
terra, o que se chamaria uma utopia,



porque nossa vida terrena é sempre
marcada pela Cruz. Ao mesmo
tempo, pela recepção do Batismo e
da Eucaristia, o processo de
ressurreição já começou aqui na
terra de alguma forma (cf. Catecismo,
1000). De acordo com São Tomás, no
estado ressuscitado, a alma
informará o corpo tão
profundamente que nele serão
refletidas todas as suas qualidades
morais e espirituais (Summa
Theologiae, III. Suppl., qq. 78-86).
Nesse sentido, a ressurreição final,
que acontecerá com a vinda de Jesus
Cristo na glória, possibilitará o
julgamento definitivo dos vivos e dos
mortos.

Com relação à doutrina da
ressurreição, podemos fazer quatro
observações práticas:

1) A doutrina da ressurreição final
exclui as teorias da reencarnação,
segundo as quais a alma humana,



após a morte, migra para outro
corpo, repetidamente se necessário,
até que seja definitivamente
purificada. A vida humana é única...
não se repete; isso dá consistência a
tudo o que fazemos no dia a dia. A
este respeito, o Concílio Vaticano II
falou do “único curso da nossa
vida” (Lumen gentium, 48).

2) Uma manifestação clara da fé da
Igreja na ressurreição do próprio
corpo é a veneração das relíquias dos
santos, tema tão central na piedade
dos fiéis.

3) Embora a cremação não seja
ilícita, salvo se for escolhida por
motivos contrários à fé (CIC, 1176), a
Igreja aconselha vivamente que se
preserve o piedoso costume de
sepultar os corpos[1]. O corpo em sua
materialidade é parte integrante da
pessoa, ressuscita no final dos
tempos, teve contato com os
sacramentos instituídos por Cristo e



foi templo do Espírito Santo.
Entende-se então que, no momento
do sepultamento, ele seja respeitado
em sua materialidade no mais alto
nível possível. Também se aconselha
a evitar a cremação, de modo
particular hoje em dia, pois há no
ambiente um especial desprezo pela
corporeidade humana como criatura
de Deus destinada à ressurreição.

4) A ressurreição dos mortos coincide
com o que a Sagrada Escritura chama
a vinda dos “novos céus e da nova
terra” (Catecismo, 1042; 2 Pe 3,13; Ap
21,1). Não só o homem alcançará a
glória, mas todo o cosmos, no qual o
homem vive e atua, será
transformado. “A Igreja, à qual todos
somos chamados e na qual por graça
de Deus alcançamos a santidade, só
na glória celeste alcançará a sua
realização acabada, quando vier o
tempo da restauração de todas as
coisas (cfr. Act. 3,21) e, quando,
juntamente com o gênero humano,



também o universo inteiro, que ao
homem está intimamente ligado e
por ele atinge o seu fim, for
perfeitamente restaurado em Cristo
(cfr. Ef, 1,10; Col. 1,20; 2 Ped. 3,
10-13)” (Lumen gentium, n. 48).
Certamente haverá continuidade
entre este mundo e o novo mundo,
mas também uma importante
descontinuidade marcada pela
perfeição, a permanência e a
completa felicidade.

O sentido cristão da morte

O enigma da morte do ser humano só
é compreendido à luz da
ressurreição de Cristo e da nossa
ressurreição n'Ele. De fato, vemos a
morte, a perda da vida humana, a
separação da alma e do corpo, como
o maior mal na ordem natural. Mas
será completamente superada
quando Deus em Cristo ressuscitar os
homens no final dos tempos.



É certo que a morte parece natural no
sentido de que a alma pode separar-
se do corpo. Marca o fim da
peregrinação terrena. Depois da
morte, o homem não pode merecer
ou desmerecer mais. Já não terá a
possibilidade de se arrepender. Logo
após a morte a alma irá para o céu,
inferno ou purgatório, passando pelo
chamado juízo particular (cf. 
Catecismo, 1021-1022). A
inexorabilidade da morte serve ao
homem para dirigir bem a sua vida,
para aproveitar o tempo e outros
talentos que Deus lhe deu, para agir
corretamente, para gastar-se a
serviço dos outros.

Por outro lado, a Escritura ensina
que a morte entrou no mundo por
causa do pecado (cf. Gn 3,17-19; Sb
1,13-14; 2,23-24; Rm 5,12; 6,23; Tg 1 ,
15; Catecismo, 1007). Nesse sentido, a
morte é considerada como castigo
pelo pecado: o ser humano que
queria viver separado de Deus deve



aceitar o desgosto e as consequências
da ruptura com Ele, com a sociedade
e consigo mesmo como resultado do
seu distanciamento.

No entanto, Cristo com sua
obediência venceu a morte e
conquistou a ressurreição e a
salvação para a humanidade. Para
quem vive em Cristo através do
Batismo, a morte continua a ser
dolorosa e repugnante, mas já não é
uma lembrança viva do pecado, mas
uma oportunidade preciosa de poder
corredimir com Cristo, através da
mortificação e da dedicação aos
outros. “Se morrermos com Cristo,
também com ele viveremos” (2 Tm
2,11). Por isso, “graças a Cristo, a
morte cristã tem um sentido
positivo” (Catecismo, 1010). A morte
gradual para si mesmo que a vida
cristã traz consigo (mortificação)
serve para a união definitiva com
Cristo por meio da morte.



A vida eterna em íntima comunhão
com Deus

Ao criar e redimir o homem, Deus o
destinou à comunhão eterna com Ele,
ao que São João chama de “vida
eterna”, o que se costuma chamar “o
céu”. Assim Jesus comunica aos seus
a promessa do Pai: “Muito bem,
servo bom e fiel; já que foste fiel no
pouco, eu te confiarei muito. Vem
regozijar-te com teu senhor” (Mt
25,21). E em que consiste a vida
eterna? Não é como “uma sucessão
contínua de dias do calendário, mas
algo parecido com o instante repleto
de satisfação, onde a totalidade nos
abraça e nós abraçamos a totalidade.
Seria o instante de mergulhar no
oceano do amor infinito, no qual o
tempo – o antes e o depois – já não
existe. Podemos somente procurar
pensar que este instante é a vida em
sentido pleno, um incessante
mergulhar na vastidão do ser, ao
mesmo tempo que ficamos



simplesmente inundados pela
alegria” (Bento XVI, Spe salvi, 12).

Afinal, a vida eterna é o que dá
sentido último e permanente à vida
humana, ao compromisso ético, à
entrega generosa, ao serviço
abnegado, ao esforço de comunicar a
doutrina e o amor de Cristo a todas
as almas. A esperança cristã no céu
não é individualista, “para mim”,
mas refere-se a todos os homens (cf. 
Spe salvi, 13-15, 28, 48). Com base na
promessa da vida eterna, o cristão
está firmemente convencido de que
“vale a pena” viver a vida cristã
plenamente. “O céu é o fim último e a
realização das aspirações mais
profundas do homem, o estado de
felicidade suprema e
definitiva” (Catecismo, 1024).

Aqueles que morrem na graça serão
semelhantes a Deus para sempre,
porque o veem “como ele é” (1 Jo
3,2), ou seja, “face a face” (1 Cor



13,12), o que se chama a “visão
beatífica” de Deus. O céu é a
expressão máxima do dom de Deus
ao homem.

Ao mesmo tempo, no céu o homem
poderá amar as pessoas a quem
amou no mundo com um amor puro
e perpétuo. “Não o esqueçais nunca:
depois da morte, há de receber-vos o
Amor. E no Amor de Deus ireis
encontrar, além disso, todos os
amores limpos que houverdes tido
na terra” (São Josemaria, Amigos de
Deus, 221). A alegria do céu atinge
seu ápice com a ressurreição dos
mortos.

Que o céu dure para sempre não
significa que nele o homem deixe de
ser livre. Certamente no céu o
homem não peca; ele não pode pecar
porque, vendo Deus face a face, na
realidade o homem não quer pecar.
Livre e filialmente, o homem salvo
permanecerá em comunhão com



Deus para sempre, porque assim
realmente o deseja. Com o céu, sua
liberdade alcança a plena realização.

Finalmente, segundo Santo Tomás, a
vida eterna depende da caridade que
cada um tem: “Quem tem mais
caridade participa mais da luz da
glória, e verá Deus mais
perfeitamente e será feliz” (Summa
Theologiae, I, q 12, a. 6, c).

O inferno como desprezo definitivo
de Deus

A Sagrada Escritura ensina que os
homens que não se arrependerem de
seus pecados graves perderão o
prêmio eterno da comunhão com
Deus, sofrendo, em vez disso, a
desgraça perpétua. “Morrer em
pecado mortal sem arrependimento
e sem dar acolhimento ao amor
misericordioso de Deus, significa
permanecer separado d'Ele para
sempre, por nossa própria livre
escolha. E é este estado de



autoexclusão definitiva da
comunhão com Deus e com os bem-
aventurados que se designa pela
palavra ‘Inferno’” (Catecismo, 1033).
Não é que Deus predestina alguém à
condenação perpétua; é o homem
que, buscando seu fim último sem
Deus e longe da sua vontade, constrói
para si um mundo isolado no qual a
luz e o amor de Deus não podem
penetrar. O inferno é um mistério, o
mistério do Amor rejeitado, é um
sinal do poder destrutivo do homem
livre quando se afasta de Deus. O
inferno é “não amar mais”, diziam
muitos escritores.

A doutrina sobre o inferno se
apresenta no Novo Testamento como
um chamado à responsabilidade no
uso dos dons e talentos recebidos e à
conversão. A sua existência faz o
homem vislumbrar a gravidade do
pecado mortal, e a necessidade de
evitá-lo por todos os meios,
principalmente, como é lógico,



através da oração confiante e
humilde. A possibilidade da
condenação perpétua também
lembra aos cristãos a necessidade de
viver uma vida inteiramente
dedicada aos outros no apostolado
cristão.

Purificar-se para poder ficar com
Deus

“Os que morrem na graça e na
amizade de Deus, mas não de todo
purificados, embora seguros da sua
salvação eterna, sofrem depois da
morte uma purificação, a fim de
obterem a santidade necessária para
entrar na alegria do céu” (Catecismo,
1030). Pode-se pensar que muitos
homens, embora não tenham vivido
uma vida santa na terra, também
não se fecharam definitivamente no
pecado. A possibilidade de ser
purificados, após a morte, das
impurezas e imperfeições de uma
vida mais ou menos malsucedida



surge então como uma nova bondade
de Deus, que quer viver em íntima
comunhão com ele. “O purgatório é
uma misericórdia de Deus, para
limpar os defeitos daqueles que
desejam identificar-se com Ele” (São
Josemaria, Sulco, 889).

O Antigo Testamento fala da
purificação ultraterrestre (cf. 2Mc
12,40-45). São Paulo na primeira
carta aos Coríntios (1 Cor 3,10-15)
apresenta a purificação cristã, nesta
vida e no futuro, através da imagem
do fogo; fogo que de alguma forma
emana de Jesus Cristo, Salvador, Juiz
e Fundamento da vida cristã. Embora
a doutrina do Purgatório não tenha
sido formalmente definida até a
Idade Média (cf. DH 856, 1304), a
prática antiquíssima e unânime de
oferecer sufrágios pelos mortos,
especialmente por meio do santo
Sacrifício eucarístico, é uma clara
indicação da fé da Igreja na
purificação além da morte. Não teria



sentido rezar pelos mortos se eles
não pudessem ser ajudados.

O purgatório pode, portanto, ser
considerado como um estado de
distanciamento temporário e
doloroso de Deus, no qual os pecados
veniais são perdoados, a inclinação
para o mal que o pecado deixa na
alma é purificada e o “castigo
temporário” é superado. Com efeito,
o pecado não só ofende a Deus e
prejudica o próprio pecador, mas,
pela comunhão dos santos, prejudica
a Igreja, o mundo e toda a
humanidade. Mas a oração da Igreja
pelos mortos de alguma forma
restaura a ordem e a justiça e nos
reconcilia definitivamente com Deus.

As almas no purgatório sofrem
muito, dependendo da situação de
cada um. No entanto, é uma dor com
grande significado, “uma dor
feliz” (Bento XVI, Spe salvi, 47). Por
esta razão, os cristãos são convidados



a buscar a purificação dos pecados
na vida presente através da
contrição, da mortificação, da
reparação e de uma vida santa.

Paul O’Callaghan

Bibliografia básica

—Catecismo da Igreja Católica,
988-1050.

Leituras recomendadas

—São João Paulo II, Catequese sobre o
Credo: Creio na vida eterna
(audiências de 26/05/1999 até
4/08/1999).

—Bento XVI, Spe salvi, 30/11/2007.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/audiences/1999.index.2.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/audiences/1999.index.2.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html


—São Josemaria, Homilia A
esperança do cristão, em Amigos de
Deus, 205-221.

[1] Cf. Instrução Ad Resurgendum cum
Christo, da Congregação para a
Doutrina da Fé (2016),

sobre a sepultura dos defuntos e a
conservação das cinzas no caso de
cremação.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-19-a-
ressurreicao-da-carne/ (19/01/2026)

https://www.escrivaworks.org.br/book/amigos_de_deus/ponto/205
https://www.escrivaworks.org.br/book/amigos_de_deus/ponto/205
https://www.escrivaworks.org.br/book/amigos_de_deus/ponto/205
https://www.escrivaworks.org.br/book/amigos_de_deus/ponto/205
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-19-a-ressurreicao-da-carne/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-19-a-ressurreicao-da-carne/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-19-a-ressurreicao-da-carne/

	Tema 19. A ressurreição da carne

