
opusdei.org

18. O Batismo e a
Confirmação

O Batismo outorga ao cristão a
justificação. Com a Confirmação
completa-se o patrimônio
batismal com os dons
sobrenaturais da maturidade
cristã.

18/01/2015

Batismo

1. Fundamentos bíblicos e
instituição



De entre as numerosas prefigurações
veterotestamentárias do Batismo,
destaca-se o dilúvio universal, a
travessia do Mar Vermelho e a
circuncisão, visto se encontrarem
explicitamente mencionadas no
Novo Testamento ao aludirem a este
sacramento (cf. 1 Pe 3, 20-21; 1 Cor
10, 1; Cl 2, 11-12). Com São João
Batista, o rito da água, ainda sem
eficácia salvadora, une-se à
preparação doutrinal, à conversão e
ao desejo da graça, pilares do futuro
catecumenato.

Jesus é batizado nas águas do rio
Jordão no início do Seu ministério
público (cf. Mt 3, 13-17), não por
necessidade, mas por solidariedade
redentora. Nessa ocasião, fica
definitivamente indicada a água
como elemento material do sinal
sacramental. Além disso, abrem-se os
céus, desce o Espírito Santo em
forma de pomba e ouve-se a voz de
Deus Pai que confirma a filiação



divina de Cristo: acontecimentos que
revelam nos primórdios da futura
Igreja o que depois se realizará
sacramentalmente nos seus
membros.

Depois disso, teve lugar o encontro
com Nicodemos, durante o qual Jesus
afirma o vínculo pneumatológico que
existe entre a água batismal e a
salvação, daí a sua necessidade:
“quem não nascer da água e do
Espírito não poderá entrar no Reino
de Deus” (Jo 3, 5).

O mistério pascal confere ao Batismo
o seu valor salvífico. Jesus, de fato,
“já tinha falado da paixão que iria
sofrer em Jerusalém como de um
‘batismo’ com o qual devia ser
batizado (Mc 10, 38; cf. Lc 12, 50). O
sangue e a água que escorreram do
lado traspassado de Jesus crucificado
são tipos do Batismo e da Eucaristia,
sacramentos da vida
nova” (Catecismo, 1225).



Antes de subir aos céus, o Senhor
disse aos Apóstolos: “Ide, pois, e
ensinai a todas as nações; batizai-as
em nome do Pai, do Filho e do
Espírito Santo. Ensinai-as a observar
tudo o que vos prescrevi” (Mt 28,
19-20). Este mandato é seguido
fielmente a partir do Pentecostes e
marca o sentido primordial da
evangelização, que continua a ser
atual.

Comentando estes textos, São Tomás
de Aquino diz que a instituição do
Batismo foi múltipla: no que se
refere à matéria, no Batismo de João;
a sua necessidade foi afirmada em Jo
3, 5; o seu começo quando Jesus
enviou os seus discípulos a pregar e a
batizar; a sua eficácia provém da
Paixão; a sua difusão foi imposta em 
Mt 28, 19[1].

2. A justificação e os efeitos do
Batismo



Lê-se na Epístola aos Romanos (Rm 6,
3-4): “Ou ignorais que todos os que
fomos batizados em Jesus Cristo,
fomos batizados na sua morte?
Fomos, pois, sepultados com Ele na
morte, pelo batismo para que, como
Cristo ressurgiu dos mortos pela
glória do Pai, assim nós também
vivamos uma vida nova”. O Batismo,
que reproduz no fiel a passagem de
Jesus Cristo pela Terra e a sua ação
salvadora, outorga ao cristão a
justificação. Para isto mesmo aponta 
Cl 2, 12: “Sepultados com Ele no
Batismo, com Ele também
ressuscitastes por vossa fé no poder
de Deus, que o ressuscitou dos
mortos”. Acrescente-se agora a
incidência da fé que, com o rito da
água, nos “revestimos de Cristo”,
como afirma Gl 3, 26-27: “Todos sois
filhos de Deus pela fé em Jesus Cristo;
pois todos vós que fostes batizados
em Cristo, revestistes-vos de Cristo”.



Esta realidade de justificação pelo
Batismo traduz-se em efeitos
concretos na alma do cristão, que a
teologia apresenta como efeitos
curativos e santificantes. Os
primeiros referem-se ao perdão dos
pecados, como sublinha a pregação
petrina: “Pedro respondeu-lhes:
‘Arrependei-vos, e cada um de vós
seja batizado em nome de Jesus
Cristo para remissão dos vossos
pecados, e recebereis o dom do
Espírito Santo” (At 2, 38). Isto inclui o
pecado original e, nos adultos, todos
os pecados pessoais. Ocorre também
a remissão da totalidade da pena
temporal e eterna. No entanto,
permanecem no batizado “certas
consequências temporais do pecado,
como os sofrimentos, a doença, a
morte, ou as fragilidades inerentes à
vida, como as fraquezas de caráter,
etc., assim como uma inclinação para
o pecado a que a Tradição chama
concupiscência ou, metaforicamente,



a ‘isca’ ou ‘aguilhão’ do pecado 
(‘fomes peccati’)” (Catecismo, 1264).

O aspecto santificante consiste na
efusão do Espírito Santo; com efeito,
“num só Espírito, fomos todos
batizados” (1 Cor 12, 13). Porque se
trata do próprio “Espírito de
Cristo” (Rm 8, 9), recebemos “um
Espírito que faz de vós filhos
adotivos” (Rm 8, 15), como filhos no
Filho. Deus concede ao batizado a
graça santificante, as virtudes
teologais e morais e os dons do
Espírito Santo.

Com esta realidade de graça “o
Batismo marca o cristão com um selo
espiritual indelével (“charactere”) da
sua pertença a Cristo. Esta marca não
é apagada por nenhum pecado,
embora o pecado impeça o Batismo
de produzir frutos de
salvação” (Catecismo, 1272).

Como fomos batizados num só
Espírito “para formar um só



corpo” (1 Cor 12, 13), a incorporação
em Cristo é contemporaneamente
incorporação na Igreja, e nela
ficamos vinculados com todos os
cristãos, também com aqueles que
não estão em comunhão plena com a
Igreja Católica.

Finalmente, recordemos que os
batizados são “raça escolhida, um
sacerdócio régio, uma nação santa,
um povo adquirido para Deus, a fim
de que publiqueis as virtudes
daquele que das trevas vos chamou à
sua luz maravilhosa” (1 Pe 2, 9).
Portanto, os batizados participam do
sacerdócio comum dos fiéis, “‘devem
confessar diante dos homens a fé que
de Deus receberam por meio da
Igreja’ (LG 11) e participar na
atividade apostólica e missionária do
povo de Deus” (Catecismo, 1270).

3. Necessidade

A catequese neotestamentária afirma
categoricamente de Cristo que “não



há no Céu outro nome dado aos
homens pelo qual sejamos salvos”. E
visto que ser “batizados em Cristo”
equivale a ser “revestido de
Cristo” (Gl 3, 27), devem entender-se
com toda a sua força aquelas
palavras de Jesus segundo as quais
“quem crer e for batizado será salvo;
mas quem não crer será
condenado” (Mc 16, 16). Daqui deriva
a fé da Igreja sobre a necessidade do
Batismo para a salvação.

Deve-se entender esta última
afirmação segundo a cuidadosa
formulação do Magistério: “O
Batismo é necessário para a salvação
de todos aqueles a quem o Evangelho
foi anunciado e que tiveram a
possibilidade de pedir este
sacramento (cf. Mc 16, 16). A Igreja
não conhece outro meio a não ser o
Batismo para garantir a entrada na
bem-aventurança eterna. Por isso,
tem cuidado em não negligenciar a
missão que recebeu do Senhor de



fazer ‘renascer da água e do Espírito’
todos os que podem ser batizados.
Deus ligou a salvação ao sacramento
do Batismo; mas Ele próprio não está
prisioneiro dos seus sacramentos”
(Catecismo, 1257).

Existem situações especiais nas quais
os principais frutos do Batismo
podem ser adquiridos sem a
mediação sacramental. Mas,
precisamente porque não há sinal
sacramental, não existe a certeza da
graça conferida. O que a tradição
eclesial chamou Batismo de sangue e
Batismo de desejo não são “atos
recebidos”, mas um conjunto de
circunstâncias que concorrem num
sujeito, determinando as condições
para que se possa falar de salvação.
Entende-se assim “a firme convicção
de que aqueles que sofrem a morte
por causa da fé, sem terem recebido
o Batismo, são batizados pela sua
morte por Cristo e com
Cristo” (Catecismo, 1258). De modo



análogo, a Igreja afirma que “todo o
homem que, na ignorância do
Evangelho de Cristo e da sua Igreja,
procura a verdade e faz a vontade de
Deus conforme o conhecimento que
dela tem, pode salvar-se. Podemos
supor que tais pessoas teriam 
desejado explicitamente o Batismo se
dele tivessem conhecido a
necessidade” (Catecismo, 1260).

As situações de Batismo de sangue e
de desejo não incluem as crianças
mortas sem Batismo. A essas, “a
Igreja não pode senão confiá-las à
misericórdia de Deus, como o faz no
rito do respectivo funeral. De fato, a
grande misericórdia de Deus, ‘que
quer que todos os homens se
salvem’ (1 Tm 2, 4) (...) permite-nos
esperar que haja um caminho de
salvação para as crianças que
morrem sem Batismo” (cf. Catecismo,
1261).

4. Celebração litúrgica



Os “ritos de acolhimento” tentam
discernir devidamente a vontade dos
candidatos, ou dos seus pais, de
receber o sacramento e de assumir
as consequências. Seguem-se as
leituras bíblicas, que ilustram o
mistério batismal, e são comentadas
na homilia. A seguir, invoca-se a
intercessão dos santos, em cuja
comunhão o candidato será
integrado; a oração de exorcismo e a
unção com o óleo dos catecúmenos
significa a proteção divina contra as
insídias do maligno. Depois, abençoa-
se a água com fórmulas de grande
conteúdo catequético, que dão forma
litúrgica ao nexo água-Espírito. A fé e
a conversão tornam-se presentes
mediante a profissão trinitária e a
renúncia a Satanás e ao pecado.

Entra-se agora na fase sacramental
do rito, “a fim de santificar pela
palavra quem ele purifica pelo
banho da água” (Ef 5, 26). A ablução,
seja por infusão ou por imersão,



deve-se realizar de tal modo que a
água escorra pela cabeça,
significando assim a verdadeira
lavagem da alma. A matéria válida
do Sacramento é a água tida como tal
segundo o juízo comum dos homens.
Enquanto o ministro derrama três
vezes a água sobre a cabeça do
candidato, ou o submerge, pronuncia
as palavras: “N., eu te batizo em
nome do Pai, e do Filho, e do Espírito
Santo”.

Os ritos após o Batismo (ou
explicativos) ilustram o mistério
realizado. Unge-se a cabeça do
candidato (se não se administra a
seguir a Confirmação), para
significar a sua participação no
sacerdócio comum e evocar o futuro
Crisma. Entrega-se uma veste branca
como exortação a conservar a
inocência batismal e como símbolo
da nova vida concedida. A vela acesa
no círio pascal simboliza a luz de
Cristo de Cristo, entregue para viver



como filhos da luz. O rito do effeta,
realizado nas orelhas e na boca do
candidato, quer significar a atitude
de escuta e de proclamação da
palavra de Deus. Finalmente, a
recitação do Pai Nosso em frente do
altar – nos adultos, dentro da liturgia
eucarística – sublinha a nova
condição de filho de Deus.

5. Ministro e sujeito

O ministro ordinário é o bispo e o
presbítero e, na Igreja latina,
também o diácono. Em caso de
necessidade, pode batizar qualquer
homem ou mulher, mesmo não
cristão, desde que tenha a intenção
de realizar o que a Igreja crê quando
assim atua.

O Batismo destina-se a todos os
homens e mulheres que ainda o não
tenham recebido. As qualidades
necessárias para o candidato
dependem da sua condição de
criança ou adulto. Os primeiros, que



ainda não tenham chegado ao uso da
razão, devem receber o sacramento
durante os primeiros dias de vida,
mal o permita a saúde da mãe:
proceder de outro modo é, na
expressão forte de São Josemaria,
“um grave atentado contra a justiça e
contra a caridade”[2]. Com efeito,
como porta da vida da graça, o
Batismo é um evento absolutamente
gratuito, para cuja validade basta
que não seja rejeitado; por outro
lado, a fé do candidato, que é
necessariamente fé eclesial, torna-se
presente na fé da Igreja. No entanto,
existem determinados limites à
praxe do Batismo das crianças: é
ilícita se falta o consenso dos pais, ou
não existe garantia suficiente da
futura educação católica. Face a esta
última condição, designam-se os
padrinhos, escolhidos entre pessoas
de vida exemplar.

Os candidatos adultos preparam-se
através do catecumenato,



estruturado segundo os diversos usos
locais, com vista a receber também
na mesma cerimônia a Confirmação
e a primeira Comunhão. Durante este
período, procura-se que aumente o
desejo da graça, o que inclui a
intenção de receber o sacramento,
como condição da sua validade. Tudo
isto acompanha a instrução
doutrinal, que progressivamente
lecionada procura suscitar no
candidato a virtude da fé, e a
verdadeira conversão do coração, o
que pode pedir mudanças radicais na
vida do candidato.

Confirmação

1. Fundamentos bíblicos e
históricos

As profecias sobre o Messias tinham
anunciado que “sobre ele repousará
o Espírito do Senhor” (Is 11, 2), e isto
estaria unido à sua eleição como
enviado: “Eis meu Servo que eu
amparo, meu eleito ao qual dou toda



a minha afeição, faço repousar sobre
ele meu espírito, para que leve às
nações a verdadeira religião” (Is 42,
1). O texto profético é ainda mais
explícito quando é colocado nos
lábios do Messias: “O Espírito do
Senhor repousa sobre mim, porque o
Senhor consagrou-me pela unção;
enviou-me a levar a boa-nova aos
humildes, a curar os corações
doloridos, a anunciar aos cativos a
redenção, e aos prisioneiros a
liberdade” (Is 61, 1).

Algo similar se anuncia também para
o povo de Deus; aos seus membros,
Deus disse: “Dentro de vós colocarei
meu espírito, fazendo com que
obedeçais às minhas leis e sigais e
observeis os meus preceitos” (Ez 36,
27); e emJl 3,2 acentua-se a
universalidade desta difusão:
“Naqueles dias, derramarei também
o meu Espírito sobre os escravos e as
escravas”.



No mistério da Encarnação realiza-se
a profecia messiânica (cf. Lc 1, 35),
confirmada, completada e
publicamente manifestada na unção
do Jordão (cf. Lc 3, 21-22), quando
desce sobre Cristo o Espírito Santo
em forma de pomba e a voz do Pai
atualiza a profecia de eleição. O
próprio Senhor apresenta-se no
início do seu ministério como o
ungido de Yahvé em quem se
cumprem as profecias (cf.Lc 4, 18-19),
e deixa-se guiar pelo Espírito (cf.Lc 4,
1; 4, 14; 10, 21) até ao próprio
momento da morte (cf. Heb 9, 14).

Antes de oferecer a Sua vida por nós,
Jesus promete o envio do Espírito (cf.
Jo 14, 16; 15, 26; 16, 13), como
efetivamente sucede no Pentecostes
(cf. At 2, 1-4), referindo-se
explicitamente à profecia de Joel (cf. 
At 2, 17-18), dando assim início à
missão universal da Igreja.



O próprio Espírito Santo descido em
Jerusalém sobre os Apóstolos é por
eles comunicado aos batizados
mediante a imposição das mãos e a
oração (cf. At 8, 14-17; 19, 6). Esta
praxe chega a ser tão conhecida na
Igreja primitiva, que é referida na
Carta aos Hebreus como parte dos
“ensinamentos elementares” e dos
“temas fundamentais” (Heb 6, 1-2).
Este quadro bíblico completa-se com
a tradição paulina e joanina que
vincula os conceitos de “unção” e
“selo” com o Espírito infundido sobre
os cristãos (cf. 2 Cor 1, 21-22; Ef 1, 13; 
1 Jo 2, 20. 27). Este último encontra
expressão litúrgica já nos mais
antigos documentos, com a unção do
candidato com óleo perfumado.

Estes mesmos documentos atestam a
unidade ritual primitiva dos três
sacramentos de iniciação cristã,
administrados durante a celebração
pascal presidida pelo bispo na
catedral. Quando o cristianismo se



difunde fora das cidades e o Batismo
das crianças passa a ser massivo, já
não é possível continuar com a praxe
primitiva. Enquanto no ocidente se
reserva a administração da
Confirmação ao bispo, separando-a
do Batismo, no oriente conserva-se a
unidade dos sacramentos de
iniciação, concedidos um a seguir ao
outro ao recém-nascido pelo
presbítero. Daí a importância
crescente no oriente da unção com o 
myron, que se estende a diversas
partes do corpo; no ocidente, a
imposição das mãos torna-se uma
imposição geral a todos os
confirmandos, enquanto cada um
recebe a unção na testa.

2. Significado litúrgico e efeitos
sacramentais

O crisma, composto de azeite e
bálsamo, é consagrado pelo bispo ou
patriarca, e só por ele, durante a
missa crismal (comumente na



Quinta-Feira Santa). A unção do
confirmando com o santo crisma é
sinal da sua consagração. “Pela
Confirmação, os cristãos, isto é, os
que são ungidos, participam mais
intensamente da missão de Jesus e da
plenitude do Espírito Santo, de que
Jesus é cumulado, a fim de que toda a
vida deles exale ‘o bom odor de
Cristo’ (cf. 2 Cor 2, 15). Por esta
unção, o confirmando recebe ‘a
marca’, o selo do Espírito
Santo” (Catecismo, 1294-1295).

Esta unção é liturgicamente
precedida – quando se realiza
separadamente do Batismo – da
renovação das promessas do Batismo
e a profissão de fé dos confirmandos.
“Assim aparece com clareza que a
Confirmação se situa na sequência
do Batismo” (Catecismo, 1298). Na
liturgia romana, continua-se com a 
extensio manuum para todos os
confirmandos do bispo, enquanto se
pronuncia uma oração em voz alta



de grande conteúdo epiclético (isto é,
de invocação e súplica). Chega-se
assim ao rito especificamente
sacramental, que se realiza “pela
unção do santo crisma sobre a
fronte, feita com a imposição da mão,
e por estas palavras: ‘Accipe
signaculum doni Spiritus Sancti –
Recebe por este sinal o selo do
Espírito Santo, o Dom de Deus’”. Nas
igrejas orientais, a unção faz-se sobre
as partes mais significativas do
corpo, acompanhada cada uma pela
fórmula: “Selo do dom que é o
Espírito Santo” (Catecismo, 1300). O
rito termina com o beijo da paz,
como manifestação da comunhão
eclesial com o bispo (cf. Catecismo,
1301).

Assim, a Confirmação possui uma
unidade intrínseca com o Batismo,
mesmo que não se expresse
necessariamente no mesmo rito. Com
ela, o patrimônio batismal do
candidato completa-se com os dons



sobrenaturais característicos da
maturidade cristã. A Confirmação é
dada uma só vez, pois “imprime na 
alma uma marca espiritual indelével,
o ‘caráter’, que é sinal de que Jesus
Cristo marcou um cristão com o selo
do seu Espírito, revestindo-o da força
do Alto, para ser sua
testemunha” (Catecismo, 1304).
Através dela, os cristãos recebem
com particular abundância os dons
do Espírito Santo, ficam mais
estreitamente vinculados à Igreja, “e
deste modo ficam obrigados a
difundir e defender a fé por palavras
e obras”[3].

3. Ministro e sujeito

Enquanto sucessores dos Apóstolos,
só os bispos são “os ministros
originários da Confirmação”[4]. No
rito latino, o ministro ordinário é
exclusivamente o bispo; um
presbítero pode confirmar
validamente só nos casos previstos



na legislação geral (Batismo de
adultos, acolhimento na fé católica,
equiparação episcopal, perigo de
morte), quando recebe a faculdade
específica ou quando é associado
momentaneamente a estes efeitos
pelo bispo. Nas igrejas orientais, o
presbítero também é ministro
ordinário, o qual deve usar sempre o
crisma consagrado pelo patriarca ou
bispo.

Como sacramento de iniciação, a
Confirmação está destinada a todos
os cristãos e não só a alguns
escolhidos. No rito latino, é conferida
uma vez que o candidato chegue ao
uso da razão: a idade concreta
depende dos usos locais, as quais
devem respeitar o seu caráter de
iniciação. Requer-se a prévia
instrução, verdadeira intenção de a
receber e estado de graça.

Philip Goyret



Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica,
1212-1321.

Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica 251-270.

[1] Cf. S. Tomás, In IV Sent., d.3, q. 1,
a. 5, sol. 2.

[2] São Josemaria, É Cristo que Passa,
78.

[3] Concílio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium, 11.

[4] Ibidem, 26



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-18-o-
batismo-e-a-confirmacao/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-18-o-batismo-e-a-confirmacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-18-o-batismo-e-a-confirmacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-18-o-batismo-e-a-confirmacao/

	18. O Batismo e a Confirmação

