
opusdei.org

Tema 18. A Doutrina
Social da Igreja

A boa notícia da salvação exige
a presença da Igreja no mundo.
O Evangelho constitui, de fato,
um anúncio da transformação
do mundo segundo o desígnio
de Deus. A doutrina social da
Igreja faz parte da teologia
moral social, que deriva de uma
visão cristã do homem e da vida
política. A moral social da
Igreja ensina que há uma
primazia dos bens espirituais e
morais sobre os bens materiais.



01/10/2022

A origem da Doutrina Social da
Igreja

Jesus Cristo, nosso Salvador, “deseja
que todos os homens se salvem e
cheguem ao conhecimento da
verdade” (1 Tm 2,4). A Igreja
continua o anúncio do Evangelho no
mundo, a boa nova da salvação,
anunciada por Jesus Cristo: “a Igreja,
partícipe das alegrias e esperanças,
das angústias e das tristezas dos
homens, é solidária com todo homem
e a toda a mulher, de todo lugar e de
todo tempo, e leva-lhes a Boa Nova
do Reino de Deus, que com Jesus
Cristo veio e vem em meio a eles”.

A boa notícia da salvação exige a
presença da Igreja no mundo: esta
oferece os sacramentos, a pregação
da Palavra de Deus e numerosos



ensinamentos que se referem às
realidades sociais pelas repercussões
antropológicas e éticas que têm. “A
convivência social, com efeito, não
raro determina a qualidade da vida
e, por conseguinte, as condições em
que cada homem e cada mulher se
compreendem a si próprios e
decidem de si mesmos e da sua
própria vocação. Por esta razão, a
Igreja não é indiferente a tudo o que
na sociedade se decide, se produz e
se vive, numa palavra, à qualidade
moral, autenticamente humana e
humanizadora, da vida social”.

O anúncio da salvação próprio do
cristianismo não leva a desentender-
se do mundo e da sociedade, como se
para ser autenticamente cristãos
devêssemos deixar de lado o bem
comum. “A caridade não é algo
abstrato; significa entrega real e total
ao serviço de Deus e de todos os
homens (...) exige que se viva a
justiça, a solidariedade, a



responsabilidade familiar, a alegria,
a castidade, a amizade...” (São
Josemaria, Entrevistas, n. 62).

O Evangelho constitui, de fato, um
anúncio da transformação do mundo
segundo o desígnio de Deus. Por isso,
a política, a economia, o trabalho ou
a cultura não são campos
indiferentes para a fé cristã, pois têm
uma influência importante na vida
dos fiéis da Igreja. Por exemplo, uma
organização econômica que não
deixe tempo para cuidar dos filhos
ou que não conceda os meios
econômicos necessários para
sustentar a família pode ser um sério
obstáculo para desenvolver a própria
vocação matrimonial. Se os pastores
da Igreja se referem a essas questões,
não é porque querem propor
soluções técnicas, mas porque estão
preocupados com o impacto que têm
na vida dos fiéis. Por isso, é
importante lembrar que “a missão
própria que Cristo confiou à sua



Igreja certamente não é de ordem
política, econômica ou social. Pois a
finalidade que lhe propôs é de ordem
religiosa. Mas desta mesma missão
religiosa decorrem benefícios, luzes e
forças que podem auxiliar a
organização e o fortalecimento da
comunidade humana segundo a Lei
de Deus”.

A doutrina social da Igreja faz parte
da teologia moral social, que deriva
de uma compreensão cristã do
homem e da vida política. Isso
significa, por um lado, que as ações
da moral pessoal não são idênticas às
estudadas pela moral social, pois os
princípios, critérios de julgamento e
diretrizes da doutrina social são
muito amplos e neles há espaço para
um grande pluralismo: não existem
soluções únicas para dilemas
econômicos ou políticos. Por outro
lado, os ensinamentos da Igreja não
propõem soluções sociais



considerando dilemas de ética
pessoal.

A moral social da Igreja sempre
existiu, porque a Igreja sempre se
interessou pela sociedade em que
vive: “Com a sua doutrina social a
Igreja assume a tarefa de anúncio
que o Senhor lhe confiou. Ela
atualiza nos acontecimentos
históricos a mensagem de libertação
e de redenção de Cristo, o Evangelho
do Reino. A Igreja, anunciando o
Evangelho, ‘testemunha ao homem,
em nome de Cristo, sua dignidade
própria e sua vocação à comunhão
de pessoas; ensina-lhe as exigências
da justiça e da paz, de acordo com a
sabedoria divina’ (Catecismo da
Igreja Católica, 2419)”. Este interesse
se concretizava nos primeiros
séculos, por um lado, em promover
as boas obras, sobretudo as obras de
misericórdia; e, por outro lado,
denunciando injustiças,
especialmente aquelas cuja solução



não estava nas mãos de quem as
sofria.

Os princípios da Doutrina Social da
Igreja

Em termos gerais, a moral social da
Igreja ensina que há uma primazia
dos bens espirituais e morais sobre
os bens materiais. A Igreja preocupa-
se com o bem integral dos homens,
que inclui também o bem-estar
material, mas a sua missão é
espiritual: por isso a preocupação do
Magistério não se concentra nos
instrumentos de organização da
sociedade humana, geralmente
políticos ou econômicos, mas na
promoção de uma moral social
coerente com o Evangelho. Cabe aos
cristãos comuns, a partir de seu
trabalho e posição na sociedade,
buscar caminhos para alcançar esse
bem comum. Ainda assim, o
Magistério orienta os fiéis,
oferecendo-lhes princípios de ação e



geralmente deixa a escolha técnica
dos meios sob a responsabilidade de
quem dirige os diversos campos do
trabalho social.

O anúncio de fé que o Magistério
realiza ao observar as realidades
sociais tem diferentes etapas. Em
primeiro lugar, a doutrina social da
Igreja não oferece apenas uma
compreensão das realidades sociais:
a cultura, a política, a economia, a
educação etc., mas leva também a
configurá-las de acordo com a
verdade de Deus e da sua criação,
que o ser humano protege e da qual é
protagonista. Em segundo lugar,
estes ensinamentos teóricos e as suas
consequências práticas deram
origem a princípios morais que
estabelecem as bases da organização
social com valor permanente e de
forma unitária: “constituem aquela
primeira articulação da verdade da
sociedade, pela qual cada
consciência é interpelada e



convidada a interagir com todas as
demais”. Esses princípios são a
dignidade da pessoa, o bem comum,
a solidariedade e a subsidiariedade.

A) A dignidade da pessoa

O princípio que se refere à dignidade
da pessoa é central na doutrina
social da Igreja. Significa saber e
respeitar a realidade de que a pessoa
está aberta a Deus, pois com sua
inteligência e vontade alcança uma
liberdade que a coloca acima das
outras criaturas. Por outro lado, a
pessoa não pode ser usada como
meio para atingir fins sociais, por
exemplo, abusando dos
trabalhadores ou enganando os
cidadãos. Além disso, considera que
cada pessoa é única, de modo que
não é possível suprimir algumas
pessoas ou os seus direitos
fundamentais para perseguir
objetivos sociais, por mais urgentes
que pareçam. Este princípio se



desdobra nos outros três, que de
certa forma o especificam.

B) O bem comum

O bem comum é “o conjunto das
condições da vida social que
permitem aos grupos e a cada um
dos seus membros atingirem de
maneira mais completa e facilmente
a própria perfeição”. Podemos
observar que o bem comum não se
define como um conjunto de coisas
que são distribuídas entre os
membros da sociedade, mas trata-se
de condições que permitem o
desenvolvimento pessoal, e das quais
ninguém pode se apropriar com
exclusividade: são condições que são
alcançados com a colaboração de
todos e das quais todos se
beneficiam. Podemos usar diversas
imagens para compreender o bem
comum, mas é clássico defini-lo como
uma grande orquestra. Numa
orquestra, a perfeição de cada



músico contribui para que toda a
orquestra soe melhor, mas ao mesmo
tempo a dinâmica profissional da
orquestra leva cada músico a dar o
melhor de si mesmo. O bem comum
é um conjunto de condições que
naturalmente leva cada indivíduo a
melhorar e ao mesmo tempo permite
que o talento individual dê frutos em
benefício de todos. O Catecismo da
Igreja Católica (n. 1907-1909) ensina
que o bem comum compreende três
elementos essenciais: o respeito dos
direitos fundamentais da pessoa
humana (vida, liberdade,
propriedade privada etc.), o bem-
estar social e as possibilidades de
desenvolvimento (acesso à
alimentação, vestuário, saúde,
trabalho, educação e cultura etc.) e a
paz que é fruto de uma ordem social
justa. Bento XVI assim o define: “Ao
lado do bem individual, existe um
bem ligado à vida social das pessoas:
o bem comum. É o bem daquele ‘nós
todos’, formado por indivíduos,



famílias e grupos intermédios que se
unem em comunidade social. Não é
um bem procurado por si mesmo,
mas para as pessoas que fazem parte
da comunidade social e que, só nela,
podem realmente e com maior
eficácia obter o próprio bem. Querer
o bem comum e trabalhar por ele é
exigência de justiça e de
caridade” (Caritas in Veritate, 7).

Embora o bem comum não faça
referência às coisas, a Igreja também
ensina que os bens da terra foram
criados por Deus para todos. “Quanto
a este ponto, nós chegamos de novo
ao primeiro princípio de toda a
ordem ético-social, ou seja, ao
princípio do uso comum dos bens”. A
destinação universal dos bens é
alcançada com mais eficácia quando
se respeita a propriedade privada,
pois o que é de todos não é de
ninguém e acaba sendo
negligenciado. Além disso, quando
uma pessoa não pode possuir bens



próprios, perde o interesse em sua
atividade e acaba deixando o
emprego, gerando vários tipos de
pobreza. Em qualquer o caso, a
propriedade privada não é absoluta,
porque deve ser utilizada tendo em
conta a responsabilidade que todos
temos pelo bem-estar dos outros
(solidariedade), e porque em
algumas ocasiões excepcionais o bem
comum pode exigir que seja
concedido aos necessitados ser o uso
dos próprios bens – uma crise
humanitária, uma guerra etc. – e,
nesses casos, os pobres e os mais
vulneráveis não podem esperar. Mas,
fora essas circunstâncias
excepcionais, a forma mais eficaz e
humana de alcançar a destinação
universal dos bens é o respeito à
propriedade privada.

C) Subsidiariedade

A Igreja, ao definir o princípio da
subsidiariedade, lembra que “uma



sociedade de ordem superior não
deve interferir na vida interna de
uma sociedade de ordem inferior,
privando-a das suas competências,
mas deve antes apoiá-la em caso de
necessidade e ajudá-la a coordenar a
sua ação com a das outras
componentes sociais, tendo em vista
o bem comum”.

O princípio da subsidiariedade exige
que os fiéis façam valer os seus
direitos e cumpram as suas
obrigações para que as instituições
sociais cumpram a sua função
originária. Isso se específica, entre
outras coisas, na necessidade de que
os fiéis da Igreja participem da vida
pública; pois sem essa participação
seria muito difícil evidenciar os
motivos humanos, e muitas vezes
também cristãos, para os quais foram
criadas as instituições sociais, pelo
menos no Ocidente.

D) Solidariedade



A solidariedade é um termo que se
refere a um conceito do Direito
Romano. Quando um grupo de
pessoas que não eram parentes
queria se aventurar em uma
empresa, era possível estabelecer um
contrato “in solidum”. Por meio dessa
figura legal, cada uma das partes
contratantes era obrigada a pagar, se
necessário, a totalidade da dívida
que todo o grupo havia contraído.
Dessa forma, a lei garantia que quem
emprestasse o dinheiro pudesse
recuperá-lo de uma determinada
pessoa ou família. Solidariedade
refere-se a essa forma de entender a
própria responsabilidade sobre o
conjunto de um grupo, que é
entendido como sociedade civil. Daí
a sua definição como “a
determinação firme e perseverante
de se empenhar pelo bem comum; ou
seja, pelo bem de todos e de cada um,
porque todos nós somos
verdadeiramente responsáveis por
todos”. Graças à fé, o cristão tem uma



motivação superior para viver a
solidariedade, porque sabe que
somos todos filhos do mesmo Pai e
segue o exemplo de Cristo que tem
compaixão de todos.

Uma importante manifestação de
solidariedade consiste no
cumprimento integral dos próprios
deveres e obrigações. Um
empresário, por exemplo, tem como
principal tarefa solidária a de criar
empregos onde as pessoas possam
ganhar a vida de forma honesta e
responsável e sustentar sua família.
Além disso, aqueles que, como os
empresários, tiverem maior
capacidade de contribuir para o bem
comum, poderão realizar outros
projetos de assistência social. Mas
vale lembrar que a solidariedade não
é um “assistencialismo”, deve
assegurar um autêntico
desenvolvimento humano, que se
realiza sobretudo quando cada um
pode desenvolver os seus talentos a



serviço dos outros. Por isso, a Igreja
ensina que “a atividade dos
empresários é uma nobre vocação,
orientada para produzir riqueza e
melhorar o mundo para todos”.

Existe uma distinção entre
solidariedade e justiça. A justiça
exige respeitar e dar aos outros o que
é “seu”, enquanto a solidariedade
leva a dar aos outros algo que é
nosso, pelo interesse que temos pelo
bem dos outros, que é tão importante
quanto o nosso. “A caridade supera a
justiça, porque amar é dar, oferecer
ao outro do que é ‘meu’; mas nunca
existe sem a justiça, que induz a dar
ao outro o que é ‘dele’, o que lhe
pertence em razão do seu ser e do
seu agir” (Caritas in veritate, 6).

Formas de influir na sociedade

A primeira maneira de influenciar a
sociedade com a ajuda da doutrina
social da Igreja é difundir esses
ensinamentos. Para um estudo



temático, é importante a utilização
do Compêndio da Doutrina Social da
Igreja. “Aos leigos, que trabalham
imersos em todas as circunstâncias e
estruturas próprias da vida secular,
corresponde de forma específica a
tarefa, imediata e direta, de ordenar
essas realidades temporais à luz dos
princípios doutrinais enunciados
pelo Magistério; mas atuando, ao
mesmo tempo, com a necessária
autonomia pessoal perante as
decisões concretas que tenham de
tomar em sua vida social, familiar,
política, cultural, etc.” (São
Josemaria, Entrevistas, n. 11).

Um segundo aspecto é realçar as
formas pelas quais ela pode ser posta
em prática. Dentro deste segundo
aspecto, que visa destacar a
aplicação da Doutrina Social da
Igreja no desenvolvimento cotidiano
das atividades sociais, os
empresários têm um papel
preponderante. Por exemplo, a

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html


criação de empregos e sua justa
remuneração é um dos maiores bens
sociais que podem ser gerados. De
qualquer forma, o trabalho bem feito
e o oferecimento de bens e serviços
de qualidade já são uma forma muito
eficaz de contribuir para o bem
comum da própria sociedade. “O
trabalho, todo o trabalho, é
testemunho da dignidade do homem,
do seu domínio sobre a criação; é
meio de desenvolvimento da
personalidade; é vínculo de união
com os outros seres; fonte de
recursos para o sustento da família;
meio de contribuir para o progresso
da sociedade em que se vive e para o
progresso de toda a
humanidade” (São Josemaria, É
Cristo que passa, n. 47).

Há uma terceira forma de influenciar
a sociedade dentro de um contexto
mais profissional ou acadêmico. Em
muitas ocasiões, será necessário
resolver novos problemas, não



identificados até agora. É necessário
que fiéis, especialistas nos diversos
campos sociais (economia, política,
mídia, educação etc.) proponham
caminhos coerentes com a doutrina
social para resolvê-los. Os
documentos do magistério social são
extensos, de modo que há um grande
pluralismo não só de opiniões, mas
também de opções técnicas para
trilhar o caminho do
desenvolvimento. Sempre
respeitando as diferentes opiniões,
parece em todo caso possível
convidar as pessoas a pensar em
como "fazer mais pelos outros", sem
se desculparem com suas próprias
ocupações ou responsabilidades.

Bibliografia 



—Conselho Pontifício de Justiça e
Paz, Compêndio da Doutrina Social da
Igreja.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-18-a-
doutrina-social-da-igreja/ (16/01/2026)

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-18-a-doutrina-social-da-igreja/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-18-a-doutrina-social-da-igreja/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-18-a-doutrina-social-da-igreja/

	Tema 18. A Doutrina Social da Igreja

