
opusdei.org

17. A liturgia e os
sacramentos em
geral

A liturgia cristã é
essencialmente actio Dei que
nos une a Jesus através do
Espírito (cf. Ex. Ap.
Sacramentum Caritatis, n. 37).

17/01/2015

1. O Mistério pascal: mistério vivo
e vivificante

As palavras e as ações de Jesus
durante a sua vida oculta em Nazaré
e no seu ministério público eram



salvíficas e antecipavam a força do
seu mistério pascal. «Quando chegou
sua hora (cf. Jo 13, 1; 17, 1.), Jesus
viveu o único evento da história que
não passa: Jesus morre, é sepultado,
ressuscita dentre os mortos e está
sentado à direita do Pai “uma vez por
todas” (Rm 6, 10; Heb 7, 27; 9, 12). É
um evento real, acontecido em nossa
história, mas é único: todos os outros
eventos da história acontecem uma
vez e depois passam, engolidos pelo
passado. O Mistério pascal de Cristo,
ao contrário, não pode ficar somente
no passado, já que por sua morte
destruiu a morte, e tudo o que Cristo
é, fez e sofreu por todos os homens
participa da eternidade divina, e por
isso abraça todos os tempos e nele se
mantém presente. O evento da cruz e
da ressurreição permanece e atrai
tudo para a vida» (Catecismo, 1085).

Como sabemos, «começa-se a ser
cristão pelo encontro com um
acontecimento, com uma Pessoa, que



dá um novo horizonte à vida e, com
isso, uma orientação decisiva» [1].
Por isso que «a fonte de nossa fé e da
liturgia eucarística são o mesmo
acontecimento: a doação que Cristo
fez de si mesmo no Mistério Pascal» 
[2].

2. O Mistério pascal no tempo da
Igreja: liturgia e sacramentos

«O Senhor Jesus realizou esta obra da
redenção humana e da perfeita
glorificação de Deus (...)
principalmente pelo mistério pascal
da sua bem-aventurada Paixão,
Ressurreição dentre os mortos e de
sua gloriosa Ascensão»[3]. «O que a
Igreja anuncia e celebra em sua
liturgia é o Mistério de
Cristo» (Catecismo, 1068).

«Com razão se considera a liturgia
como o exercício da função
sacerdotal de Jesus Cristo. Nela,
mediante sinais sensíveis e no modo
próprio de cada qual, significa-se e



realiza-se a santificação dos homens
e é exercido o culto público integral
pelo corpo Místico de Jesus Cristo,
isto é, pela cabeça e pelos
membros»[4]. «Toda a vida litúrgica
da Igreja gravita em torno do
sacrifício eucarístico e dos
sacramentos» (Catecismo, 1113).

«Sentado à direita do Pai, e
derramando o Espírito Santo em seu
Corpo que é a Igreja, Cristo age agora
pelos sacramentos, instituídos por
Ele para comunicar sua
graça» (Catecismo, 1084).

2.1. Os sacramentos: natureza,
origem e número

«Os sacramentos são sinais eficazes
da graça, instituídos por Cristo e
confiados à Igreja, por meio dos
quais nos é dispensada a vida divina.
Os ritos visíveis sob os quais os
sacramentos são celebrados
significam e realizam as graças
próprias de cada



sacramento» (Catecismo, 1131). «Os
sacramentos são sinais sensíveis
(palavras e ações), acessíveis à nossa
humanidade atual» (Catecismo,
1084).

«Fiéis à doutrina da Sagrada
Escritura, às tradições apostólicas e
ao sentimento unânime dos santos
Padres», nós professamos que «os
sacramentos da nova Lei foram todos
instituídos por nosso Senhor Jesus
Cristo»[5].

«Há na Igreja sete sacramentos: o
Batismo, a Confirmação ou Crisma, a
Eucaristia, a Penitência, a Unção dos
enfermos, a Ordem e o
Matrimônio» (Catecismo, 1113). «Os
sete sacramentos atingem todas as
etapas e todos os momentos
importantes da vida do cristão: dão à
vida de fé do cristão origem e
crescimento, cura e missão. Nisto
existe certa semelhança entre as
etapas da vida natural e as da vida



espiritual» (Catecismo, 1210).
Formam um conjunto ordenado, no
qual a Eucaristia ocupa o centro, pois
contém o próprio Autor dos
sacramentos (cf. Catecismo, 1211).

Os sacramentos significam três
coisas: a causa santificante, que é a
Morte e Ressurreição de Cristo; o 
efeito santificante ou graça; e o fim da
santificação, que é a glória eterna. «O
sacramento é um sinal que
rememora aquilo que o precedeu,
isto é, a Paixão de Cristo; e
demonstrativo daquilo que em nós a
paixão de Cristo realiza, isto é, da
graça; e prognóstico, quer dizer, que
anuncia de antemão a glória
futura»[6].

O signo sacramental, próprio de cada
sacramento, é constituído por coisas
(elementos materiais – água, azeite,
pão, vinho – e gestos humanos –
ablução, unção, imposição das mãos,
etc.), que se chamam matéria; e



também por palavras que o ministro
do sacramento pronuncia, que são a 
forma. Na realidade, «toda
celebração sacramental é um
encontro dos filhos de Deus com seu
Pai, em Cristo e no Espírito Santo, e
este encontro se exprime como um
diálogo, mediante ações e
palavras» (Catecismo, 1153).

Na liturgia dos sacramentos existe
uma parte imutável (o que o próprio
Cristo estabeleceu acerca do signo
sacramental), e as partes que a Igreja
pode mudar, para bem dos fiéis e
maior veneração dos sacramentos,
adaptando-as às circunstâncias de
lugar e de tempo[7]. «Nenhum rito
sacramental pode ser modificado ou
manipulado ao arbítrio do ministro
ou da comunidade» (Catecismo,
1125).

2.2 Efeitos e necessidade dos
sacramentos



Todos os sacramentos conferem a
graça santificante a quem não coloca
obstáculos[8]. Esta graça é «o dom do
Espírito que nos justifica e nos
santifica» (Catecismo, 2003). Além
disso, os sacramentos conferem a
graça sacramental, que é a graça
«própria de cada
sacramento» (Catecismo, 1131): um
certo auxílio divino para conseguir o
fim desse sacramento.

Não só recebemos a graça
santificante, mas também o próprio
Espírito Santo. «É pelos sacramentos
da Igreja que Cristo comunica aos
membros de seu corpo o seu Espírito
Santo e Santificador» (Catecismo,
739)[9]. O fruto da vida sacramental
consiste em que o Espírito Santo
deifica os fiéis unindo-os vitalmente
a Cristo (cf. Catecismo, 1129).

Os três sacramentos do Batismo,
Confirmação e Ordem conferem,
além da graça, o chamado caráter



sacramental, que é um selo espiritual
indelével impresso na alma[10], pelo
qual o cristão participa do sacerdócio
de Cristo e forma parte da Igreja
segundo os diversos estados e
funções. O caráter sacramental
permanece para sempre no cristão
como disposição positiva para a
graça, como promessa e garantia da
proteção divina e como vocação para
o culto divino e serviço da Igreja. Por
conseguinte, estes três sacramentos
não podem ser reiterados (cf. 
Catecismo, 1121).

Os sacramentos que Cristo confiou à
sua Igreja são necessários – pelo
menos o seu desejo – para a salvação,
para alcançar a graça santificante, e
nenhum é supérfluo, embora nem
todos sejam necessários para cada
pessoa[11].

2.3. Eficácia dos sacramentos

Os sacramentos «são eficazes, porque
neles age o próprio Cristo; é ele quem



batiza, é ele quem atua em seus
sacramentos, a fim de comunicar a
graça significada pelo
sacramento» (Catecismo, 1127). O
efeito sacramental produz-se ex
opere operato (pelo próprio fato do
signo sacramental se ter realizado)
[12]. «O sacramento não atua em
virtude da justiça do homem que o
administra ou do que o recebe, mas
pelo poder de Deus»[13]. «Em
consequência, sempre que um
sacramento é celebrado em
conformidade com a intenção da
Igreja, o poder de Cristo e de seu
Espírito agem nele e por ele,
independentemente da santidade
pessoal do ministro» (Catecismo,
1128).

O homem que realiza o sacramento
coloca-se ao serviço de Cristo e da
Igreja, por isso chama-se ministro do
sacramento; e não pode ser qualquer
fiel cristão indistintamente, mas de
modo ordinário, necessita da



especial configuração com Cristo
Sacerdote, que dá o sacramento da
Ordem[14].

A eficácia dos sacramentos deriva do
próprio Cristo, que atua neles,
«contudo, os frutos dos sacramentos
dependem também das disposições
de quem os recebe» (Catecismo,
1128): quanto melhores forem as
disposições de fé que possua,
conversão do coração e adesão à
vontade de Deus, mais abundantes
são os efeitos da graça que recebe (cf.
Catecismo, 1098).

«A Santa Madre Igreja instituiu
também os sacramentais. Estes são
sinais sagrados por meio dos quais,
imitando de algum modo os
sacramentos, se expressam efeitos,
sobretudo espirituais, obtidos pela
intercessão da Igreja. Por meio deles,
dispõem-se os homens para a
recepção do principal efeito dos
sacramentos e são santificadas as



várias circunstâncias da vida»[15].
«Os sacramentais não conferem a
graça do Espírito Santo à maneira
dos sacramentos, mas, pela oração da
Igreja preparam para receber a graça
e dispõem à cooperação com
ela» (Catecismo, 1670). «Entre os
sacramentais, figuram em primeiro
lugar as bênçãos (de pessoas, da
mesa, de objetos, de
lugares)» (Catecismo, 1671).

3. A Liturgia

A liturgia cristã «é essencialmente 
actio Dei que nos une a Jesus por
meio do Espírito»[16], e possui uma
dupla dimensão: ascendente e
descendente[17]. «A liturgia é ação
do “Cristo todo” (Christus totus)»
(Catecismo, 1136), por isso «é toda a
comunidade, o corpo de Cristo unido
à sua Cabeça, que
celebra» (Catecismo, 1140). No centro
da assembleia encontra-se o próprio
Jesus Cristo (cf. Mt 18, 20), agora



ressuscitado e glorioso. Cristo
precede a assembleia que celebra.
Ele – que atua inseparavelmente
unido ao Espírito Santo – convoca-a,
reúne-a e ensina-a. Ele, o Sumo e
Eterno Sacerdote é o principal
protagonista da ação ritual que torna
presente o evento fundador, embora
se sirva dos seus ministros para
representar (para tornar presente,
real e verdadeiramente, no aqui e
agora da celebração litúrgica) o seu
sacrifício redentor e tornar-nos
participantes dos dons conviviais da
sua Eucaristia.

Sem esquecer que, formando com
Cristo-Cabeça «como que uma única
pessoa mística»[18], a Igreja atua nos
sacramentos como «comunidade
sacerdotal», «organicamente
estruturada»: graças ao Batismo e à
Confirmação, o povo sacerdotal
torna-se apto para celebrar a
Eucaristia. Por isso, «as ações
litúrgicas não são ações privadas,



mas celebrações da Igreja (…),
pertencem a todo o corpo da Igreja,
manifestam-se nele e afetam-no,
atingindo, porém, a cada um dos
membros deste Corpo, de modo
diverso, segundo a variedade de
ordens, funções e participação
atual»[19].

Em cada celebração litúrgica
coparticipam: toda a Igreja, céus e
terra, Deus e os homens (cf. Ap 5). A
liturgia cristã, embora seja celebrada
apenas aqui e agora, num lugar
concreto e expresse o sim de uma
certa comunidade, é por natureza
católica, provém do todo e conduz ao
todo, em unidade com o Papa, com os
bispos em comunhão com o Romano
Pontífice, com os crentes de todas as
épocas e lugares «para que Deus seja
tudo em todas as coisas» (1 Cor 15,
28). Nesta perspectiva, é
fundamental o princípio de que o
verdadeiro sujeito da liturgia é a
Igreja, concretamente a communio



sanctorum de todos os lugares e de
todos os tempos[20]. Por isso, quanto
mais uma celebração estiver imbuída
desta consciência, tanto mais nela se
realiza concretamente o sentido da
liturgia. Expressão desta consciência
de unidade e universalidade da
Igreja é o uso do latim e do canto
gregoriano em algumas partes da
celebração litúrgica[21].

A partir destas considerações,
podemos afirmar que a assembleia
que celebra a Eucaristia é a
comunidade dos batizados que, «pela
regeneração e pela unção do Espírito
Santo, são consagrados para ser casa
espiritual e sacerdócio santo, para
que, por meio de todas as obras
próprias do cristão, ofereçam
oblações espirituais»[22]. Este
«sacerdócio comum» é o de Cristo,
único Sacerdote, no qual todos os
seus membros participam[23].
«Assim, na celebração dos
sacramentos, a assembleia inteira é o



“liturgo”, cada um segundo a sua
função, mas “na unidade do Espírito”
que age em todos» (Catecismo, 1144).
Por isso, a participação nas
celebrações litúrgicas, mesmo que
não abranja toda a vida sobrenatural
dos fiéis, constitui para eles, como
para toda a Igreja, o cume para o
qual tende toda a sua atividade e a
fonte donde mana a sua força[24]. Na
realidade, «a Igreja se recebe e
simultaneamente se exprime nos sete
sacramentos, pelos quais a graça de
Deus influencia concretamente a
existência dos fiéis para que toda a
sua vida, redimida por Cristo
converta-se em culto agradável a
Deus»[25].

Quando nos referimos à assembleia
como sujeito da celebração quer
dizer que cada fiel, ao atuar como
membro participante da assembleia,
faz tudo e só o que lhe corresponde.
«Os membros não têm todos a
mesma função» (Rm 12, 4). Alguns



são chamados por Deus na e pela
Igreja para um serviço especial da
comunidade. Estes servidores são
escolhidos pelo sacramento da
Ordem, por meio do qual o Espírito
Santo os torna aptos para atuar em
representação de Cristo-Cabeça ao
serviço de todos os membros da
Igreja[26]. Como João Paulo II
esclareceu em diversos momentos,
«in persona Christi quer dizer algo
mais do que “em nome”, ou então
“nas vezes” de Cristo. In persona, isto
é, na específica e sacramental
identificação com o Sumo e Eterno
Sacerdote, que é o Autor e o principal
Sujeito deste seu próprio sacrifício,
no que verdadeiramente não pode
ser substituído por ninguém»[27].
Podemos dizer graficamente, como
diz o Catecismo, que «o ministro
ordenado é como que o ícone de
Cristo Sacerdote» (Catecismo, 1142).

«O mistério celebrado na liturgia é
um só, mas as formas da sua



celebração são diversas. A riqueza
insondável do Mistério de Cristo é tal
que nenhuma liturgia é capaz de
esgotar sua expressão». (Catecismo,
1200-1201). «As tradições litúrgicas
ou ritos atualmente em uso na Igreja
são o rito latino (principalmente o
rito romano, mas também os ritos de
certas igrejas locais, como o rito
ambrosiano ou de certas ordens
religiosas) e os ritos bizantinos,
alexandrino ou copta, siríaco,
armênio, maronita e
caldeu» (Catecismo, 1203). «A Igreja
considera iguais em direito e honra
todos os ritos legitimamente
reconhecidos, e quer que se
mantenham e sejam por todos os
meios promovidos»[28].

Juan José Silvestre

Bibliografia básica:



Catecismo da Igreja Católica,
1066-1098; 1113-1143; 1200-1211 e
1667-1671.

Leituras recomendadas:

S. Josemaria, Homilia «A Eucaristia,
mistério de fé e de amor», em É 
Cristo que Passa, 83-94; também os n.
70 e 80. Entrevistas com Mons.
Josemaria Escrivá, 115.

J. Ratzinger, Introdução ao Espírito
da Liturgia, Edições Paulinas, 2002.

J.L. Gutiérrez-Martín, Belleza y
misterio. La liturgia, vida de la
Iglesia, EUNSA (Astrolabio),
Pamplona 2006, pp. 53-84, 13-126.

[1] Bento XVI, Enc. Deus Caritas Est,
25-12-2005, 1.



[2] Bento XVI, Ex. ap. Sacramentum
Caritatis, 22-02-2007, 34.

[3] Concílio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, 5; cf. 
Catecismo, 1067.

[4] Concílio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, 7; cf. 
Catecismo, 1070.

[5] Concílio de Trento: DS 1600-1601;
cf. Catecismo, 1114.

[6] S. Tomás de Aquino, Suma
Teológica, III, q. 60, a. 3; cf. 
Catecismo, 1130.

[7] Cf. Catecismo, 1205; Concílio de
Trento: DS 1728; Pio XII: DS 3857.

[8] Cf. Concílio de Trento: DS 1606.

[9] A ação do Espírito Santo em nós
«é que vivamos a vida de Cristo
ressuscitado» (Catecismo, 1091); «une
a Igreja à vida e à missão de
Cristo» (Catecismo, 1092); «cura e



transforma aqueles que O recebem,
conformando-os com o Filho de
Deus» (Catecismo, 1129).

[10] Cf. Concílio de Trento: DS 1609.

[11] Cf. Concílio de Trento: DS 1604.

[12] Cf. Concílio de Trento: DS 1608.

[13] S. Tomás de Aquino, Suma
Teológica, III, q. 68, art.8.

[14] O sacerdócio ministerial
«garante que, nos sacramentos, seja
Cristo quem age pelo Espírito Santo
em favor da Igreja. A missão de
salvação, confiada pelo Pai ao seu
Filho Encarnado, é confiada aos
Apóstolos e, por eles, aos seus
sucessores; eles recebem o Espírito
de Jesus para agirem em seu nome e
na sua pessoa (cf. Jo 20, 21-23; Lc 24,
47; Mt 28, 18-20). Assim, o ministro
ordenado é o vínculo sacramental
que une a ação litúrgica àquilo que
disseram e fizeram os Apóstolos e,



por eles, ao que disse e fez o próprio
Cristo, fonte e fundamento dos
sacramentos» (Catecismo, 1120).
Apesar da eficácia do sacramento
não provir das qualidades morais do
ministro, no entanto sua fé e
devoção, além de contribuir para a
sua santificação pessoal, favorecem
bastante as boas disposições do
sujeito que recebe o sacramento e,
por conseguinte, o fruto que dele
obtém.

[15] Concílio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, 60; cf. 
Catecismo, 1667.

[16] Bento XVI, Ex. ap. Sacramentum
Caritatis, 37.

[17] «Por um lado, a Igreja, unida ao
seu Senhor e “sob a ação do Espírito
Santo” (Lc 10, 21), bendiz o Pai “pelo
seu Dom inefável” (2 Cor 9, 15),
mediante a adoração, o louvor e a
ação de graças. Por outro lado, e até à
consumação do desígnio de Deus, a



Igreja não cessa de oferecer ao Pai “a
oblação dos seus próprios dons” e de
Lhe implorar que envie o Espírito
Santo sobre esta oblação, sobre si
própria, sobre os fiéis e sobre o
mundo inteiro, a fim de que, pela
comunhão na morte e ressurreição
de Cristo-Sacerdote e pelo poder do
Espírito, estas bênçãos divinas
produzam frutos de vida, «para que
seja enaltecida a glória da sua
graça» (Ef 1, 6)» (Catecismo, 1083).

[18] Pio XII, Enc. Mystici Corporis; cf. 
Catecismo, 1119.

[19] Concílio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, 26; cf.
Catecismo, 1140.

[20] «Que a oblação redunde em
benefício de todos - Orate, fratres,
reza o sacerdote -, porque este
sacrifício é meu e vosso, de toda a
Santa Igreja. Orai, irmãos, mesmo
que sejam poucos os que se
encontram reunidos, mesmo que se



encontre materialmente presente
apenas um cristão ou até só o
celebrante, porque qualquer Missa é
sempre o holocausto universal, o
resgate de todas as tribos e línguas e
povos e nações! (cf. Ap 5, 9). Todos os
cristãos, pela comunhão dos Santos,
recebem as graças de cada Missa,
quer se celebre diante de milhares de
pessoas, quer haja apenas como
único assistente um menino,
possivelmente distraído, a ajudar o
sacerdote. Tanto num caso como
noutro, a Terra e o Céu unem-se para
entoar com os Anjos do Senhor: 
Sanctus, Sanctus, Sanctus...» (S.
Josemaria Escrivá, É Cristo que
Passa).

[21] Cf. Bento XVI, Ex. ap. 
Sacramentum Caritatis, 62; Concílio
Vaticano II, Const. Sacrosanctum
Concilium, 54.

[22] Concílio Vaticano II, Const. 
Lumen Gentium, 10.



[23] Cf. Concílio Vaticano II, Const. 
Lumen Gentium, 10 e 34; Decr. 
Presbyteorum Ordinis, 2.

[24] Cf. Concílio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, 20.

[25] Bento XVI, Ex. ap. Sacramentum
Caritatis, 16.

[26] Cf. Concílio Vaticano II, Decr. 
Presbyterorum Ordinis, 2 e 15.

[27] João Paulo II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 29. Nas notas 59 e 60
reproduzem-se as intervenções do
Magistério do século XX sobre este
ponto: «O ministro do altar atua
personificando Cristo cabeça, que
oferece em nome de todos os
membros».

[28] Concílio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, 4.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-17-a-
liturgia-e-os-sacramentos-em-geral/

(08/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-17-a-liturgia-e-os-sacramentos-em-geral/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-17-a-liturgia-e-os-sacramentos-em-geral/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-17-a-liturgia-e-os-sacramentos-em-geral/

	17. A liturgia e os sacramentos em geral

