opusdei.org

17. A liturgia e os
sacramentos em
geral

A liturgia crista é
essencialmente actio Dei que
nos une a Jesus atraves do
Espirito (cf. Ex. Ap.
Sacramentum Caritatis, n. 37).

17/01/2015

1. O Mistério pascal: mistério vivo
e vivificante

As palavras e as acdes de Jesus
durante a sua vida oculta em Nazaré
e no seu ministério publico eram



salvificas e antecipavam a forca do
seu mistério pascal. «Quando chegou
sua hora (cf. Jo 13, 1; 17, 1.), Jesus
viveu o unico evento da historia que
ndo passa: Jesus morre, € sepultado,
ressuscita dentre os mortos e esta
sentado a direita do Pai “uma vez por
todas” (Rm 6, 10; Heb 7, 27; 9, 12). E
um evento real, acontecido em nossa
histdria, mas é unico: todos os outros
eventos da histéria acontecem uma
vez e depois passam, engolidos pelo
passado. O Mistério pascal de Cristo,
ao contrario, ndo pode ficar somente
no passado, ja que por sua morte
destruiu a morte, e tudo o que Cristo
é, fez e sofreu por todos os homens
participa da eternidade divina, e por
isso abraca todos os tempos e nele se
mantém presente. O evento da cruz e
da ressurreicdo permanece e atrai
tudo para a vida» (Catecismo, 1085).

Como sabemos, «comeca-se a ser
cristdo pelo encontro com um
acontecimento, com uma Pessoa, que



da um novo horizonte a vida e, com
isso, uma orientacdo decisiva» [1].
Por isso que «a fonte de nossa fé e da
liturgia eucaristica sdo o mesmo
acontecimento: a doacdo que Cristo
fez de si mesmo no Mistério Pascal»

[2].

2. O Mistério pascal no tempo da
Igreja: liturgia e sacramentos

«0 Senhor Jesus realizou esta obra da
redencdo humana e da perfeita
glorificacdo de Deus (...)
principalmente pelo mistério pascal
da sua bem-aventurada Paixao,
Ressurreicdo dentre os mortos e de
sua gloriosa Ascensdo»[3]. «O que a
Igreja anuncia e celebra em sua
liturgia é o Mistério de

Cristo» (Catecismo, 1068).

«Com razdo se considera a liturgia
como o exercicio da funcao
sacerdotal de Jesus Cristo. Nela,
mediante sinais sensiveis e no modo
proprio de cada qual, significa-se e



realiza-se a santificacdo dos homens
e é exercido o culto publico integral
pelo corpo Mistico de Jesus Cristo,
isto é, pela cabeca e pelos
membros»[4]. «Toda a vida litargica
da Igreja gravita em torno do
sacrificio eucaristico e dos
sacramentos» (Catecismo, 1113).

«Sentado a direita do Pai, e
derramando o Espirito Santo em seu
Corpo que ¢é a Igreja, Cristo age agora
pelos sacramentos, instituidos por
Ele para comunicar sua

graca» (Catecismo, 1084).

2.1. Os sacramentos: natureza,
origem e numero

«0Os sacramentos sdo sinais eficazes
da graca, instituidos por Cristo e
confiados a Igreja, por meio dos
quais nos é dispensada a vida divina.
Os ritos visiveis sob os quais 0s
sacramentos sdo celebrados
significam e realizam as gracas
proprias de cada



sacramento» (Catecismo, 1131). «Os
sacramentos sao sinais sensiveis
(palavras e acdes), acessiveis a nossa
humanidade atual» (Catecismo,
1084).

«Fiéis a doutrina da Sagrada
Escritura, as tradi¢des apostolicas e
ao sentimento unanime dos santos
Padres», nos professamos que «0s
sacramentos da nova Lei foram todos
instituidos por nosso Senhor Jesus
Cristo»[5].

«Ha na Igreja sete sacramentos: o
Batismo, a Confirmacdo ou Crisma, a
Eucaristia, a Peniténcia, a Unc¢do dos
enfermos, a Ordem e o

Matrimonio» (Catecismo, 1113). «Os
sete sacramentos atingem todas as
etapas e todos os momentos
importantes da vida do cristao: ddo a
vida de fé do cristdo origem e
crescimento, cura e missao. Nisto
existe certa semelhanca entre as
etapas da vida natural e as da vida



espiritual» (Catecismo, 1210).
Formam um conjunto ordenado, no
qual a Eucaristia ocupa o centro, pois
contém o proprio Autor dos
sacramentos (cf. Catecismo, 1211).

Os sacramentos significam trés
coisas: a causa santificante, que é a
Morte e Ressurreicdo de Cristo; o
efeito santificante ou graga; e o fim da
santificacdo, que é a gloria eterna. «O
sacramento € um sinal que
rememora aquilo que o precedeu,
isto é, a Paixdo de Cristo; e
demonstrativo daquilo que em nos a
paixdo de Cristo realiza, isto €, da
graca; e prognostico, quer dizer, que
anuncia de antemao a gloria
futura»[6].

O signo sacramental, proprio de cada
sacramento, é constituido por coisas
(elementos materiais — agua, azeite,
pdao, vinho - e gestos humanos -
ablucdo, ung¢ao, imposicdo das maos,
etc.), que se chamam matéria; e



também por palavras que o ministro
do sacramento pronuncia, que sdo a
forma. Na realidade, «toda
celebracdo sacramental é um
encontro dos filhos de Deus com seu
Pai, em Cristo e no Espirito Santo, e
este encontro se exprime como um
dialogo, mediante acdes e

palavras» (Catecismo, 1153).

Na liturgia dos sacramentos existe
uma parte imutavel (o que o proprio
Cristo estabeleceu acerca do signo
sacramental), e as partes que a Igreja
pode mudar, para bem dos fiéis e
maior veneracdo dos sacramentos,
adaptando-as as circunstancias de
lugar e de tempo[7]. «Nenhum rito
sacramental pode ser modificado ou
manipulado ao arbitrio do ministro
ou da comunidade» (Catecismo,
1125).

2.2 Efeitos e necessidade dos
sacramentos



Todos os sacramentos conferem a
graca santificante a quem nao coloca
obstaculos[8]. Esta graca é «o dom do
Espirito que nos justifica e nos
santifica» (Catecismo, 2003). Além
disso, os sacramentos conferem a
graca sacramental, que é a graca
«propria de cada

sacramento» (Catecismo, 1131): um
certo auxilio divino para conseguir o
fim desse sacramento.

N&o s6 recebemos a graca
santificante, mas também o proprio
Espirito Santo. «E pelos sacramentos
da Igreja que Cristo comunica aos
membros de seu corpo o seu Espirito
Santo e Santificador» (Catecismo,
739)[9]. O fruto da vida sacramental
consiste em que o Espirito Santo
deifica os fiéis unindo-os vitalmente
a Cristo (cf. Catecismo, 1129).

Os trés sacramentos do Batismo,
Confirmacao e Ordem conferem,
além da graca, o chamado carater



sacramental, que é um selo espiritual
indelével impresso na alma[10], pelo
qual o cristdo participa do sacerddcio
de Cristo e forma parte da Igreja
segundo os diversos estados e
funcgdes. O carater sacramental
permanece para sempre no cristao
como disposicdo positiva para a
graca, como promessa e garantia da
protecdo divina e como vocacdo para
o0 culto divino e servico da Igreja. Por
conseguinte, estes trés sacramentos
ndo podem ser reiterados (cf.
Catecismo, 1121).

Os sacramentos que Cristo confiou a
sua Igreja sdo necessarios — pelo
menos o seu desejo — para a salvacao,
para alcancar a graca santificante, e
nenhum é supérfluo, embora nem
todos sejam necessarios para cada
pessoa[11].

2.3. Eficacia dos sacramentos

Os sacramentos «sdo eficazes, porque
neles age o proprio Cristo; é ele quem



batiza, é ele quem atua em seus
sacramentos, a fim de comunicar a
graca significada pelo
sacramento» (Catecismo, 1127). O
efeito sacramental produz-se ex
opere operato (pelo proéprio fato do
signo sacramental se ter realizado)
[12]. «O sacramento ndo atua em
virtude da justica do homem que o
administra ou do que o recebe, mas
pelo poder de Deus»[13]. «<Em
consequéncia, sempre que um
sacramento é celebrado em
conformidade com a intencdo da
Igreja, o poder de Cristo e de seu
Espirito agem nele e por ele,
independentemente da santidade
pessoal do ministro» (Catecismo,
1128).

O homem que realiza o sacramento
coloca-se ao servico de Cristo e da
Igreja, por isso chama-se ministro do
sacramento; e ndo pode ser qualquer
fiel cristdo indistintamente, mas de
modo ordindrio, necessita da



especial configuracdo com Cristo
Sacerdote, que da o sacramento da
Ordem[14].

A eficacia dos sacramentos deriva do
proprio Cristo, que atua neles,
«contudo, os frutos dos sacramentos
dependem também das disposi¢coes
de quem os recebe» (Catecismo,
1128): quanto melhores forem as
disposicdes de fé que possua,
conversdo do coracdo e adesdo a
vontade de Deus, mais abundantes
sdo os efeitos da graca que recebe (cf.
Catecismo, 1098).

«A Santa Madre Igreja instituiu
também os sacramentais. Estes sdo
sinais sagrados por meio dos quais,
imitando de algum modo os
sacramentos, se expressam efeitos,
sobretudo espirituais, obtidos pela
intercessdo da Igreja. Por meio deles,
dispdem-se os homens para a
recepcdo do principal efeito dos
sacramentos e sdo santificadas as



varias circunstancias da vida»[15].
«Os sacramentais nao conferem a
graca do Espirito Santo a maneira
dos sacramentos, mas, pela oracdo da
Igreja preparam para receber a graca
e dispdem a cooperagdo com

ela» (Catecismo, 1670). «Entre os
sacramentais, figuram em primeiro
lugar as béncdaos (de pessoas, da
mesa, de objetos, de

lugares)» (Catecismo, 1671).

3. A Liturgia

A liturgia cristd «é essencialmente
actio Dei que nos une a Jesus por
meio do Espirito»[16], e possui uma
dupla dimensdo: ascendente e
descendente[17]. «A liturgia é acao
do “Cristo todo” (Christus totus)»
(Catecismo, 1136), por isso «é toda a
comunidade, o corpo de Cristo unido
a sua Cabecga, que

celebra» (Catecismo, 1140). No centro
da assembleia encontra-se o proprio
Jesus Cristo (cf. Mt 18, 20), agora



ressuscitado e glorioso. Cristo
precede a assembleia que celebra.
Ele — que atua inseparavelmente
unido ao Espirito Santo — convoca-a,
reune-a e ensina-a. Ele, o Sumo e
Eterno Sacerdote € o principal
protagonista da acdo ritual que torna
presente o evento fundador, embora
se sirva dos seus ministros para
representar (para tornar presente,
real e verdadeiramente, no aqui e
agora da celebracdo liturgica) o seu
sacrificio redentor e tornar-nos
participantes dos dons conviviais da
sua Eucaristia.

Sem esquecer que, formando com
Cristo-Cabeca «como que uma unica
pessoa mistica»[18], a Igreja atua nos
sacramentos como «comunidade
sacerdotal», «organicamente
estruturada»: gracas ao Batismo e a
Confirmacdo, o povo sacerdotal
torna-se apto para celebrar a
Eucaristia. Por isso, «as agoes
litargicas ndo sdo agdes privadas,



mas celebracdes da Igreja (...),
pertencem a todo o corpo da Igreja,
manifestam-se nele e afetam-no,
atingindo, porém, a cada um dos
membros deste Corpo, de modo
diverso, segundo a variedade de
ordens, fungoes e participacdo
atual»[19].

Em cada celebracdo liturgica
coparticipam: toda a Igreja, céus e
terra, Deus e os homens (cf. Ap 5). A
liturgia cristd, embora seja celebrada
apenas aqui e agora, num lugar
concreto e expresse o sim de uma
certa comunidade, é por natureza
catolica, provém do todo e conduz ao
todo, em unidade com o Papa, com 0s
bispos em comunh&o com o Romano
Pontifice, com os crentes de todas as
épocas e lugares «para que Deus seja
tudo em todas as coisas» (1 Cor 15,
28). Nesta perspectiva, €
fundamental o principio de que o
verdadeiro sujeito da liturgia é a
Igreja, concretamente a communio



sanctorum de todos os lugares e de
todos os tempos[20]. Por isso, quanto
mais uma celebracdo estiver imbuida
desta consciéncia, tanto mais nela se
realiza concretamente o sentido da
liturgia. Expressdo desta consciéncia
de unidade e universalidade da
Igreja € o uso do latim e do canto
gregoriano em algumas partes da
celebracao liturgica[21].

A partir destas consideragoes,
podemos afirmar que a assembleia
que celebra a Eucaristia é a
comunidade dos batizados que, «pela
regeneracao e pela uncao do Espirito
Santo, sdo consagrados para ser casa
espiritual e sacerdocio santo, para
que, por meio de todas as obras
proprias do cristdo, oferecam
oblacdes espirituais»[22]. Este
«sacerddécio comum» € o de Cristo,
unico Sacerdote, no qual todos os
seus membros participam[23].
«Assim, na celebracdo dos
sacramentos, a assembleia inteira é o



“liturgo”, cada um segundo a sua
funcdo, mas “na unidade do Espirito”
que age em todos» (Catecismo, 1144).
Por isso, a participacdo nas
celebracdes liturgicas, mesmo que
ndo abranja toda a vida sobrenatural
dos fiéis, constitui para eles, como
para toda a Igreja, o cume para o
qual tende toda a sua atividade e a
fonte donde mana a sua forca[24]. Na
realidade, «a Igreja se recebe e
simultaneamente se exprime nos sete
sacramentos, pelos quais a graca de
Deus influencia concretamente a
existéncia dos fiéis para que toda a
sua vida, redimida por Cristo
converta-se em culto agradavel a
Deus»[25].

Quando nos referimos a assembleia
como sujeito da celebracdo quer
dizer que cada fiel, ao atuar como
membro participante da assembleia,
faz tudo e so o que lhe corresponde.
«0s membros ndo tém todos a
mesma funcdo» (Rm 12, 4). Alguns



sdo chamados por Deus na e pela
Igreja para um servico especial da
comunidade. Estes servidores sdo
escolhidos pelo sacramento da
Ordem, por meio do qual o Espirito
Santo os torna aptos para atuar em
representacdo de Cristo-Cabeca ao
servico de todos os membros da
Igreja[26]. Como Jodo Paulo IT
esclareceu em diversos momentos,
«in persona Christi quer dizer algo
mais do que “em nome”, ou entdo
“nas vezes” de Cristo. In persona, isto
é, na especifica e sacramental
identificacdo com o Sumo e Eterno
Sacerdote, que é o Autor e o principal
Sujeito deste seu proprio sacrificio,
no que verdadeiramente ndo pode
ser substituido por ninguémn»[27].
Podemos dizer graficamente, como
diz o Catecismo, que «0 ministro
ordenado é como que o icone de
Cristo Sacerdote» (Catecismo, 1142).

«0 mistério celebrado na liturgia é
um s6, mas as formas da sua



celebracdo sdo diversas. A riqueza
insondavel do Mistério de Cristo é tal
que nenhuma liturgia é capaz de
esgotar sua expressdo». (Catecismo,
1200-1201). «As tradic¢es liturgicas
ou ritos atualmente em uso na Igreja
sdo o rito latino (principalmente o
rito romano, mas também os ritos de
certas igrejas locais, como o rito
ambrosiano ou de certas ordens
religiosas) e os ritos bizantinos,
alexandrino ou copta, siriaco,
armeénio, maronita e

caldeu» (Catecismo, 1203). «A Igreja
considera iguais em direito e honra
todos os ritos legitimamente
reconhecidos, e quer que se
mantenham e sejam por todos os
meios promovidos»[28].

Juan José Silvestre

Bibliografia basica:



Catecismo da Igreja Catdlica,
1066-1098; 1113-1143; 1200-1211 e
1667-1671.

Leituras recomendadas:

S. Josemaria, Homilia «A Eucaristia,
mistério de fé e de amor», em E
Cristo que Passa, 83-94; também os n.
70 e 80. Entrevistas com Mons.
Josemaria Escrivd, 115.

J. Ratzinger, Introdugdo ao Espirito
da Liturgia, Edi¢Oes Paulinas, 2002.

]J.L. Gutiérrez-Martin, Belleza y
misterio. La liturgia, vida de la
Iglesia, EUNSA (Astrolabio),
Pamplona 2006, pp. 53-84, 13-126.

[1] Bento XVI, Enc. Deus Caritas ESst,
25-12-2005, 1.



[2] Bento XVI, Ex. ap. Sacramentum
Caritatis, 22-02-2007, 34.

[3] Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium, 5; cf.
Catecismo, 1067.

[4] Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium, 7; cf.
Catecismo, 1070.

[5] Concilio de Trento: DS 1600-1601;
cf. Catecismo, 1114.

[6] S. Tomas de Aquino, Suma
Teologica, 111, q. 60, a. 3; cf.
Catecismo, 1130.

[7] Cf. Catecismo, 1205; Concilio de
Trento: DS 1728; Pio XII: DS 3857.

[8] Cf. Concilio de Trento: DS 1606.

[9] A ac¢do do Espirito Santo em nos
«é que vivamos a vida de Cristo
ressuscitado» (Catecismo, 1091); «<une
a Igreja a vida e a missdo de

Cristo» (Catecismo, 1092); «cura e



transforma aqueles que O recebem,
conformando-os com o Filho de
Deus» (Catecismo, 1129).

[10] Cf. Concilio de Trento: DS 1609.
[11] Cf. Concilio de Trento: DS 1604.
[12] Cf. Concilio de Trento: DS 1608.

[13] S. Tomas de Aquino, Suma
Teologica, 111, q. 68, art.8.

[14] O sacerdocio ministerial
«garante que, nos sacramentos, seja
Cristo quem age pelo Espirito Santo
em favor da Igreja. A missao de
salvacdo, confiada pelo Pai ao seu
Filho Encarnado, é confiada aos
Apostolos e, por eles, aos seus
sucessores; eles recebem o Espirito
de Jesus para agirem em seu nome e
na sua pessoa (cf. Jo 20, 21-23; Lc 24,
47; Mt 28, 18-20). Assim, o ministro
ordenado é o vinculo sacramental
que une a acdo liturgica aquilo que
disseram e fizeram os Apdstolos e,



por eles, ao que disse e fez o proprio
Cristo, fonte e fundamento dos
sacramentos» (Catecismo, 1120).
Apesar da eficacia do sacramento
ndo provir das qualidades morais do
ministro, no entanto sua fé e
devocgdo, além de contribuir para a
sua santificacdo pessoal, favorecem
bastante as boas disposi¢coes do
sujeito que recebe o sacramento e,
por conseguinte, o fruto que dele
obtém.

[15] Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium, 60; cf.
Catecismo, 1667.

[16] Bento XVI, Ex. ap. Sacramentum
Caritatis, 37.

[17] «Por um lado, a Igreja, unida ao
seu Senhor e “sob a acdo do Espirito
Santo” (Lc 10, 21), bendiz o Pai “pelo
seu Dom inefavel” (2 Cor 9, 15),
mediante a adoracao, o louvor e a
acdo de gracas. Por outro lado, e até a
consumacdo do designio de Deus, a



Igreja ndo cessa de oferecer ao Pai “a
oblacdo dos seus proprios dons” e de
Lhe implorar que envie o Espirito
Santo sobre esta oblacdo, sobre si
propria, sobre os fiéis e sobre o
mundo inteiro, a fim de que, pela
comunhdo na morte e ressurreicao
de Cristo-Sacerdote e pelo poder do
Espirito, estas béncaos divinas
produzam frutos de vida, «para que
seja enaltecida a gloria da sua
graca» (Ef'1, 6)» (Catecismo, 1083).

[18] Pio XII, Enc. Mystici Corporis; cf.
Catecismo, 1119.

[19] Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium, 26; cf.
Catecismo, 1140.

[20] «Que a oblacdo redunde em
beneficio de todos - Orate, fratres,
reza o sacerdote -, porque este
sacrificio é meu e vosso, de toda a
Santa Igreja. Orai, irmdos, mesmo
que sejam poucos 0s que se
encontram reunidos, mesmo que se



encontre materialmente presente
apenas um cristdo ou até so o
celebrante, porque qualquer Missa €
sempre o holocausto universal, o
resgate de todas as tribos e linguas e
povos e nacdes! (cf. Ap 5, 9). Todos os
cristdos, pela comunhéo dos Santos,
recebem as gracas de cada Missa,
quer se celebre diante de milhares de
pessoas, quer haja apenas como
unico assistente um menino,
possivelmente distraido, a ajudar o
sacerdote. Tanto num caso como
noutro, a Terra e o Céu unem-se para
entoar com o0s Anjos do Senhor:
Sanctus, Sanctus, Sanctus...» (S.
Josemaria Escriva, E Cristo que
Passa).

[21] Cf. Bento XVI, Ex. ap.
Sacramentum Caritatis, 62; Concilio
Vaticano II, Const. Sacrosanctum
Concilium, 54.

[22] Concilio Vaticano II, Const.
Lumen Gentium, 10.



[23] Cf. Concilio Vaticano II, Const.
Lumen Gentium, 10 e 34; Decr.
Presbyteorum Ordinis, 2.

[24] Cf. Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium, 20.

[25] Bento XVI, Ex. ap. Sacramentum
Caritatis, 16.

[26] Cf. Concilio Vaticano II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, 2 e 15.

[27] Jodo Paulo II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 29. Nas notas 59 e 60
reproduzems-se as intervencdes do
Magistério do século XX sobre este
ponto: «O ministro do altar atua
personificando Cristo cabeca, que
oferece em nome de todos os
membros».

[28] Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium, 4.




pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/tema-17-a-
liturgia-e-os-sacramentos-em-geral/
(08/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/tema-17-a-liturgia-e-os-sacramentos-em-geral/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-17-a-liturgia-e-os-sacramentos-em-geral/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-17-a-liturgia-e-os-sacramentos-em-geral/

	17. A liturgia e os sacramentos em geral

