
opusdei.org

Tema 17. A Igreja e o
mundo

A Igreja é inseparavelmente
humana e divina. Ela vive e age
no mundo, porém seu fim e sua
força não estão na terra, mas no
Céu. A Igreja busca a salvação
da humanidade, mas também
se preocupa com os assuntos
temporais. Cada fiel cristão
participa da missão da Igreja
segundo sua condição e
vocação, e os dons recebidos. Os
leigos são chamados a santificar
o mundo a partir de dentro. A
Igreja não pode e não deve
substituir o Estado, mas não
pode e não deve ficar à margem
da luta pela justiça.



01/10/2022

A Igreja se apresenta ao mundo
como a comunidade dos discípulos
de Jesus. Cremos que Cristo é o Filho
de Deus feito carne, o rosto humano
de Deus, que continua atuando junto
ao Espírito Santo na missão da Igreja,
seguindo o projeto divino de
salvação.

“A Igreja é, por conseguinte,
inseparavelmente humana e divina. 
É sociedade divina pela sua origem,
sobrenatural pelo seu fim e pelos
meios que se ordenam proximamente
para esse fim; mas, na medida em que
se compõe de homens, é uma
comunidade humana (Leão XIII, Satis
cognitum). Vive e atua no mundo,
porém o seu fim e a sua força não
estão na terra, mas no Céu”[1].



Todos os seres criados levam a marca
de Deus, especialmente as pessoas,
criadas à sua imagem e semelhança.
Além disso, já desde o Antigo
Testamento vemos que Deus
estabeleceu uma categoria de
realidades que chamamos de
“sagradas”, por meio de certos sinais
que podem ser algumas pessoas
(ministros sagrados) ou realidades
materiais (o templo e outros objetos
separados do uso comum para o
serviço de Deus). Ao lado dessas
“realidades sagradas”, cujo
significado é o culto, está o âmbito
das realidades criadas (como são o
trabalho, a família, a cultura e as
relações sociais, econômicas e
políticas etc.) que chamamos
“profanas” ou “seculares”. Mas isso
não quer dizer que o sagrado é
relativo a Deus e que o profano é
alheio a Deus.

Com a Encarnação do Filho de Deus,
as realidades profanas podem ser



vividas em união com Ele, pela ação
do Espírito Santo, por meio da fé e
dos sacramentos. E assim todas essas
realidades podem ser também, sem
necessidade de separá-las do seu uso
atual, um meio de colaboração com a
redenção e um meio de santificação.
Isso é chamado de “secularidade
cristã” (de saeculum = século ou
mundo). Nós, os cristãos, amamos o
mundo, principalmente, porque ele
foi criado por Deus. E tentamos levá-
lo a Deus, sabendo que o pecado
também está presente no mundo,
mas que a graça de Deus cura e eleva
essa realidade.

A Igreja na história

A Igreja, como comunidade humana
e social, está e vive no mundo. Igreja
e mundo estão intimamente
relacionados, mas não se
identificam. O mundo não é um
espaço alheio a Deus, o seu sentido
não se limita ao que é terreno,



porque é chamado em Cristo a um
novo modo de existência, que Jesus
chama de “Reino de Deus”. Este reino
não é uma realidade política, mas
espiritual. O mundo não é
independente de Deus, como afirma
o laicismo ao pretender relegar a
religião ao âmbito do que é privado e
irrelevante.

Ao mesmo tempo, o mundo possui
uma autonomia em relação à Igreja
como instituição eclesiástica. Jesus
disse: “Dai, pois, a César o que é de
César” (Mt 22,21). Não há uma
solução cristã oficial para todos os
assuntos do mundo, mas sim várias
soluções concretas. E a Igreja não se
identifica com nenhuma organização
histórica específica: com nenhuma
ideologia, regime político, econômico
ou social. Isso, como dissemos, não
significa que os valores terrenos
sejam independentes de Deus. Na
visão cristã do mundo, tudo é dom de
Deus e o mundo é chamado a ser um



caminho para conhecer e amar a
Deus. E, por conseguinte, amar o
próximo e servir à unidade do
gênero humano.

A missão da Igreja não é um projeto
político nem aspira a “sacralizar” o
mundo, mas é uma missão religiosa:
ela só busca a salvação da
humanidade, uma salvação que vai
além do bem-estar ou da justiça
terrena. Ao mesmo tempo, a Igreja
preocupa-se também com as
questões temporais: porque a pessoa
não é um ser abstrato, mas alguém
situado num contexto familiar e
social, profissional e econômico, e
porque a mensagem do Evangelho
pede a redenção de toda a realidade
com a promoção da justiça e da paz,
para que o Reino de Deus possa ir se
edificando na história.

A Igreja lembra a todos o caráter
provisório das realizações temporais.
O que nós homens fazemos precisa



ser melhorado, completado e
finalmente transformado por Deus. E
assim pode fazer parte desse novo
mundo que corresponde ao Reino.

Por essas razões, a Igreja, também
institucionalmente, se ocupa das
questões sociais e temporais, não em
seus aspectos técnicos e contingentes,
mas na medida em que podem
impedir a união com Deus e a vida
eterna. O principal obstáculo para
isso é o pecado, e todo pecado é
pessoal. As consequências do pecado
podem chegar a se constituir
verdadeiras “estruturas de pecado”
no meio social, que impedem os
homens de alcançar a verdade e o
bem comum, a vida de graça e o
amor a Deus e ao próximo. Por isso,
quando a Igreja ensina a sua 
Doutrina Social, ela não se desvia de
sua própria missão, mas a enfrenta
em meio à complexidade do mundo
presente, procurando mediar o
diálogo entre culturas e religiões.



A secularidade cristã e a missão da
Igreja

Como recordamos, a visão cristã do
mundo, que a Igreja anuncia e
ensina, chama-se laicidade cristã ou
também a “dimensão secular” do
cristão e da Igreja. A laicidade cristã
está enraizada no fato de que o Filho
de Deus se fez homem em um
determinado tempo e cultura. E isso
se realiza de diversas maneiras em
todos os cristãos. O magistério da
Igreja ensina: “todos os membros da
Igreja participam na sua dimensão
secular, mas de maneiras diferentes.
(Christifideles laici, n. 15).

Em relação a isso podemos ver o fato
de que na Igreja há uma pluralidade
de posições pessoais que, por sua vez,
implicam diferentes formas de se
relacionar com o mundo. O Concílio
Vaticano II destaca isso quando
utiliza expressões diferenciadoras:
pastores, leigos e religiosos



participam cada um da missão da
Igreja à sua maneira, de maneira
peculiar ou por sua parte.

A missão da Igreja é única e a mesma
para todos os batizados: a glória de
Deus (que Deus seja conhecido,
reconhecido e amado) e a salvação
das pessoas por meio do encontro
pessoal com Cristo. Esta missão
também pode ser chamada de
evangelização, na medida em que
anuncia a mensagem de salvação
que Cristo nos trouxe: Evangelho
quer dizer a “boa notícia” dessa
salvação.

Isso depende da própria vocação e
missão de cada um[2]. Os leigos
exercem o tríplice ofício salvífico de
Cristo e realizam a Missão “a partir
de dentro”[3] das realidades seculares,
ou seja, no modo “corriqueiro” de
relação com o mundo (e que
compartilham com os não cristãos).
A vida religiosa implica um modo



próprio de testemunho (que se
exprime com a “profissão” dos
conselhos evangélicos), necessário à
Igreja e ao mundo, da transcendência
do Reino de Deus a que aspiramos[4].
E sobre os sagrados ministros, o
Vaticano II diz: “para apascentar e
aumentar continuamente o Povo de
Deus, instituiu na Igreja diversos
ministérios, para bem de todo o
corpo”[5]. Os pastores “em razão da
sua vocação específica, destinam-se
sobretudo e expressamente ao
sagrado ministério”[6]. Essa é a sua
forma própria de participar da
Missão.

Assim, cada fiel cristão participa da
missão da Igreja segundo a sua
condição e vocação, e os dons
recebidos, entre os quais se
encontram os sacramentos e
carismas. Disso dependem também
as tarefas que correspondem a cada
um, dentro da única Missão da
Igreja.



Todos os fiéis cristãos, em virtude de
seu batismo, estão capacitados para
diversas tarefas dentro da missão
evangelizadora da Igreja.

Essas tarefas podem ser distribuídas
em três esferas[7]: A) dentro da
própria Igreja (apostolado dos
cristãos ou “pastoral” ordinária); B)
“fora”, isto é, as relações com outras
religiões e com quem não tem fé; C) a
esfera do ecumenismo (relações com
cristãos não católicos, a fim de
procurar a unidade dos cristãos). É
importante sublinhar que em
qualquer das tarefas em que os fiéis
participam, o fazem de acordo com
sua própria vocação e missão.

Há tarefas eclesiais em que qualquer
batizado pode participar e que
podem estar relacionadas com a fé
(como a catequese ou o ensino
escolar da religião), com o culto
(participação na liturgia), com a
caridade (como o atendimento aos



mais necessitados) e em geral com a
vida da Igreja (como a participação
em concílios ou sínodos para ajudar
nas decisões pastorais). Os fiéis
também podem colaborar com os
pastores da Igreja em tarefas para as
quais estejam profissionalmente
qualificados, por exemplo, nos
campos econômico, jurídico etc.,
incluindo certas tarefas de governo.

Algumas dessas tarefas (que não
exigem o sacramento da ordem)
podem ser oficialmente estabelecidas
e supervisionadas pela Igreja como
“ministérios instituídos” (não
ordenados). Por participar nestas
tarefas, os fiéis leigos não são nem
mais nem menos leigos. Ao mesmo
tempo, deve-se cuidar para que as
realizem de acordo com a própria
vocação e missão, para que não
sejam confundidos com os pastores
da Igreja.



O papel dos leigos: santificação do
mundo de dentro

Os fiéis leigos, pela graça do Batismo
e os carismas do Espírito Santo,
receberam de Deus a própria
vocação e missão de “procurar o
Reino de Deus tratando das
realidades temporais e ordenando-as
segundo Deus”[8].

Por isso, além das várias tarefas que
podem desempenhar como os outros
fiéis batizados, a missão própria dos
fiéis leigos consiste em santificar o
mundo “de dentro”[9]. E isto, não
simplesmente porque passam a
maior parte do tempo em ocupações
seculares ou resolvendo assuntos
temporais, nem porque devam
“entrar” na Igreja para “sair” para
santificar o mundo; mas pela sua
colaboração com a graça, que unifica,
dá vida e impulsiona a sua vida
cristã onde quer que se encontrem,
integrando-a na ação salvadora de



Deus. Na realidade, “não devem
apenas impregnar o mundo com o
espírito cristão, mas são também
chamados a serem testemunhas de
Cristo, em todas as circunstâncias, no
seio da comunidade humana”[10].

Deste modo, os fiéis leigos, ao
desempenharem os seus deveres
profissionais, familiares, sociais etc.
diante de Deus, ao mesmo tempo
ordenam a realidade temporal
segundo Deus. O Concílio Vaticano II
insistiu claramente neste ponto:
“Afastam-se da verdade os que,
sabendo que não temos aqui na terra
uma cidade permanente, mas que
vamos em demanda da futura,
pensam que podem por isso
descuidar os seus deveres terrenos,
sem atenderem a que a própria fé
ainda os obriga mais a cumpri-los,
segundo a vocação própria de cada
um”[11].



Ao falar sobre o processo moderno
de evolução do laicato, que levou a
estas afirmações do Concílio Vaticano
II sobre a vocação e missão dos fiéis
leigos, São Josemaria dizia pouco
depois do Concílio: “Isto traz como
consequência uma visão mais
profunda da Igreja, como
comunidade formada por todos os
fiéis, sendo todos nós solidários de
uma mesma missão, que cada um
deve realizar de acordo com as suas
circunstâncias pessoais. Os leigos,
graças aos impulsos do Espírito
Santo, são cada vez mais conscientes
de serem Igreja, de terem uma
missão específica, sublime e
necessária, já que foi querida por
Deus. E sabem que essa missão
depende da sua própria condição de
cristãos; não necessariamente de um
mandato da Hierarquia, embora seja
evidente que devem levá-la a cabo
em união com a Hierarquia
eclesiástica e segundo os
ensinamentos do Magistério”[12].



A vocação dos ministros sagrados e
religiosos não os exime de santificar
o mundo, mas a maneira como
realizam essa santificação é
diferente. Os ministros ordenados
realizam-na no exercício do seu
próprio ministério. E os membros da
vida religiosa, por meio de seu
peculiar testemunho escatológico.

Quanto aos pastores da Igreja,
compete-lhes em primeiro lugar
ensinar a Doutrina Social da Igreja e,
em segundo lugar, a formação dos
fiéis e da sua consciência neste
âmbito. Finalmente, quando for
preciso, são responsáveis por emitir
juízo moral em situações sociais ou
políticas excepcionais. O
discernimento dos pastores ocorre
no plano do conselho aos fiéis, não
do mandato, embora este seria
possível em circunstâncias
excepcionais.



Assim, a Hierarquia não tem uma
função direta na organização da
sociedade. Sua tarefa é fornecer
“ajuda moral e espiritual”,
juntamente com a orientação dos
“princípios morais” que devem
orientar esta atividade, que os leigos
realizarão “com sua livre iniciativa e
sem esperar passivamente por lemas
e diretrizes dos pastores”[13].

A Igreja aceita qualquer sistema
social em que a dignidade humana
seja respeitada. E os fiéis devem
acolher o Magistério social com uma
adesão de inteligência, vontade e
obras[14].

Toda a missão da Igreja tem como
centro a caridade, isto é, o amor a
Deus e ao próximo, especialmente
aos mais necessitados. “Um homem e
uma sociedade que não reajam
perante as tribulações ou as
injustiças, e não se esforcem por
aliviá-las, não são nem homem nem



sociedade à medida do amor do
Coração de Cristo”[15].

Liberdade e responsabilidade dos
leigos

A liberdade e a responsabilidade nas
diversas atividades sociais, políticas e
culturais, dentro da própria vocação
cristã, leva-nos a distinguir entre
laicidade e laicismo. Por laicidade
entende-se que o Estado é autônomo
em relação às leis eclesiásticas. Já o 
laicismo reivindica uma autonomia
da política em relação à ordem moral
e ao desígnio divino, e tende a limitar
a religião à esfera puramente
privada. Dessa forma, viola o direito
à liberdade religiosa e prejudica a
ordem social[16].

Uma laicidade saudável evita dois
extremos: a imposição, pelo Estado,
de uma moralidade que decidiria o
que é bom ou mau em todas as áreas
— o que equivaleria a uma pseudo-
religião — e sua rejeição a priori dos



valores morais que vêm de esferas
culturais ou religiosas que
pertencem livremente e não devem
ser administrados pelo poder
político.

Deve-se também ressaltar que é
ilusório e injusto pedir aos fiéis que
atuem na política “como se Deus não
existisse”. É ilusório, porque todas as
pessoas agem com base em suas
convicções culturais (religiosas,
filosóficas, políticas etc.), derivadas
ou não de uma fé religiosa. São,
portanto, convicções que
influenciam o comportamento social
dos cidadãos. É injusto, porque tanto
os que creem como os que não creem
aplicam suas próprias doutrinas,
independentemente de qual tenha
sido sua origem. Deve-se apenas
garantir que a atividade social e
política esteja de acordo com a
dignidade humana e o bem comum.



Atuar na política de acordo com a
própria fé, se for compatível com a
dignidade das pessoas, não significa
que a política esteja sujeita à religião;
significa que a política está ao
serviço da pessoa e, portanto, deve
respeitar as exigências morais, o que
equivale a dizer que deve respeitar e
promover a dignidade de cada ser
humano. Nesse sentido, viver o
compromisso político por uma razão
transcendente se ajusta
perfeitamente à natureza humana e,
portanto, estimula esse empenho e
produz melhores resultados.

A religião pode e deve servir como
elemento crítico quando se trata dos
valores éticos de uma sociedade.
Reciprocamente, a ética pode e deve
ser capaz de criticar os fiéis de
qualquer religião, no que diz respeito
à adequação de suas crenças (ou
práticas religiosas, ou condutas
cidadãs inspiradas em sua fé
religiosa) à dignidade humana e ao



bem comum. A religião e a ética
devem se situar em diálogo dentro da
vida social e cívica.

A Igreja e o Estado

Ao longo da história, os cristãos
compreenderam sua missão de
evangelizar o mundo de diferentes
maneiras. E assim também mudou a
forma como eles entenderam as
relações institucionais entre a Igreja
e o Estado. Durante alguns séculos, o
modelo seguido nos países cristãos
foi o de um estado confessional
católico, onde o poder sagrado dos
reis era garantido pela autoridade
espiritual da Igreja. Foi uma
colaboração mútua que em muitas
ocasiões veio tirar a liberdade da
Igreja, que estava de fato
subordinada ao poder temporal do
rei. As mudanças sociopolíticas que
surgiram em torno do Iluminismo
contribuíram para a separação entre
Igreja e Estado, com o



reconhecimento pela autoridade da
Igreja da legitimidade de qualquer
governo democraticamente eleito
pelo povo.

Mas o regime de separação não é o
ideal. A relação institucional entre a
Igreja e o Estado (que têm natureza e
finalidades diversas) implica antes
uma distinção sem separação, uma
união sem confusão (cf. Mt 22,15-21).
Essa relação será correta e frutífera
se houver relações amistosas e
colaborativas entre as duas esferas,
se for reconhecido o papel da religião
na vida pessoal e social e se for
respeitado o direito à liberdade
religiosa.

A Igreja recebeu de Cristo o mandato
apostólico: “Ide, portanto, fazei
discípulos de todas as nações,
batizando-os em nome do Pai e do
Filho e do Espírito Santo” (Mt
28,19-20). Com a sua doutrina e a sua
atividade apostólica, tanto no âmbito



universal como no âmbito concreto
das Igrejas particulares, ocidentais
ou orientais, a Igreja contribui para a
correta ordenação das coisas
temporais, para que sirvam ao
homem para atingir o seu fim último
e não o desviem dele.

Os meios que a Igreja como
instituição utiliza para cumprir a sua
missão são, sobretudo, espirituais: a
pregação do Evangelho, a
administração dos sacramentos, a
oração. Necessita também utilizar
meios materiais, adequados à
natureza dos seus membros, que são
pessoas humanas (cf. At 4,32-37; 1
Tm 5,18). Estes meios devem estar
sempre de acordo com o Evangelho.
A Igreja também precisa de
independência para cumprir a sua
missão no mundo, mas não de uma
predominância de natureza política
ou econômica[17].



O Estado é uma instituição que deriva
da sociabilidade humana natural, cuja
finalidade é o bem comum temporal
(ou seja, o bem comum “terreno”) da
sociedade civil. Esse bem não é apenas
material, mas também espiritual, pois
os membros da sociedade são pessoas
de corpo e alma. O progresso social
requer, além dos meios materiais,
muitos outros bens de natureza
espiritual: paz, ordem, justiça,
liberdade, segurança etc. Esses bens
só podem ser alcançados pelo
exercício das virtudes sociais, que o
Estado deve promover e proteger (por
exemplo, a moralidade pública).

A distinção entre as esferas religiosa
e política implica que o Estado não
goza de “sacralidade” nem deve
governar as consciências, já que o
fundamento moral da política está
fora dela. Além disso, a Igreja não
possui um poder político coercitivo.
Como pertencer a ela, do ponto de
vista civil, é algo voluntário, a sua



autoridade é de natureza espiritual e
não impõe uma única solução
política. Desta forma, Estado e Igreja
se ajustam às suas próprias funções,
o que favorece a liberdade religiosa e
social.

Disso derivam dois direitos
importantes: o direito à liberdade
religiosa, que consiste em uma
imunidade de coação por parte do
Estado em matéria religiosa. E o
direito à liberdade de ação dos
católicos em relação à hierarquia em
assuntos temporais: “Os fiéis leigos
têm o direito de que, nas coisas da
cidade terrena, lhes seja reconhecida
a liberdade que compete a todos os
cidadãos; ao utilizarem esta
liberdade, procurem que a sua
atuação seja imbuída do espírito
evangélico, e atendam à doutrina
proposta pelo magistério da Igreja,
tendo, porém, o cuidado de, nas
matérias opináveis, não



apresentarem a sua opinião como
doutrina da Igreja”[18].

A liberdade religiosa

A distinção institucional entre a
Igreja e o Estado não implica – como
foi dito – na sua total separação, nem
que a Igreja deva reduzir a sua
própria ação ao âmbito privado e
espiritual. Certamente a Igreja “Não
pode nem deve colocar-se no lugar
do Estado. Mas também não pode
nem deve ficar à margem na luta
pela justiça”[19]. Nesse sentido, a
Igreja tem o direito e o dever de
“ensinar a sua doutrina acerca da
sociedade; exercer sem entraves a
própria missão entre os homens; e
pronunciar o seu juízo moral mesmo
acerca das realidades políticas,
sempre que os direitos fundamentais
da pessoa ou a salvação das almas o
exigirem”[20].

Um aspecto importante da relação
entre Igreja e Estado é o direito à



liberdade religiosa. Garantir o
respeito a esse direito é garantir o
respeito a toda a ordem social. O
direito à liberdade social e civil em
matéria religiosa, para todos os
crentes de qualquer religião, é a
fonte e a síntese de todos os direitos
humanos.

Em muitos países, a Constituição (ou
sistema de leis fundamentais que
regulam o sistema de governo de um
Estado) garante amplamente a
liberdade religiosa de todos os
cidadãos e grupos religiosos. Além
disso, se possível, a Igreja procura
estabelecer acordos com o Estado,
geralmente chamados de 
Concordatos, nos quais são
acordadas soluções para questões
específicas, como a liberdade da
Igreja e suas entidades para cumprir
sua missão, acordos em matéria
educativa ou econômica, feriados etc.



Enrique Colom, Christian Mendoza e
Ramiro Pellitero

Bibliografia básica

— Catecismo da Igreja Católica,
2104-2109; 2244-2246; 2419-2425.

— Concilio Vaticano II, Gaudium et
spes, 74-76 e Dignitatis humanae, 1-8;
13-14.

— São João Paulo II, Christifideles
laici, 30-XII-88, 36-44.

Leituras recomendadas

— Congregação para a Doutrina da
Fé, Nota doutrinal sobre algumas
questões relativas ao compromisso e
a conduta dos católicos na vida
política, 24/11/2002.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_30121988_christifideles-laici.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_30121988_christifideles-laici.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_30121988_christifideles-laici.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_30121988_christifideles-laici.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_po.html


— Compêndio da Doutrina social da
Igreja, 49-55; 60-71; 189-191; 238-243;
377-427.

—São Josemaria, homiliaAmar o
mundo apaixonadamente, em 
Entrevistas com Mons. Escrivá.

[1] São Josemaria, Amar a Igreja, p. 56.

[2] Cf. Catecismo da Igreja Católica,
901-913

[3] Cf. Lumen gentium, 31.

[4] Sobre a vida consagrada, cf.
Catecismo da Igreja Católica, 914-933

[5] Lumen gentium, 18.

[6] Ibid., 31

[7] Cf. Concilio Vaticano II, Decreto Ad
gentes, 6.

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://opusdei.org/pt-br/article/amar-o-mundo-apaixonadamente-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/amar-o-mundo-apaixonadamente-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/amar-o-mundo-apaixonadamente-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/amar-o-mundo-apaixonadamente-2/
https://www.escrivaworks.org.br/book/questoes_atuais.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/questoes_atuais.htm


[8] Lumen gentium, 31.

[9] Ibid.

[10] Gaudium et spes, 43.

[11] Ibid.

[12] São Josemaria, Entrevistas com
Mons. Escrivá, n. 59

[13] Cf. Apostolicam actuositatem, 7.

[14] Cf. Lc 10,16; Catecismo da Igreja
Católica, 2032 e 2037

[15] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 167.

[16] Cf. Compêndioda doutrina social
da Igreja, 572.

[17] Cf. Catecismo da Igreja Católica,
2246; Cf. Compêndio da doutrina
social da Igreja, 426

[18] Código de Direito Canônico, 227; 
cf.Gaudium et spes, 76.



[19] Deus caritas est, 28.

[20] Gaudium et spes, 76.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-17-a-
igreja-e-o-mundo/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-17-a-igreja-e-o-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-17-a-igreja-e-o-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-17-a-igreja-e-o-mundo/

	Tema 17. A Igreja e o mundo

