
opusdei.org

16. Creio na
ressurreição da
carne e na vida
eterna

Esta verdade afirma a plenitude
de imortalidade à qual o
homem está destinado;
constitui, portanto, uma
lembrança da dignidade da
pessoa, especialmente do seu
corpo.

16/01/2015

No final do Símbolo dos Apóstolos a
Igreja proclama: "Creio na



ressurreição da carne e na vida
eterna". Nesta fórmula, estão
contados de uma forma breve os
elementos fundamentais da
esperança escatológica da Igreja.

1. A ressurreição da carne

A Igreja proclamou, em muitas
ocasiões, a sua fé na ressurreição de
todos os mortos no final dos tempos.
Trata-se, de certo modo, da 'extensão'
da Ressurreição de Jesus Cristo, "o
primogênito entre uma multidão de
irmãos" (Rm 8,29) a todos os homens,
vivos e mortos, justos e pecadores,
que terá lugar quando Ele vier no
final dos tempos. Com a morte, a
alma separa-se do corpo; com a
ressurreição, corpo e alma unem-se
de novo entre si, para sempre (cf. 
Catecismo, 997). O dogma da
ressurreição dos mortos, ao mesmo
tempo em que fala da plenitude da
imortalidade à qual o homem está
destinado, é uma viva lembrança da



sua dignidade, especialmente na sua
vertente corporal. Fala da bondade
do mundo, do corpo, do valor da
história vivida dia a dia, da vocação
eterna da matéria. Por isso, contra os
gnósticos do século II, falou-se da
ressurreição da carne, ou seja, da
vida do homem no seu aspecto mais
material, temporal, mutável e,
aparentemente, caduco.

São Tomás de Aquino considera que
a doutrina sobre a ressurreição é
natural em relação à causa final
(porque a alma está feita para estar
unida ao corpo e vice-versa), mas é
sobrenatural em relação à causa
eficiente (que é Deus)[1].

O corpo ressuscitado será real e
material, mas não terreno nem
mortal. São Paulo opõe-se à ideia de
uma ressurreição como
transformação que se leva a cabo
dentro da história humana e fala do
corpo ressuscitado como



'glorioso' (cf. Fl 3,21) e 'espiritual' (cf. 
1 Cor 15,44). A ressurreição do
homem, como a de Cristo, terá lugar,
para todos, depois da morte.

A Igreja não promete aos homens,
em nome da fé cristã, uma vida de
sucesso assegurado nesta terra. Não
haverá, assim, uma utopia, pois a
nossa vida terrena estará sempre
marcada pela Cruz. Ao mesmo
tempo, pela recepção do Batismo e
da Eucaristia, o processo da
ressurreição já começou de algum
modo (cf. Catecismo, 1000). Segundo
São Tomás, na ressurreição, a alma
informará o corpo tão
profundamente, que nele ficarão
refletidas as suas qualidades morais
e espirituais[2]. Neste sentido, a
ressurreição final, que terá lugar
com a vinda de Jesus Cristo na glória,
tornará possível o juízo definitivo de
vivos e defuntos.



Com respeito à doutrina da
ressurreição, podem ser
acrescentadas quatro reflexões:

– a doutrina da ressurreição final
exclui as teorias da reencarnação,
segundo as quais a alma humana,
depois da morte, emigra para outro
corpo, repetidas vezes se for preciso,
até ficar definitivamente purificada.
A esse respeito, o Concílio Vaticano II
falou do "único curso da nossa
vida"[3], pois "está determinado que
os homens morram uma só vez" (Heb
9,27);

– manifestação clara da fé da Igreja
na ressurreição do próprio corpo é a
veneração das relíquias dos Santos;

– embora a cremação do cadáver
humano não seja ilícita, a não ser
que tenha sido escolhida por motivos
contrários à doutrina cristã (CIC,
1176), a Igreja aconselha vivamente a
conservar o piedoso costume de
sepultar os cadáveres. Com efeito, "os



corpos dos defuntos devem ser
tratados com respeito e caridade, na
fé e na esperança da ressurreição. O
enterro dos mortos é uma obra de
misericórdia corporal, que honra os
filhos de Deus, templos do Espírito
Santo" (Catecismo, 2300);

– a ressurreição dos mortos coincide
com o que a Sagrada Escritura chama
de a chegada dos "novos céus e da
nova terra" (Catecismo, 1043; 2 P 3,13;
Ap 21,1). Não só o homem chegará à
glória, mas todo o cosmos, no qual o
homem vive e atua, será
transformado. "A Igreja, à qual todos
foram chamados em Cristo Jesus e na
qual, por graça de Deus, alcançamos
a santidade", lemos na Lumen
Gentium (n. 48), não será levada à
sua plena perfeição senão 'quando
vier o tempo da restauração de todas
as coisas (cf. At 3,21)' e, quando,
juntamente com o gênero humano,
também o universo inteiro, que está
intimamente ligado ao homem e por



ele atinge o seu fim, será
perfeitamente restaurado em Cristo".
Haverá continuidade certamente
entre este mundo e o mundo novo,
mas também uma importante
descontinuidade. A espera da
instauração definitiva do Reino de
Cristo não deve debilitar mas avivar,
com a virtude teologal da esperança,
o empenho de procurar o progresso
terreno (cf. Catecismo, 1049).

2. O sentido cristão da morte

O enigma da morte do homem
compreende-se somente à luz da
ressurreição de Cristo. Com efeito, a
morte, a perda da vida humana,
apresenta-se como o maior mal na
ordem natural, precisamente porque
é algo definitivo, que só será vencido
definitivamente quando Deus
ressuscitar os homens em Cristo.

Por um lado, amorte é natural no
sentido em que a alma pode separar-
se do corpo. Por este ponto de vista, a



morte marca o final da peregrinação
terrena. Depois da morte, o homem
não pode merecer ou desmerecer
mais. "Com a morte, a opção de vida
feita pela pessoa humana torna-se
definitiva"[4]. Já não terá a
possibilidade de se arrepender. Logo
depois da morte irá para o Céu, para
o Inferno ou para o Purgatório. Para
que isto se verifique, existe o que a
Igreja chamou de juízo particular (cf. 
Catecismo, 1021-1022). O fato de a
morte constituir o limite do período
de prova serve ao homem para
orientar bem a sua vida, para
aproveitar o tempo e outros talentos,
para atuar retamente, para se
dedicar ao serviço dos outros.

Por outro lado, a Escritura ensina
que a morte entrou no mundo por
causa do pecado original (cf. Gn
3,17-19; Sb 1,13-14; 2,23-24; Rm 5,12;
6,23; Tg 1,15; Catecismo, 1007). Neste
sentido, deve ser considerada como
castigo pelo pecado; o homem, que



queria viver à margem de Deus, deve
aceitar o dissabor da ruptura com a
sociedade e consigo mesmo como
fruto do seu afastamento. No
entanto, Cristo "assumiu a morte
num ato de submissão total e livre à
Vontade de seu Pai" (Catecismo,
1009). Com a sua obediência, venceu
a morte e ganhou a ressurreição para
a humanidade. Para quem vive em
Cristo pelo Batismo, a morte
continua a ser dolorosa e
repugnante, mas já não é uma
lembrança viva do pecado, mas uma
oportunidade preciosa de poder
corredimir com Cristo, mediante a
mortificação e a entrega aos outros.
"Se morremos com Cristo, com Ele
viveremos" (2 Tm 2,11). Por este
motivo, "graças a Cristo, a morte
cristã tem um sentido
positivo" (Catecismo, 1010).

3. A vida eterna em comunhão
íntima com Deus



Ao criar e redimir o homem, Deus
destinou-o à eterna comunhão com
Ele, ao que São João chama a 'vida
eterna', ou o que se costuma chamar
de o 'Céu'. Assim, Jesus comunica a
promessa do Pai aos seus: "Muito
bem, servo bom e fiel; já que foste
fiel no pouco, eu te confiarei muito.
Vem regozijar-te com teu senhor" (Mt
25,21). A vida eterna não é como
"uma sucessão contínua de dias do
calendário, mas algo parecido com o
instante repleto de satisfação, onde a
totalidade nos abraça e nós
abraçamos a totalidade. Seria o
momento de mergulhar no oceano
do amor infinito, no qual o tempo – o
antes e o depois – já não existe.
Podemos somente procurar pensar
que este momento é a vida em
sentido pleno, um incessante
mergulhar na vastidão do ser, ao
mesmo tempo em que ficamos
simplesmente inundados pela
alegria"[5].



A vida eterna é que dá sentido à vida
humana, ao empenho ético, à entrega
generosa, ao serviço abnegado, ao
esforço por comunicar a doutrina e o
amor de Cristo a todas as almas. A
esperança cristã no céu não é
individualista, mas refere-se a
todos[6]. Com base nesta promessa, o
cristão pode estar firmemente
convencido de que 'vale a pena' viver
a vida cristã em sua plenitude. "O céu
é o fim último e a realização das
aspirações mais profundas do
homem, o estado de felicidade
suprema e definitiva" (Catecismo,
1024); assim o exprimiu Santo
Agostinho nas Confissões: "Fizestes-
nos, Senhor, para ti, e o nosso
coração está inquieto até descansar
em ti"[7]. A vida eterna, com efeito, é
o objeto principal da esperança
cristã.

"Os que morrem na graça e na
amizade de Deus e estão
perfeitamente purificados, viverão



para sempre com Cristo. Serão para
sempre semelhantes a Deus, porque
O verão 'como Ele é' (1 Jo 3,2), 'face a
face' (1 Cor 13,12)" (Catecismo, 1023).
A teologia denominou este estado de
'visão beatífica'. "Em razão da sua
transcendência, Deus só pode ser
visto tal como é quando Ele mesmo
abrir seu Mistério à contemplação
direta do homem e o capacitar para
tanto" (Catecismo, 1028). O Céu é a
expressão máxima da graça divina.

Por outro lado, o céu não consiste
numa pura, abstrata e imóvel
contemplação da Trindade. Em Deus
o homem poderá contemplar todas
as coisas que, de algum modo, fazem
referência à sua vida, gozando delas
e, em especial, poderá amar às
pessoas que amou no mundo com
um amor puro e perpétuo. "Não o
esqueçais nunca: depois da morte há
de receber-vos o Amor. E no amor de
Deus encontrareis, além do mais,
todos os amores limpos que tenhais



tido na terra"[8]. O gozo do céu chega
à sua plena culminância com a
ressurreição dos mortos. Segundo
Santo Agostinho, a vida eterna
consiste num descanso eterno e
numa deliciosa e suprema
atividade[9].

Que o Céu dure eternamente não
significa que nele o homem deixe de
ser livre. No céu, o homem não peca,
não pode pecar, porque, vendo Deus
face a face, vendo-O, além do mais,
como fonte viva de toda a bondade
criada, na realidade não quer pecar.
Livre e filialmente, o homem salvo
ficará em comunhão com Deus para
sempre. Com isso, sua liberdade
alcançou a sua plena realização.

A vida eterna é o fruto definitivo da
doação divina ao homem. Por isso,
tem algo de infinito. No entanto, a
graça divina não elimina a natureza
humana, nem em seu ser, nem em
suas faculdades, nem sua



personalidade, nem o que tenha
merecido durante a vida. Por isso, há
distinção e diversidade entre aqueles
que gozam da visão de Deus, não
quanto ao objeto, que é o próprio
Deus, contemplado sem
intermediários, mas quanto à
qualidade do sujeito: "quem tem
mais caridade participa mais da luz
da glória e verá mais perfeitamente a
Deus e será feliz"[10].

4. O inferno como recusa definitiva
de Deus

A Sagrada Escritura afirma, repetidas
vezes, que os homens que não se
arrependerem dos seus pecados
graves perderão o prêmio eterno da
comunhão com Deus, sofrendo, pelo
contrário, a desgraça perpétua.
"Morrer em pecado mortal, sem
arrependimento e sem dar
acolhimento ao amor misericordioso
de Deus, significa permanecer
separado d'Ele para sempre, por



nossa própria e livre escolha. É este
estado de auto-exclusão definitiva da
comunhão com Deus e com os bem-
aventurados que se designa pela
palavra 'Inferno'" (Catecismo, 1033).
Não é que Deus predestine alguém à
condenação perpétua; é o homem
que, procurando o seu fim último à
margem de Deus e da sua vontade,
constrói para si um mundo isolado
onde não pode penetrar a luz e o
amor de Deus. O inferno é um
mistério, o mistério do Amor
recusado, é sinal do poder destruidor
da liberdade humana quando se
afasta de Deus[11].

Relativamente ao inferno, é tradição
distinguir entre 'pena de dano', a
mais fundamental e dolorosa, que
consiste na separação perpétua de
Deus, sempre desejado ardentemente
pelo coração humano, e 'pena dos
sentidos', a que se alude
frequentemente nos evangelhos com
a imagem do fogo eterno.



A doutrina sobre o inferno no Novo
Testamento apresenta-se como um
chamado à responsabilidade no uso
dos dons e talentos recebidos e à
conversão. A sua existência faz com
que o homem vislumbre a gravidade
do pecado mortal e a necessidade de
evitá-lo por todos os meios,
principalmente, como é lógico,
mediante a oração confiante e
humilde. A possibilidade da
condenação recorda aos cristãos a
necessidade de viver uma vida
inteiramente apostólica.

Sem dúvida, a existência do inferno é
um mistério: o mistério da justiça de
Deus para com aqueles que se
fecham ao Seu perdão
misericordioso. Alguns autores
pensaram na possibilidade da
aniquilação do pecador impenitente
quando morre. Esta teoria é difícil de
conciliar com o fato de que Deus deu,
por amor, a existência – espiritual e
imortal – a cada homem[12].



5. A purificação necessária para o
encontro com Deus

"Os que morrem na graça e na
amizade de Deus, mas não estão
completamente purificados, embora
tenham garantida sua salvação
eterna, passam, após sua morte, por
uma purificação, a fim de obter a
santidade necessária para entrar na
alegria do Céu" (Catecismo, 1030).
Pode-se pensar que muitos homens,
mesmo que não tenham vivido uma
vida santa na terra, não se
mantiveram definitivamente no
pecado. A possibilidade de serem
limpos das impurezas e imperfeições
da vida, mais ou menos malograda,
depois da morte apresenta-se, então,
como una nova bondade de Deus,
como uma oportunidade para se
preparar para entrar na comunhão
íntima com a santidade de Deus. "O
purgatório é uma misericórdia de
Deus, para limpar os defeitos



daqueles que desejam identificar-se
com Ele"[13].

O Antigo Testamento fala da
purificação ultra-terrena (cf. 2 Mc
12,40-45). São Paulo na primeira
Carta aos Coríntios (1 Cor 3,10-15),
apresenta a purificação cristã, nesta
vida e na futura, através da imagem
do fogo; fogo que, de algum modo,
emana de Jesus Cristo, Salvador, Juiz
e Fundamento da vida cristã[14].
Embora a doutrina do Purgatório não
tenha sido definida formalmente até
a Idade Média[15], a antiquíssima e
unânime prática de oferecer
sufrágios pelos defuntos,
especialmente mediante o santo
sacrifício eucarístico, é indício claro
da fé da Igreja na purificação ultra-
terrena. Com efeito, não teria sentido
rezar pelos defuntos se estivessem ou
já salvos no céu ou então condenados
no inferno. Os protestantes, na sua
maioria, negam a existência do
purgatório, já que lhes parece uma



confiança excessiva nas obras
humanas e na capacidade da Igreja
de interceder por aqueles que
deixaram este mundo.

Mais do que um lugar, o purgatório
deve ser considerado como um 
estado de temporário e doloroso
afastamento de Deus, no qual se
perdoam os pecados veniais, se
purifica a inclinação para o mal, que
o pecado deixa na alma, e se supera a
'pena temporal' devida ao pecado. O
pecado não só ofende a Deus, e causa
dano ao próprio pecador como
também, através da Comunhão dos
Santos, causa dano à Igreja, ao
mundo, à humanidade. A oração da
Igreja pelos defuntos restabelece, de
algum modo, a ordem e a justiça:
principalmente por meio da Santa
Missa, das esmolas, das indulgências
e das obras de penitência (cf. 
Catecismo, 1032).



Os teólogos ensinam que no
purgatório se sofre muito, de acordo
com a situação de cada um. No
entanto, trata-se de uma dor com
significado, "uma dor bem-
aventurada"[16]. Por isso, convidam-
se os cristãos a procurar a
purificação dos pecados na vida
presente mediante a contrição, a
mortificação, a reparação e a vida
santa.

6. As crianças que morrem sem o
Batismo

A Igreja confia à misericórdia de
Deus as crianças que morreram sem
terem recebido o Batismo. Há
motivos para pensar que Deus, de
algum modo, as acolhe, quer pelo
grande carinho que Jesus manifestou
pelas crianças (cf. Mc 10,14), quer
porque enviou o seu Filho com o
desejo de que todos os homens se
salvem (cf. 1 Tm 2,4). Ao mesmo
tempo, o fato de confiar na



misericórdia divina não é motivo
para adiar a administração do
Sacramento do Batismo às crianças
recém-nascidas (cf. CIC 867), que
confere uma particular configuração
com Cristo: "significa e realiza a
morte ao pecado e a entrada na vida
da Santíssima Trindade por meio da
configuração ao mistério pascal de
Cristo" (Catecismo, 1239).

Paul O'Callaghan

Bibliografia básica:

- Catecismo da Igreja Católica,
988-1050.

Leituras recomendadas:

João Paulo II, Catequese sobre o Credo
IV (audiências de 25-05-1999 a
4-08-1999).



Bento XVI, Enc. Spe Salvi, 30-11-2007.

São Josemaria, Homilia «A esperança
cristã», em Amigos de Deus, 205-221.

[1] Cf. São Tomás, Summa Contra
Gentiles, IV, 81.

[2] Cf. São Tomás, Summa Theologiae,
III. Suppl., qq. 78-86.

[3] Concílio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium, 48.

[4] Bento XVI, Enc. Spe Salvi,
30-11-2007, 45.

[5] Ibidem, 12.

[6] Cf. Ibidem, 13-15, 28, 48.

[7] Santo Agostinho, Confissões, 1, 1,
1.

https://www.escrivaworks.org.br/book/amigos_de_deus-capitulo-13.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/amigos_de_deus-capitulo-13.htm


[8] São Josemaria, Amigos de Deus,
221.

[9] Cf. Santo Agostinho, Epistulae, 55,
9.

[10] São Tomás, Summa Theologiae, I,
q. 12, a. 6, c.

[11] "Com a morte, a opção de vida
feita pelo homem torna-se definitiva;
esta sua vida está diante do Juiz. A
sua opção, que tomou forma ao longo
de toda a sua vida, pode ter
caracteres diversos. Pode haver
pessoas que destruíram totalmente
em si próprias o desejo da verdade e
a disponibilidade para o amor;
pessoas nas quais tudo se tornou
mentira; pessoas que viveram para o
ódio e espezinharam o amor em si
mesmas. Trata-se de uma perspectiva
terrível, mas algumas figuras da
nossa mesma história deixam
entrever, de forma assustadora,
perfis deste gênero. Em tais
indivíduos, não haveria nada de



remediável e a destruição do bem
seria irrevogável: é isto que se indica
com a palavra inferno" (Bento XVI,
Enc. Spe Salvi, 45).

[12] Cf. Ibidem, 47.

[13] São Josemaria, Sulco, 889.

[14] Com efeito, Bento XVI na Spe
Salvi diz que "alguns teólogos
recentes são de parecer que o fogo
que simultaneamente queima e salva
é o próprio Cristo, o Juiz e
Salvador" (Bento XVI, Enc. Spe Salvi,
47).

[15] Cf. DS 856, 1304.

[16] Bento XVI, Enc. Spe Salvi, 47.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-16-creio-

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-16-creio-na-ressurreicao-da-carne-e-na-vida-eterna/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-16-creio-na-ressurreicao-da-carne-e-na-vida-eterna/


na-ressurreicao-da-carne-e-na-vida-
eterna/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-16-creio-na-ressurreicao-da-carne-e-na-vida-eterna/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-16-creio-na-ressurreicao-da-carne-e-na-vida-eterna/

	16. Creio na ressurreição da carne e na vida eterna

