
opusdei.org

Tema 16. A
constituição
hierárquica da
Igreja

A Igreja é uma sociedade
estruturada onde uns têm a
missão de guiar os outros. A
assistência do Espírito Santo a
toda a Igreja para que ela não
se engane sobre as verdades em
que deve crer também é dada
ao magistério para que ensine
fiel e autenticamente a Palavra
de Deus. A Igreja sempre
chamou para o sacramento da
ordem apenas homens
batizados: sentiu-se vinculada à



vontade de Cristo, que escolheu
apenas homens como apóstolos.

01/10/2022

A Igreja na terra é, ao mesmo tempo,
comunhão e sociedade estruturada
pelo Espírito Santo através da
Palavra de Deus, dos sacramentos e
dos carismas. É comunhão dos filhos
de Deus porque todos são batizados e
comungam do mesmo Pão, que é
Cristo. É sociedade estruturada
porque entre os batizados há
relações estáveis em que uns têm a
missão de guiar os outros. Assim
como o pastor guia e cuida do
rebanho, levando-o a lugares seguros
onde se possa alimentar de boa
pastagem, segundo a imagem bíblica
(cf. Jo 10,11-18; Sal 22), assim Cristo
pede àqueles que designou pastores
da Igreja que façam o mesmo[1]. A
distinção entre pastor e rebanho e a



dedicação vital ao rebanho pelo
pastor, como Cristo que deu a vida
pelas ovelhas, é uma imagem bíblica
que – dentro de suas limitações
lógicas – pode ajudar a compreender
a presença simultânea da comunhão
e de uma estrutura social na Igreja.

Os mesmos sacramentos que
compõem a Igreja são os que a
estruturam para ser o sacramento
universal da salvação na terra.
Concretamente, por meio dos
sacramentos do Batismo,
Confirmação e Ordem, os fiéis
participam – de várias maneiras – da
missão sacerdotal de Cristo. As três
grandes posições históricas
encontradas na Igreja surgem da
ação do Espírito Santo nos
sacramentos e nos carismas: os fiéis
leigos, os ministros sagrados (que
receberam o sacramento da Ordem e
formam a hierarquia da Igreja: os
diáconos, sacerdotes e bispos) e
religiosos.



O fato de dizer que a Igreja tem uma
estrutura hierárquica não significa
que uns sejam mais que outros.
Todos, pelo Batismo, são chamados à
missão de levar os homens e o
mundo a Deus. Essa missão vem
diretamente de Deus, sem que
ninguém precise da permissão de
outro para realizá-la. No entanto,
para que seja realizada é necessária
a graça, porque sem Cristo nada
podemos fazer (cf. Jo 15,5). Portanto,
é necessário que alguns – a
hierarquia – tornem Cristo
sacramentalmente presente para os
outros, para que todos possam
cumprir a missão evangelizadora. O
serviço à missão de todos é a razão
da existência da função hierárquica
na Igreja. A relação entre os fiéis e a
hierarquia tem uma dinâmica
missionária e é uma continuação da
missão do Filho no poder do Espírito
Santo. Assim sendo, a hierarquia na
Igreja não é o resultado de
circunstâncias históricas em que um



grupo prevaleceu sobre outro
impondo sua vontade.

O Romano Pontífice

O Papa é o bispo de Roma e sucessor
de São Pedro, é o princípio e
fundamento perpétuo e visível da
unidade da Igreja. Cristo deu ao
apóstolo São Pedro a tarefa de
presidir o colégio apostólico e
confirmar os seus irmãos na fé (Lc
22,31-32). Todas as Igrejas
particulares estão unidas à Igreja de
Roma, e todos os Bispos que
presidem estas Igrejas estão em
comunhão com o Bispo de Roma, que
as preside na caridade. A função
deste último é servir à unidade do
episcopado e, assim, servir à unidade
da Igreja. Por isso, o Papa é o líder do
colégio dos bispos e pastor de toda a
Igreja, sobre a qual tem, por
instituição divina, a plena potestade,
suprema, imediata e universal. Este
poder do Papa tem um limite interno,



porque o Romano Pontífice está
dentro e não acima da Igreja de
Cristo. Portanto, ele está subordinado
à lei divina e à lei natural, como
todos os cristãos.

O Senhor prometeu que a sua Igreja
permanecerá sempre na fé (Mt 16,19)
e garante essa fidelidade com a sua
presença, em virtude do Espírito
Santo. Esta propriedade pertence à
Igreja como um todo (não a cada
membro). Por isso, os fiéis, em seu
conjunto, não erram quando aderem
infalivelmente à fé guiados pelo
magistério vivo da Igreja sob a ação
do Espírito Santo que guia uns e
outros. A assistência do Espírito
Santo a toda a Igreja para que não
erre na fé também é dada ao
magistério, para que ensine fiel e
autenticamente a Palavra de Deus na
Igreja. Em alguns casos específicos,
esta assistência do Espírito garante
que as intervenções do magistério
não contenham erro, razão pela qual



se costuma dizer que em tais casos o
magistério participa da mesma
infalibilidade que o Senhor prometeu
à sua Igreja. “A infalibilidade do
Magistério exerce-se quando o
Romano Pontífice, em virtude da sua
autoridade de supremo Pastor da
Igreja, ou o Colégio Episcopal, em
comunhão com o Papa, sobretudo
reunido num Concílio Ecumênico,
proclamam com um ato definitivo
uma doutrina que diz respeito à fé
ou à moral, e também quando o Papa
e os Bispos, no seu Magistério
ordinário, concordam ao propor uma
doutrina como definitiva. A tais
ensinamentos cada fiel deve aderir
com o obséquio da fé”[2].

A convicção da responsabilidade que
supõe a missão do Romano Pontífice
e a autoridade que ele possui para
cumpri-la leva os católicos a cultivar
uma intensa oração de intercessão
por ele. Além disso, a unidade com o
Papa os levará a evitar falar



negativamente em público sobre o
Romano Pontífice ou diminuir a sua
confiança nele, mesmo nos casos em
que não compartilham algum
critério pessoal concreto. Se isso
chegasse a acontecer, o desejo de ter
critério e de formar-se bem leva o
católico a pedir conselhos sobre
quaisquer dúvidas que possa ter,
rezar e aprofundar o assunto em que
encontra alguma dificuldade,
procurando compreender as
motivações com abertura de espírito,
o que pode exigir tempo e paciência.
Se a discrepância persistir, é
aconselhável permanecer em
silêncio[3] e pelo menos “prestar o
assentimento religioso do seu
espírito”[4] aos seus ensinamentos.

Os Bispos, sucessores dos
Apóstolos

A Igreja é Apostólica porque Cristo a
edificou sobre os Apóstolos,
testemunhas escolhidas da sua



Ressurreição e fundamento da sua
Igreja. Porque, com a ajuda do
Espírito Santo, ensina, guarda e
transmite fielmente o depósito da fé
recebido dos Apóstolos. É também
apostólica por sua estrutura, na
medida em que é instruída,
santificada e governada, até a volta
de Cristo, pelos Apóstolos e seus
sucessores, os bispos, em comunhão
com o sucessor de Pedro. A sucessão
apostólica é a transmissão, através
do sacramento da Ordem, da missão
e poder dos Apóstolos aos seus
sucessores, os bispos. Estes não
recebem todos os dons que Deus
ofereceu aos Apóstolos, mas apenas
os dons que receberam para
transmiti-los à Igreja. Graças a esta
transmissão, a Igreja permanece em
comunhão de fé e de vida com a sua
origem, enquanto ao longo dos
séculos orienta todo o seu apostolado
para difundir o Reino de Cristo na
terra[5].



O colégio dos bispos, em comunhão
com o Papa e nunca sem ele, exerce
também o poder supremo e pleno
sobre a Igreja. Os bispos receberam a
missão de ensinar como autênticas
testemunhas da fé apostólica; de 
santificar dispensando a graça de
Cristo no ministério da Palavra e dos
sacramentos, em particular a
Eucaristia; e de governar o povo de
Deus na terra[6].

Cristo instituiu a hierarquia
eclesiástica com a missão de torná-lo
presente a todos os fiéis pelos 
sacramentos e pela pregação da
Palavra de Deus com autoridade em
virtude do mandato recebido d’Ele.
Os membros da hierarquia também
receberam a missão de guiar o povo
de Deus (Mt 28,18-20). A hierarquia é
composta pelos ministros sagrados:
bispos, presbíteros e diáconos. O
ministério da Igreja tem uma
dimensão colegial, ou seja, a união
dos membros da hierarquia



eclesiástica está a serviço da
comunhão dos fiéis. Cada bispo
exerce o seu ministério como
membro do colégio episcopal – que
sucede ao colégio apostólico – e em
união com o seu líder, que é o Papa,
participando com ele e os outros
bispos na solicitude pela Igreja
universal. Além disso, se uma Igreja
particular lhe foi confiada, ele a
governa em nome de Cristo com a
autoridade que recebeu, com poder
ordinário, próprio e imediato, em
comunhão com toda a Igreja e sob o
Santo Padre. O ministério também
tem caráter pessoal, porque cada um
é responsável perante Cristo, que o
chamou pessoalmente e lhe conferiu
a missão pelo sacramento da Ordem.

A participação do presbitério no
ministério dos bispos

O ministério na Igreja é único,
porque o ministério apostólico é
único, mas, por instituição divina, é



participado em três graus:
episcopado, presbiterado
(sacerdócio) e diaconato. Essa
unidade do ministério se manifesta
na relação interna entre seus três
graus, que são cumulativos. Com
efeito, não há três classes ou tipos de
ministros, mas graus do mesmo e
único ministério, de um único
sacramento da Ordem. Quem
recebeu o grau de episcopado não
deixa de ser também sacerdote e
diácono, quem recebeu o sacerdócio
não deixa de ser diácono. Além disso,
este sacramento tem uma unidade
eclesial. É um ministério de
comunhão porque se exerce em
favor da comunhão e porque se
estrutura internamente como
comunhão ministerial com aqueles
que receberam o mesmo sacramento
em seus vários graus.

Em sua missão na Igreja particular, o
bispo conta com os sacerdotes
incardinados, que são seus principais



e insubstituíveis colaboradores. Os
presbíteros são revestidos do único e
mesmo sacerdócio ministerial de que
o bispo possui a plenitude. Eles o
recebem através do sacramento da
Ordem, com a imposição das mãos
pelo bispo e a oração de consagração.
A partir de então, passam a fazer
parte do presbitério, colégio estável
formado por todos os sacerdotes que,
juntamente com o bispo,
compartilham a mesma missão
pastoral em favor do povo de Deus.

Portanto, quando o bispo associa os
presbíteros a seu serviço e
responsabilidade, não o faz como
algo opcional ou conveniente, mas
como uma consequência necessária
da partilha da mesma missão, da
qual é o líder e que provém do
sacramento da Ordem. Os
presbíteros são os auxiliares mais
diretos do bispo na pastoral do povo
de Deus que lhe foi confiado. Eles
fazem presente a solicitude do bispo



em determinado lugar ou região,
pregam a Palavra de Deus e
celebram os sacramentos,
especialmente o sacramento da
Eucaristia.

Por que somente homens têm acesso
ao sacerdócio?

A Igreja sempre chamou à ordem do
sacerdócio apenas homens batizados.
No período patrístico houve algumas
seitas que defenderam um
sacerdócio feminino, mas já então
foram condenadas por Santo Irineu,
Santo Epifânio e Tertuliano. Chamar
apenas homens ao sacerdócio é uma
prática da Igreja que não mudou ao
longo de seus mais de vinte séculos
de missão. Além disso, não há
nenhum ensinamento conhecido
contra isso por parte dos pastores,
apesar do fato de que a missão cristã
muitas vezes foi realizada em um
ambiente onde as religiões
conheciam um sacerdócio feminino.



A razão fundamental para esta
decisão vem da Revelação. A Igreja
sempre se sentiu ligada à vontade de
Cristo, que escolheu como apóstolos
apenas homens. Ele poderia ter
escolhido para aquele colégio
apostólico a criatura mais excelsa,
sua Mãe Santíssima, mas não o fez. E
também poderia ter escolhido as
mulheres que o acompanhavam em
sua vida pública, algumas das quais
eram mais fiéis e mais fortes do que
alguns dos Apóstolos, mas não o fez.
Os Apóstolos, por sua vez, contaram
com a colaboração de homens e
mulheres, mas sentiram-se ligados à
vontade do Senhor na hora de eleger
os seus sucessores na missão
pastoral, para a qual escolheram
apenas homens. Pode-se pensar que
isso é fruto da mentalidade judaica,
mas em nenhum caso Cristo mostrou
sinais de atuação condicionada por
categorias culturais no
relacionamento com as mulheres, a
quem muito valorizou, ensinando a



igual dignidade entre homem e
mulher. De fato, seu comportamento
contrastou com o que era comum
entre os judeus da época, e o mesmo
aconteceu com os apóstolos, que
seguiam o Mestre também nessa
forma de agir.

Em vários momentos levantou-se a
possibilidade do acesso das mulheres
ao sacerdócio. Por um lado, esta
opinião ganha força com o desejo de
corresponder a situações culturais
que, de forma legítima, querem dar
mais importância ao papel da
mulher na sociedade e na família.
Esta maior atenção é o resultado de
uma compreensão mais profunda da
mensagem do Evangelho, que
proclama a igual dignidade de todos
os seres humanos. Mas, por outro
lado, esta opinião olha para a forma
sacramental da Igreja, com a sua
estrutura hierárquica, como se fosse
uma forma meramente humana de
se organizar. Em essência, afirmam



que se os cristãos se organizam para
a missão inspirando-se nas formas
culturais em que vivem, podem
agora incorporar as mulheres nessa
estrutura social. Desta forma,
mostrariam melhor a atenção às
mulheres que já se encontra presente
no Novo Testamento, e isso seria útil
para a missão porque estaria mais de
acordo com a mentalidade do
homem moderno.

Certamente há coisas na organização
da Igreja que são fruto da criação ou
absorção de formas sociais em que os
homens se organizaram, mas há
outras que foram escolhidas e
desejadas por Cristo. As primeiras
são fruto da criatividade humana em
sua resposta a Deus, as segundas são
dadas por Deus. As primeiras podem
ser alteradas dependendo da
utilidade para a missão. As segundas
não estão disponíveis para mudanças
substanciais, porque vêm de uma
vontade positiva de Cristo. Ao longo



da história, a Igreja discerne quais
pertencem ao primeiro grupo e quais
correspondem ao segundo. Às vezes
o discernimento não é uma tarefa
fácil, requer paciência, estudo,
meditação da Palavra de Deus e uma
disposição aberta ao seu desígnio.
Em seu momento, São Paulo VI e São
João Paulo II, depois de terem
estudado o assunto, reconheceram
que a Igreja não tem o poder de
admitir mulheres ao sacerdócio
ministerial. Em 1994, o Papa São João
Paulo II afirmou que este tema é um
ensinamento definitivo da Igreja, que
não é mais passível de revisão. No
ano seguinte, reconhecendo que isso
sempre foi ensinado por pastores
espalhados pelo mundo em suas
respectivas igrejas ao longo dos
séculos, a Congregação para a
Doutrina da Fé afirmou que era um
ensinamento que usufrui da
infalibilidade que Deus prometeu à
sua Igreja no seu magistério
ordinário e universal.



Miguel de Salis

Bibliografia básica

—Catecismo da Igreja Católica,
871-896.

— Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, 177-187, 333.

[1] Evangelii Gaudium, n. 24: “Os
evangelizadores contraem assim o
‘cheiro das ovelhas’, e estas escutam
a sua voz”.

[2] Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, 185.

[3] Cf. Instrução Donum veritatis, n.
31.



[4] Código de Direito Canônico, 752. Cf.
Catecismo da Igreja Católica, 892.

[5] Catecismo da Igreja Católica,
861-862

[6] Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, 184, 186 e ss.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-16-a-
constituicao-hierarquica-da-igreja/

(30/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-16-a-constituicao-hierarquica-da-igreja/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-16-a-constituicao-hierarquica-da-igreja/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-16-a-constituicao-hierarquica-da-igreja/

	Tema 16. A constituição hierárquica da Igreja

