
opusdei.org

Tema 15. A Igreja,
fundada por Cristo

Cristo foi manifestando ao
longo de sua vida como deveria
ser a sua Igreja. A Igreja é a
comunidade de todos os que
receberam a graça
regeneradora do Espírito pela
qual são filhos de Deus. Todos
os batizados participam do
sacerdócio comum. O
movimento ecumênico é uma
tarefa eclesial pela qual se
procura a unidade visível entre
os cristãos na única Igreja
fundada por Cristo.



01/10/2022

Cristo e a Igreja

A Igreja é um mistério, quer dizer
uma realidade na qual entram em
contato e comunhão Deus e os
homens. Igreja vem do grego
‘ekklesia’, que significa assembleia
dos convocados. No Antigo
Testamento, este termo foi utilizado
para traduzir o ‘quahal Yahweh’, ou
assembleia reunida por Deus com o
propósito de prestar culto. São
exemplos disso a assembleia sinaíta e
a que se reuniu em tempos do rei
Josias com o fim de louvar a Deus e
voltar à pureza da Lei (reforma). No
Novo Testamento tem várias
acepções, em continuidade com o
Antigo testamento, mas designa
especialmente o povo que Deus
convoca e reúne de todos os confins
da terra para constituir a assembleia



de todos os que, pela fé em sua
Palavra e no Batismo, são filhos de
Deus, membros de Cristo e templo do
Espírito Santo[1].

“A Igreja encontra origem e
consumação no desígnio eterno de
Deus. Foi preparada na Antiga
Aliança com a escolha de Israel, sinal
da reunião futura de todas as nações.
Fundada pelas palavras e pelas ações
de Jesus Cristo, foi realizada,
sobretudo mediante sua morte
redentora e a sua ressurreição. Foi
depois manifestada como mistério de
salvação mediante a efusão do
Espírito Santo no dia de Pentecostes.
Terá sua consumação no final dos
tempos como assembleia celeste de
todos os redimidos”[2].

A Igreja não foi fundada pelos
homens, nem sequer constitui uma
resposta humana nobre a uma
experiência da salvação realizada
por Deus em Cristo. Nos mistérios da



vida de Cristo, o ungido pelo Espírito,
cumpriram-se as promessas
anunciadas na Lei e nos profetas. Em
sua vida também – inteira – foi
fundada a Igreja. Não há um
momento único no qual Cristo tenha
fundado a Igreja, mas fundou-a em
toda a sua vida: desde a encarnação
até a sua morte, ressurreição,
ascensão e envio do Paráclito. Em
toda sua vida, Cristo – em quem
habitava o Espírito – foi
manifestando como deveria ser sua
Igreja, dispondo as coisas uma depois
da outra. Depois da sua Ascensão, o
Espírito foi enviado a toda a Igreja e
nela permanece recordando tudo o
que o Senhor disse aos Apóstolos e
guiando-a ao longo da história rumo
à sua plenitude. Ele é a causa da
presença de Cristo em sua Igreja
pelos sacramentos e pela Palavra, e a
adorna continuamente com diversos
dons hierárquicos e carismáticos
(Lumen gentium, nn 4 e 12). Por sua
presença cumpre-se a promessa do



Senhor de estar sempre com os seus
até o final dos tempos (Mt 28, 20).

Povo de Deus, corpo de Cristo e
comunhão dos santos

A Igreja recebe diferentes nomes na
Sagrada Escritura, cada um dos quais
sublinha especialmente alguns
aspectos do mistério da comunhão de
Deus com os homens. ‘Povo de Deus’,
título que Israel recebeu. Quando se
aplica à Igreja, novo Israel, quer
dizer que Deus não quis salvar os
homens isoladamente, mas
constituindo-os num único povo
reunido pela unidade do Pai, do Filho
e do Espírito Santo, que o conhecesse
na verdade e o servisse santamente
(Lumen gentium, 4 e 9; São Cipriano, 
De Orat Dom. 23; CSEL 3, p. 285).

Significa também que ela foi
escolhida por Deus. O Povo é de Deus
e não é propriedade de nenhuma
cultura, governo ou nação. É, além
disso, uma comunidade visível que



está a caminho – entre as nações –
rumo à sua pátria definitiva. Neste
último sentido pode-se dizer que
“Igreja e sínodo são sinônimos” (São
João Crisóstomo, Explicatio in
Psalmum 149: G 55, 493). Todos
caminhamos juntos rumo a um
mesmo destino comum, todos somos
chamados a uma mesma missão,
todos estamos unidos em Cristo e no
Espírito Santo com Deus Pai. Nesse
povo todos têm a comum dignidade
dos filhos de Deus, uma missão
comum de ser sal da terra, um fim
comum, que é o Reino de Deus. Todos
participam das três funções de
Cristo[3].

Quando dizemos que a Igreja é o
‘corpo de Cristo’ queremos sublinhar
que, com o envio do Espírito Santo,
Cristo une intimamente consigo os
fiéis, sobretudo na Eucaristia porque
nela os fiéis se mantêm e crescem
unidos na caridade formando um só
corpo na diversidade dos membros e



funções. Indica também que a saúde
e a doença de um membro
repercutem em todo o corpo (1 Cor
12, 1-24), e que os fiéis como
membros de Cristo são seus
instrumentos para atuar no mundo[4].
A Igreja também é chamada ‘Esposa
de Cristo’ (Ef. 5, 26s), o que acentua,
dentro da união que a Igreja tem com
Cristo, a distinção entre Cristo e sua
Igreja. Também indica que a Aliança
de Deus com os homens é definitiva,
Deus é fiel às suas promessas e a
Igreja lhe corresponde fielmente
sendo Mãe fecunda de todos os filhos
de Deus.

O Concílio Vaticano II retomou uma
antiga expressão para designar a
Igreja: ‘comunhão’. Indica-se com
isto que ela é a expansão da
comunhão íntima da Santíssima
Trindade com os homens, que nesta
terra ela já é comunhão com a
Trindade divina, embora ainda não
se tenha consumado em sua



plenitude. A Igreja é, além de
comunhão, sinal e instrumento dessa
comunhão para todos os homens. Por
ela participamos da vida íntima de
Deus e pertencemos à família de
Deus como filhos no Filho (Gaudium
et Spes, 22) pelo Espírito. Isto é
realizado especificamente nos
sacramentos, principalmente na
Eucaristia, também chamada muitas
vezes comunhão (1 Cor 10, 16).

A Igreja é communio sanctorum:
comunhão dos santos, quer dizer,
comunidade de todos os que
receberam a graça regeneradora do
Espírito pela qual são filhos de Deus,
unidos a Cristo e chamados santos.
Uns ainda caminham nesta terra,
outros já morreram e se purificam,
também com a ajuda de nossas
orações. Outros, enfim, já gozam da
visão de Deus e intercedem por nós.
A comunhão dos santos também
quer dizer que todos nós cristãos
temos em comum os dons santos, em



cujo centro está a Eucaristia, todos os
outros sacramentos que se ordenam
a ela e todos os outros dons e
carismas.

Pela comunhão dos santos, os
méritos de Cristo e de todos os santos
que nos precederam na terra
ajudam-nos na missão que o próprio
Senhor nos pede para realizar na
Igreja. Os santos que estão no Céu
não assistem com indiferença a vida
da Igreja peregrina, e aguardam que
a plenitude da comunhão dos santos
se realize com a segunda vinda do
Senhor, o juízo e a ressurreição dos
corpos. A vida concreta da Igreja
peregrina e de cada um de seus
membros têm grande importância
para a realização de sua missão, para
a purificação de muitas almas e para
a conversão de tantas outras: “De
que tu e eu nos portemos como Deus
quer – não o esqueças – dependem
muitas coisas grandes”[5].



Cabe, ao mesmo tempo, a desgraça
de que os fiéis não respondam como
Deus quer, devido a suas limitações,
a seus equívocos ou ao pecado
cometido. Algumas das parábolas do
Reino explicam que o trigo convive
com a cizânia, os peixes bons com os
maus, até o fim do mundo. São Paulo
reconhecia que os Apóstolos levavam
o grande tesouro em vasos de barro
(2 Cor 4, 7) e há várias advertências
no Novo Testamento contra os falsos
profetas e contra os que
escandalizam os outros (por
exemplo, Ap 2 e 3)[6]. Como na Igreja
primitiva, também agora os pecados
dos cristãos (ministros ou fiéis não
ordenados) têm uma certa
repercussão na missão e nos outros
cristãos. Ela é maior quando quem
peca – por ação ou omissão – é um
ministro ou tem a responsabilidade
de velar pelos outros, podendo
inclusive causar escândalo (convite a
pecado). Embora os pecados afetem a
comunhão e esse efeito possa ser



inclusive bem visível, nunca poderão
ofuscar completamente a santidade
da Igreja nem sufocar
completamente sua missão, porque
equivaleria a afirmar que o mal pode
mais que o amor que Deus
manifestou e continua manifestando
pelos homens. Além disso, a
repercussão do bem que tantos
cristãos realizam é menos visível,
mas muito maior, que a do pecado. A
oração de todos os cristãos pelo Papa,
pelos bispos, por todo clero, pelos
religiosos e leigos é uma resposta de
fé diante dessa situação que a Igreja
vive até que o seu mistério seja
consumado na pátria celeste. Mesmo
reconhecendo a presença dos
pecadores na Igreja, nosso Padre
afirmava que isso “não autoriza de
modo algum a julgar a Igreja com
critérios humanos, sem fé teologal,
atendendo apenas à maior ou menor
qualidade de certos eclesiásticos ou
de certos cristãos. Proceder assim é
permanecer na superfície. O mais



importante na Igreja não é ver como
nós, os homens, correspondemos,
mas ver o que Deus realiza. A Igreja
é nem mais nem menos Cristo
presente entre nós, Deus que vem até
à humanidade para salvá-la,
chamando-nos com a sua Revelação,
santificando-nos com a sua graça,
sustentando-nos com a sua ajuda
constante, nos pequenos e nos
grandes combates da vida diária.
Podemos chegar a desconfiar dos
homens, e cada um deve desconfiar
pessoalmente de si mesmo e coroar
seus dias com um mea culpa, com um
ato de contrição profundo e sincero.
Mas não temos o direito de duvidar
de Deus. E duvidar da Igreja, da sua
origem divina, da eficácia salvadora
da sua pregação e dos seus
sacramentos é duvidar do próprio
Deus, é não crer plenamente na
realidade da vinda do Espírito
Santo”[7].



A comunhão dos santos é
organicamente estruturada na terra,
porque Cristo e o Espírito a tornaram
continuam tornando sacramento da
Salvação, ou seja, meio e sinal pelo
qual Deus oferece a Salvação à
humanidade. A Igreja é estruturada
internamente segundo as relações
entre os que, pelo Batismo, têm o
sacerdócio comum e os que, além
disso, receberam o sacerdócio
ministerial pelo sacramento da
Ordem. A Igreja também se estrutura
externamente na comunhão das
igrejas particulares, formadas à
imagem da Igreja universal e
presidida cada uma por seu próprio
bispo. Analogamente esta comunhão
existe também em outras realidades
eclesiais. A Igreja assim estruturada,
serve ao Espírito de Cristo para a
missão (cf. Lumen gentium, 8).

Sacerdócio comum



Ao entrar na Igreja, os cristãos
renascem em Cristo e, com Ele, são
feitos reis e sacerdotes pelo sinal da
Cruz; pela unção do Espírito são
consagrados sacerdotes. Além disso,
alguns recebem o sacramento da
Ordem, pelo qual são capacitados
para tornar Cristo sacramentalmente
presente para os outros fiéis, seus
irmãos, pregar a Palavra de Deus e
guiar seus irmãos no que concerne a
fé e a vida cristã. Com esta distinção
entre a condição cristã comum e os
ministros sagrados, Deus mostra que
deseja comunicar sua graça através
de outros, que a salvação vem de fora
de cada um de nós e não depende
das nossas capacidades pessoais. Na
Igreja de Deus, há, pois, dois modos
essencialmente distintos de
participar do sacerdócio de Cristo
que estão mutuamente ordenados
entre si; essa mútua ordenação não é
uma mera condição moral para o
desenvolvimento da missão, mas o
modo como o sacerdócio de Cristo se



torna presente nesta terra (Lumen
gentium, 10, 11).

O sacerdócio não se reduz, portanto,
a um serviço específico dentro da
Igreja, porque todos os cristãos
receberam um carisma específico e
se reconhecem membros de uma
estirpe real e participam da função
sacerdotal de Cristo (cf. São Leão
Magno, Sermones, IV, 1: PL 54, 149).
Trata-se de uma condição comum a
todos os cristãos, homens e
mulheres, leigos e ministros
sagrados, que foi recebida com o
Batismo e reforçada pela
Confirmação. Todos os cristãos têm
em comum, portanto, a condição de
fiéis, ou seja, ao ser “incorporados a
Cristo mediante o Batismo, são
constituídos membros do povo de
Deus. Tendo-se tornado
participantes, segundo a própria
condição, da função sacerdotal,
profética e régia de Cristo, são
chamados a exercer a missão



confiada por Deus à Igreja. Entre eles
subsiste uma verdadeira igualdade
na sua dignidade de filhos de
Deus”[8]. O sacerdócio comum é
exercido na resposta à chamada para
a santidade e para continuar a
missão de Cristo, que todos
receberam com o Batismo.

No hebraísmo, nas religiões que
rodearam Israel e em muitas outras
religiões, o sacerdote faz o papel de
mediador. Quem quer entrar em
relação com Deus tem, portanto, que
pedir ao sacerdote que o faça em seu
nome. A função do sacerdote é de
mediação: unir os homens a Deus e
Deus aos homens, oferecer sacrifícios
e abençoar. Para explicar o
sacerdócio dos fiéis, os Padres da
Igreja sublinharam que cada um dos
cristãos tinha acesso direto a Deus.
Porque todos participamos do
sacerdócio de Cristo, há uma
proximidade de todos os cristãos com
Deus, sem mediações.



O cristão está concretamente – por
sua união com Cristo – capacitado
para oferecer sacrifícios espirituais,
levar o mundo a Deus e Deus ao
mundo. Todos os batizados são
chamados a colocar em relação Deus
e os outros. Há uma dimensão
ascendente e outra descendente do
sacerdócio comum. A ascendente nos
capacita para elevar a Deus nossas
vidas com tudo o que implicam,
junto com Cristo. Nele, na Santa
Missa, nossos pequenos trabalhos e
sacrifícios adquirem um valor de
eternidade. Mais para a frente, no
Céu, nós os veremos transfigurados.

A dimensão descendente do
sacerdócio comum implica que o
sacerdote comunica os dons de Deus
aos homens. Torna-nos instrumentos
da santidade dos outros, por
exemplo, com o nosso apostolado.
Realizamos isso através da missão
dos pais quando ajudam seus filhos a
crescer na fé, na esperança e na



caridade, ou na santificação do
matrimônio e da vida familiar.
Também quando aproximamos de
Deus nossos amigos e nossos colegas
de trabalho: “Enquanto vocês
realizam a sua atividade na própria
entranha da sociedade, participando
de todos as aspirações nobres e em
todos os trabalhos honrados dos
homens, não devem perder de vista o
profundo sentido sacerdotal que a
sua vida tem: devem ser mediadores
em Cristo Jesus para levar todas as
coisas a Deus e para que a graça
divina vivifique tudo”[9]. Tal missão
santificadora dos cristãos não
ordenados está intimamente unida à
missão santificadora dos ministros
sagrados, e precisa dela. São
Josemaria explicava isso, falando
concretamente do apostolado de seus
filhos, explicando que cada um
“procura ser apóstolo em seu próprio
ambiente de trabalho, aproximando
as almas de Cristo, através do
exemplo e da palavra: do diálogo.



Mas no apostolado, ao conduzir as
almas pelos caminhos da vida cristã,
acaba-se chegando ao muro
sacramental. A função santificadora
do leigo tem necessidade da função
santificadora do sacerdote, que
administra o sacramento da
penitência, celebra a Eucaristia, e
proclama a palavra de Deus em
nome da Igreja”[10].

O sacerdócio comum também
comporta a missão real de Cristo,
pela qual todos os cristãos fazem
com que Cristo reine em suas vidas e
em seu ambiente, servindo os outros,
especialmente os pobres, os doentes,
e todos os necessitados. O serviço é o
modo de exercício da dignidade real
dos cristãos. Ajuda-nos igualmente a
descobrir e a realizar o que Deus
pensou para o mundo.

Deus pensou no sacerdócio comum e
no ministerial mutuamente
ordenados entre si na Igreja. Seu



sacerdócio se apresenta na terra
nessa mútua articulação. O
clericalismo é, por isso, um
desequilíbrio desta ordenação
mútua. Este desequilíbrio acontece
quando os ministros invadem o
campo dos fiéis em assuntos e coisas
que não lhes dizem respeito, ou
quando os fiéis não-ordenados
invadem o campo do sacerdócio
ministerial realizando funções que
são dos ministros.

Diversidade de vocações na Igreja

A Igreja deve anunciar e instaurar
entre todos os povos o Reino de Deus
inaugurado por Cristo. Ela é na terra
o germe e o início deste Reino.
Depois da sua Ressurreição, o Senhor
enviou os Apóstolos para anunciar o
Evangelho, batizar e ensinar a
cumprir tudo o que Ele havia
mandado (Mt 28, 18ss). O Senhor
deixou para sua Igreja a mesma
missão que o Pai lhe tinha confiado



(Jo 20, 21). Desde o início da Igreja
esta missão foi realizada por todos os
cristãos (At 8, 4; 11, 19), que muitas
vezes chegaram ao sacrifício da
própria vida para cumpri-la. O
mandato missionário do Senhor tem
a fonte no amor eterno de Deus, que
enviou seu Filho e seu Espírito
porque “quer que todos os homens se
salvem e cheguem ao conhecimento
da verdade (1 Tm 2, 4).

Nesta missão estão contidas as três
funções da Igreja na terra: o munus
profeticum (anunciar a boa nova da
salvação em Cristo), o munus
sacerdotale (tornar efetivamente
presente e transmitir a vida de Cristo
que salva pelos sacramentos e pela
graça) e o munus regale (ajudar os
cristãos a cumprir a missão de levar
o mundo a Deus e de crescer em
santidade). Embora todos os fiéis
compartilhem essa mesma missão,
nem todos desempenham o mesmo
papel. Alguns sacramentos e



carismas configuram e capacitam os
cristãos para determinadas funções
ligadas à missão.

Como vimos, os que têm o sacerdócio
comum e os que têm também o
sacerdócio ministerial estão
mutuamente ordenados entre si, de
tal modo que tornam presente o
sacerdócio e a mediação de Cristo na
terra, os dons da graça, a força e a
luz de que todos necessitam para
desenvolver a missão. Alguns deles
foram conformados com Cristo
cabeça da Igreja de uma forma
específica, distinta dos outros. Tendo
recebido o sacramento da Ordem,
possuem o sacerdócio ministerial
para tornar Cristo sacramentalmente
presente para todos os outros fiéis.
Os que receberam a plenitude do
sacramento da Ordem são os Bispos,
sucessores dos Apóstolos. Os que
receberam o sacramento da Ordem
em seu segundo grau são os
presbíteros, que ajudam diretamente



os bispos. O terceiro grau do
sacramento da Ordem, diaconal,
configura o cristão com Cristo
servidor, para ajudar o bispo e os
presbíteros na pregação, na caridade
e na celebração de alguns
sacramentos.

No que diz respeito à missão de levar
o mundo a Deus, há duas grandes
condições de vida ligadas a essa
tarefa. Uns têm a peculiar vocação de
levar o mundo a Deus a partir de
dentro, são os leigos. Fazem isso
ordenando de acordo com a vontade
de Deus os assuntos temporais com
os quais sua vida está entretecida (cf.
Lumen gentium, 31). Posto que
participam do sacerdócio de Cristo,
os leigos participam de sua missão
santificadora, profética e real[11].
Participam da missão sacerdotal de
Cristo quando oferecem como
sacrifício espiritual, sobretudo na
Eucaristia, a própria vida com todas
as suas obras. Participam da missão



profética de Cristo quando acolhem
na fé a Palavra de Cristo, e a
anunciam ao mundo com o
testemunho da vida e da palavra.
Participam da missão régia de Cristo
porque recebem dele o poder de
vencer o pecado em si mesmos e no
mundo, por meio da abnegação e da
santidade da própria vida, e
impregnam de valores morais as
atividades temporais do homem e as
instituições da sociedade.

Outros têm a vocação peculiar de
afastar-se das realidades e atividades
seculares, vivendo segundo um
estado de vida específico que se
assemelha, em termos humanos, à
condição de vida que os homens
terão no final (não se casam e
frequentemente vivem como irmãos
em comunidades, não possuem bens,
muitas vezes mudam de nome para
significar assim que morrem para
sua vida anterior, etc.). Para entrar
nesse estado de vida consagram-se



de modo especial a Deus pela
profissão dos conselhos evangélicos:
castidade (no celibato ou virgindade),
pobreza e obediência. A vida
consagrada é um estado de vida
reconhecido pela Igreja, que
participa de sua missão mediante
uma plena entrega a Cristo e aos
irmãos dando testemunho da
esperança do Reino dos céus[12]. Com
seu estado de vida, recordam
concretamente a todos os outros que
não têm neste mundo um domicílio
permanente, dão um testemunho
público de que todas as realizações
humanas deverão ser transfiguradas
no dia da vinda do Senhor e levam o
mundo a Deus por atração, não
através das atividades e assuntos dos
quais se afastaram (cf. Lumen
gentium, 44; PC, 5).

Leigos e religiosos levam o mundo a
Deus a partir de posições diferentes:
os primeiros de dentro e
promovendo o desenvolvimento da



criação de acordo com a disposição
divina (cf. Gn 2, 15); os segundos, de
fora, atraindo a criação para a sua
consumação, que eles antecipam
simbolicamente em sua forma de
vida. Os leigos precisam que os
religiosos lhes recordem que não se
pode levar o mundo a Deus sem o
espírito das bem-aventuranças, os
religiosos precisam que os leigos lhes
recordem que a vocação original do
homem é levar a criação à perfeição
que Deus quis para ela; uns e outros,
em comunhão, servem à edificação
do Reino de Deus. A vida consagrada
também contribui muito para
animar cristãmente o mundo através
de obras de caridade, beneficência e
assistência social, às quais se dedica
com generosidade.

Na vida da Igreja vão surgindo, além
disso, muitos caminhos e modos de
levar a cabo a missão comum. O
século XX viu nascer muitas
realidades, movimentos, novas



comunidades monásticas e outras
instituições mais recentes que
colaboram todas na evangelização
através de seus próprios carismas.

Oitavário pela unidade dos
cristãos

A Igreja é Una porque a sua origem e
modelo é a Santíssima Trindade;
porque Cristo – seu fundador –
restabelece a unidade de todos em
um só corpo; porque o Espírito Santo
une os fiéis com a Cabeça, que é
Cristo. Esta unidade manifesta-se em
que os fiéis professam uma mesma
fé, celebram os mesmos sacramentos,
estão unidos numa mesma
hierarquia, têm uma esperança
comum e a mesma caridade.

A Igreja subsiste como sociedade
constituída e organizada no mundo
na Igreja Católica, governada pelo
sucessor de Pedro e pelos bispos em
comunhão com ele (cf. Lumen
gentium, 8). Só nela podemos obter a



plenitude dos meios de salvação uma
vez que o Senhor confiou todos os
bens da Nova Aliança só ao Colégio
apostólico, cuja cabeça é Pedro.
Cristo deu a unidade à Igreja e ela
subsiste na Igreja Católica. Essa
unidade não se perde por causa das
desuniões dos cristãos entre si. As
separações entre cristãos causam, no
entanto, uma ferida na Igreja, pode
causar escândalo e atrasam a
evangelização.

Os que nasceram em um estado de
separação da Igreja Católica não
podem simplesmente ser
considerados cismáticos ou
heréticos. Em suas comunidades e
Igrejas podem receber a graça
através do Batismo. Há nelas muitos
bens de santificação e de verdade
que procedem de Cristo e
impulsionam à unidade católica, e o
Espírito Santo serve-se delas como
instrumento de salvação, pois a sua
força vem da plenitude de graça e



verdade que Cristo deu à Igreja
católica[13].

Os membros dessas Igrejas e
comunidades incorporam-se a Cristo
no Batismo e por isso os
reconhecemos como irmãos. Estamos
em certa comunhão de orações e
outros benefícios espirituais,
inclusive certa verdadeira união no
Espírito Santo, com os cristãos que
não pertencem à Igreja Católica
(Lumen gentium, 15). Podemos
crescer em unidade: aproximando-
nos mais de Cristo e ajudando os
outros cristãos a estarem mais perto
d’Ele; fomentando a unidade no
essencial, a liberdade no acidental e
a caridade em tudo; tornando a casa
de Deus mais habitável para os
outros; crescendo em veneração e
respeito pelo Papa e a hierarquia,
ajudando-os e seguindo seus
ensinamentos.



O movimento ecumênico é uma
tarefa eclesial pela qual se procura a
unidade visível entre os cristãos na
única Igreja fundada por Cristo.
Trata-se de um desejo do Senhor (Jo
17, 21). Realiza-se com a oração, com
a conversão do coração, o recíproco
conhecimento fraterno e o diálogo
teológico.

O Oitavário de oração pela unidade
dos cristãos é uma das atividades do
movimento ecumênico, no chamado
ecumenismo espiritual. Nasceu nos
Estados Unidos da América em 1908,
por iniciativa episcopaliano Paul
Watson, que depois converteu-se à
Igreja Católica. Os papas Pio X e
Bento XV elogiaram e animaram
todos os católicos a se unirem a esta
iniciativa. Ele é celebrado entre 18 de
janeiro e 25 de janeiro, festa da
Conversão de São Paulo. Além da
Igreja Católica, é praticado em várias
Igrejas ortodoxas e em muitas
comunidades cristãs. Em alguns



lugares inclui encontros de oração ou
mesmo uma oração litúrgica, como
as Vésperas, com a presença de
cristãos que não estão em plena
comunhão com a Igreja Católica. O
que é mais praticado por todos, no
entanto, é a oração pessoal por esta
intenção comum em favor da
unidade visível dos cristãos durante
os oito dias indicados.

Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica, 748-945

Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, 147-193

São João Paulo II, Ut unum sint,
25/05/1995



[1] Catecismo da Igreja Católica, 777;
cf. Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, 147.

[2] Compêndio do Catecismo de Igreja
Católica, 149; cf. Catecismo da Igreja
Católica, 778.

[3] Catecismo da Igreja Católica,
782-786.

[4] Catecismo da Igreja Católica,
787-795.

[5] São Josemaria Escrivá, Caminho, n.
755

[6] “Há mais de um quarto de século,
ao recitar o Credo e afirmar a minha
fé na divindade da Igreja, una, santa,
católica e apostólica, em muitas
ocasiões acrescento, apesar dos
pesares. Quando uma vez por outra
comento este costume e alguém me
pergunta a que me quero referir,
respondo: aos teus pecados e aos



meus” (São Josemaria Escrivá, É
Cristo que passa, n. 131).

[7] São Josemaria Escrivá, É Cristo que
passa, n. 131

[8] Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, 177.

[9] São Josemaria Escrivá, Cartas,
Roma, 28/03/1955, n. 4.

[10] São Josemaria Escrivá, Entrevistas
com Mons. Josemaria Escrivá, n. 69.
“A santidade – quando é verdadeira –
transborda do recipiente para encher
outros corações, outras almas, dessa
superabundância. Nós, os filhos de
Deus, santificamo-nos santificando –
Propaga-se à tua volta a vida cristã?
Pensa nisso diariamente” (Forja, n.
856).

[11] Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, 189-191.



[12] Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica ,192 e seguintes. “Nossa
missão de cristãos é proclamar essa
realeza de Cristo, anunciá-la com a
nossa palavra e as nossas obras. O
Senhor quer os seus em todas as
encruzilhadas da terra. Chama
alguns ao deserto, para que se
desentendam dos avatares da
sociedade dos homens e com o seu
testemunho recordem aos demais
que Deus existe. Confia a outros o
ministério sacerdotal. Mas quer a
grande maioria dos homens no meio
do mundo, nas ocupações terrenas.
Estes cristãos devem, pois, levar
Cristo a todos os ambientes em que
desenvolvem as suas tarefas
humanas: à fábrica, ao laboratório,
ao cultivo da terra, à oficina do
artesão, às ruas das grandes cidades
e aos caminhos de montanha” (São
Josemaria Escrivá,É Cristo que passa,
n. 105).

[13] Catecismo da Igreja Católica, 819.



Miguel de Salis

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-15-a-
igreja-fundada-por-cristo/ (31/12/2025)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-15-a-igreja-fundada-por-cristo/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-15-a-igreja-fundada-por-cristo/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-15-a-igreja-fundada-por-cristo/

	Tema 15. A Igreja, fundada por Cristo

