
opusdei.org

15. A Igreja e o
Estado

A salvação realizada por Cristo
e, consequentemente, a missão
da Igreja, dirige-se ao homem
em sua integridade e, portanto,
como pessoa que vive em
sociedade.

15/01/2015

1. A missão da Igreja no mundo

A salvação realizada por Cristo e,
consequentemente, a missão da
Igreja, dirige-se ao homem em sua
integridade: por isso, quando a Igreja



propõe sua doutrina social, não só
não se afasta da sua missão, mas
cumpre-a fielmente. Mais ainda, a
evangelização não seria autêntica se
não levasse em consideração a
relação entre o Evangelho e a
conduta pessoal, tanto em nível
individual quanto social. Além disso,
a Igreja vive no mundo e, é lógico,
inclusive necessário, que se relacione
com ele de modo harmônico,
respeitando a estrutura e finalidade
próprias da natureza das diversas
organizações humanas.

Assim, pois, a Igreja tem a missão,
que é também um direito, de ocupar-
se dos problemas sociais; e quando o
faz, “não pode ser acusada de
ultrapassar seu campo específico de
competência e, muito menos, o
mandato recebido do Senhor ”[1].

A missão da Igreja neste âmbito não
se limita a propor uma normativa
ética. Trata-se, mais basicamente, de



mostrar a dimensão evangélica da
vida social, segundo a completa
verdade sobre o homem, de ensinar
a conduta congruente com essa
verdade e de exortar seu
cumprimento.

De fato, entre a vida cristã e a
promoção humana existe uma
profunda e essencial união: um nexo
antropológico, um vinculo teológico e
um dever de caridade[2]. Essa
harmonia, entretanto, não comporta
sua confusão: a meta da conduta
cristã é a identificação com Cristo;
sua liberação é, essencialmente,
libertação do pecado, que certamente
exige o empenho nas liberações
setoriais[3]. Esta distinção é a base
da autonomia das realidades
terrenas.

Os ensinamentos do Magistério neste
campo não se estendem, portanto,
aos aspectos técnicos, nem propõem
sistemas de organização social que



não pertencem à sua missão. Estes
ensinamentos pretendem apenas a
formação das consciências; e assim
não levantam obstáculos à
autonomia das realidades
terrenas[4].

Assim, pois, não compete à
Hierarquia uma função direta na
organização da sociedade; sua
missão é ensinar e interpretar de
modo autêntico os princípios morais
nesse campo. Por isso, a Igreja aceita
qualquer sistema social em que se
respeite a dignidade humana; e os
fiéis devem acolher o Magistério
social com uma adesão da
inteligência, da vontade e das obras
(cf. Lc 10, 16; Catecismo, 2032 e 2037).

2. Relação entre a Igreja e o Estado

A religião e a política são âmbitos
distintos, embora não separados, pois
o homem religioso e o cidadão se
fundem na mesma pessoa, que é
chamada a cumprir tanto seus



deveres religiosos quanto seus
deveres sociais, econômicos e
políticos. É necessário, entretanto,
que “os fiéis aprendam a distinguir
com cuidado os direitos e os deveres
que lhes concernem por sua filiação
à Igreja e os que lhes competem
enquanto membros da sociedade
humana. Esforcem-se por conciliá-los
entre si, tendo presente que em
qualquer assunto temporal devem
guiar-se pela consciência cristã, dado
que nenhuma atividade humana,
nem sequer na ordem temporal,
pode subtrair-se ao império de Deus.
Em nosso tempo, concretamente, é
da maior importância que esta
distinção e esta harmonia brilhem
com suma claridade no
comportamento dos fiéis”[5]. Pode-se
dizer que nestas palavras resume-se
a maneira pela qual os católicos
devem viver o ensinamento do
Senhor: “Dai a Cesar o que é de Cesar
e a Deus o que é de Deus” (Mt 22, 21).



A relação entre a Igreja e o Estado
comporta, portanto, uma distinção
sem separação, uma união sem
confusão (cf. Mt 22, 15-21). Essa
relação será correta e frutuosa se
obedecer a três princípios
fundamentais: aceitar a existência de
um âmbito ético que precede e
informa a esfera política; distinguir a
missão da religião e da política;
favorecer a colaboração entre esses
dois âmbitos.

a) Os valores morais devem
informar a vida política

A proposta de um “Estado ético”, que
pretende regular o comportamento
moral dos cidadãos, é uma teoria
amplamente rejeitada, já que, com
frequência, leva ao totalitarismo ou,
pelo menos, implica numa tendência
marcadamente autoritária. Não
compete ao Estado decidir o que está
bem ou o que está mal, mas sim a
obrigação de buscar e promover o



bem comum e, para isso, às vezes,
necessitará regular sobre o
comportamento dos cidadãos.

Esta rejeição a um “Estado ético”,
entretanto, não deve conduzir ao
erro oposto: a “neutralidade” moral
do mesmo, que, de fato, não existe,
nem se pode dar. Com efeito, os
valores morais indicam os critérios
que favorecem o desenvolvimento
integral das pessoas; esse
desenvolvimento, em sua dimensão
social, faz parte do bem comum
terreno; e o principal responsável
pelo bem comum é o Estado. O
Estado deve, entre outras coisas,
favorecer a conduta moral das
pessoas, pelo menos na vida social.

b) A Igreja e o Estado se
distinguem por sua natureza e por
seus fins

A Igreja recebeu de Cristo o mandato
apostólico: “ide, pois, e ensinai a
todas as nações, batizando-as em



nome do Pai e do Filho e do Espírito
Santo” (Mt 28, 19-20). Com sua
doutrina e com sua atividade
apostólica, a Igreja contribui para a
reta ordenação dos assuntos
temporais, de modo que sirvam ao
homem para alcançar seu fim último
e não o desviem dele.

Os meios que a Igreja utiliza para
levar a cabo sua missão são, antes de
tudo, espirituais: a pregação do
Evangelho, a administração dos
sacramentos, a oração. Necessita
também utilizar de meios materiais,
adequados à natureza de seus
membros, que são pessoas humanas
(cf. At 4, 32-37; 1 Tm 5,18); estes
meios deverão ser sempre conformes
ao Evangelho. A Igreja necessita
ainda de independência para
realizar sua missão no mundo, mas
não de um predomínio de caráter
político ou econômico (cf. Catecismo,
2246; Compêndio, 426)[6].



O Estado é uma instituição que
deriva da natural sociabilidade
humana, cuja finalidade é o bem
comum temporal da sociedade civil;
este bem não é apenas material, mas
também espiritual, pois os membros
da sociedade são pessoas com corpo
e alma. O progresso social requer,
além dos meios materiais, outros
muitos bens de caráter espiritual: a
paz, a ordem, a justiça, a liberdade, a
segurança etc. Estes bens só podem
ser alcançados mediante o exercício
das virtudes sociais, que o Estado
deve promover e tutelar (por ex. a
moralidade pública).

A diversidade entre o âmbito
religioso e o político implica que o
Estado não goza de “sacralidade”,
nem deve governar as consciências,
já que o fundamento moral da
política se encontra fora dela; além
disso, a Igreja não possui um poder
político coercitivo; enquanto a
filiação a ela, do ponto de vista civil,



é voluntária, sua potestade é de
caráter espiritual e não impõe uma
única solução política. Dessa forma,
Estado e Igreja se ajustam a suas
próprias funções, e isto favorece a
liberdade religiosa e social.

Daqui derivam dois importantes
direitos: o direito à liberdade
religiosa, que consiste na imunidade
de coerção por parte do Estado, em
matéria religiosa; e o direito à
liberdade de atuação dos católicos
em relação à Hierarquia em matéria
temporal, ainda que com a obrigação
de seguir o Magistério (cf. CIC, 227).
Além disso, a Igreja, “ao pregar a
verdade evangélica, iluminando
todos os setores da ação humana
com sua doutrina e com o
testemunho dos cristãos, respeita e
promove também a liberdade e a
responsabilidade política dos
cidadãos”[7].



c) Colaboração entre a Igreja e o
Estado

A distinção entre a Igreja e o Estado
não comporta – como já se disse –
sua total separação, nem que a Igreja
deva reduzir a própria ação ao
âmbito privado e espiritual.
Certamente, a Igreja “não pode e
nem deve substituir o Estado. Mas
tampouco pode, nem deve
permanecer à margem, na luta pela
justiça”[8]. Neste sentido, a Igreja
tem o direito e o dever “de ensinar
sua doutrina sobre a sociedade,
exercer sua missão entre os homens
sem qualquer obstáculo e dar seu
juízo moral, inclusive sobre matérias
relativas ao poder político, quando o
exijam os direitos fundamentais da
pessoa ou da salvação das almas”[9].

Assim, por exemplo, a Igreja pode e
deve afirmar que uma lei é injusta
por ser contrária à lei natural (leis
sobre o aborto ou o divórcio), ou que



determinados costumes ou situações
são imorais, ainda que sejam
permitidas pelo poder civil, ou que os
católicos não devem dar seu apoio
àquelas pessoas ou partidos que se
proponham objetivos contrários à lei
de Deus, e portanto à dignidade da
pessoa humana e ao bem
comum[10].

Tanto a Igreja como a atividade
política – que exercem os
governantes através das diversas
instituições, ou dos partidos – ainda
que por razão diversa, estão a
serviço do homem, e “este serviço o
realizarão com tanta maior eficácia,
para bem de todos, quanto mais
sadia seja a cooperação entre
elas”[11]. Se a comunidade política
(isto é, a sociedade tomada em seu
conjunto: governantes e governados
de um determinado Estado) ignora a
Igreja, põe-se em contradição consigo
mesma, pois estará impedindo os
direitos e os deveres de uma parte



dos cidadãos, concretamente os fiéis
católicos.

As formas práticas de regular estas
relações podem variar segundo as
circunstâncias: por exemplo, não
será a mesma em países de tradição
católica que em outros nos quais a
presença de católicos é minoritária.

Um aspecto essencial que se deve
cuidar sempre é a segurança do
direito à liberdade religiosa[12].
Velar pelo respeito a este direito é
velar pelo respeito de toda a ordem
social. O direito à liberdade social e
civil em matéria religiosa é afonte e
síntese de todos os direitos do
homem[13].

Em muitos países, a Constituição (o
sistema de leis fundamentais que
regulam o sistema de governo de um
Estado) garante amplamente a
liberdade religiosa de todos os
cidadãos e grupos religiosos; por este
caminho, pode também a Igreja



encontrar liberdade suficiente para
cumprir sua missão e espaço para
desenvolver suas iniciativas
apostólicas[14].

Além disso, quando possível, a Igreja
procura estabelecer acordos com o
Estado, chamados, em geral,
Concordatas, nas quais se pactuam
soluções concretas para as questões
eclesiásticas relacionadas com a
finalidade do Estado: liberdade da
Igreja e de suas entidades para
exercer sua missão, convênios em
matéria econômica, dias de festa etc.

3. Regime sobre as questões mistas

Há matérias em que tanto a Igreja
como o Estado devem intervir em
virtude de suas respectivas
competências e finalidades
(chamadas questões mistas), como a
educação, o matrimônio, a
comunicação social, a assistência aos
necessitados[15]. Nestas matérias, é
especialmente necessária a



colaboração, de modo que cada um
possa cumprir sua missão, sem
impedimento por parte do outro[16].

a) À Igreja compete regular o
matrimônio dos católicos, ainda que
somente de um dos contraentes;
também porque o matrimônio é um
sacramento e à Igreja compete
estabelecer as normas para sua
administração. Enquanto que ao
Estado compete regular os efeitos de
ordem civil: regime de bens entre os
cônjuges etc. (cf. CIC, 1059). O Estado
tem o dever de reconhecer aos
católicos o direito a contrair o
matrimônio canônico.

b) A educação dos filhos – também
em matéria religiosa – compete aos
pais por direito natural; são eles que
devem determinar o tipo de ensino
que desejam para seus filhos e os
meios de que se servirão para esse
fim (escola, catequese etc.)[17]. Onde
não for suficiente a iniciativa dos



pais ou dos grupos sociais, o Estado
deve, subsidiariamente, estabelecer
suas próprias escolas, respeitando
sempre o direito dos pais sobre a
orientação da educação de seus
filhos.

Neste direito está incluído que
podem promover e dirigir escolas,
nas quais seus filhos recebam
educação adequada; tendo em conta
a função social destas escolas, o
Estado deve reconhecê-las e
subvencioná-las[18]. E também que
seus filhos recebam nas escolas –
estatais ou não – um ensino que
esteja de acordo com suas convicções
religiosas[19].

Compete ao Estado ditar as normas
relativas ao ensino que sejam
necessárias ao bem comum (níveis,
graus, acesso de todos à instrução,
conteúdos mínimos para obter os
graus correspondentes,
reconhecimento de títulos etc.). É



tirania que o Estado pretenda
reservar para si, ainda que
indiretamente, o monopólio do
ensino (cf. CIC, 797).

À Igreja compete sempre determinar
e vigiar tudo o que se refere ao
ensino e difusão da religião católica:
programas, conteúdos, livros,
idoneidade dos professores. É um
aspecto da potestade de magistério
que compete à Hierarquia, e um
direito da Igreja para defender e
garantir sua própria identidade e a
integridade da sua doutrina.
Ninguém pode, portanto, erigir-se em
mestre da doutrina católica (nas
escolas de qualquer nível) se não for
aprovado pela autoridade
eclesiástica (cf. CIC 804-805).

A Igreja tem ainda o direito de
estabelecer seus próprios centros de
ensino (oficialmente católicos), e que
sejam reconhecidos e recebam
ajudas estatais, nas mesmas



condições que os demais centros não-
estatais, sem ter, para isso, que
renunciar a seu ideário católico ou a
sua dependência da autoridade
eclesiástica (cf. CIC, 800).

c) A Igreja tem também o direito de
promover iniciativas sociais que
sejam condizentes com sua missão
religiosa (hospitais, meios de
comunicação, orfanatos, centros de
acolhida) e a que o Estado reconheça
estas obras “católicas” nas mesmas
condições que as demais iniciativas
deste tipo promovidas por
particulares (isenções fiscais,
titulação do pessoal, subvenções,
colaboração de voluntários,
possibilidade de receber donativos
etc.).

4. Laicidade e laicismo

Um tema de grande atualidade é a
distinção entre laicidade e laicismo.
Por laicidade entende-se que o
Estado é autônomo a respeito das leis



eclesiásticas; enquanto que o
laicismo pretende uma autonomia da
política em relação à ordem moral e
ao próprio desígnio divino, e tende a
encerrar a religião à esfera
puramente privada. Deste modo,
infringe o direito à liberdade
religiosa e prejudica a ordem social
(cf. Compêndio, 572). Uma autêntica
laicidade evita dois extremos: a
imposição de uma teoria moral que
transforme a sociedade civil em um
Estado ético[20], e o desprezo a priori
dos valores morais que provêm de
âmbitos culturais, religiosos etc., que
são de livre escolha e não devem ser
geridos pelo poder[21].

Deve-se, além disso, sublinhar que é
ilusório e injusto pedir que os fiéis
atuem em política “como se Deus não
existisse”. É ilusório porque todas as
pessoas atuam com base em suas
convicções culturais (religiosas,
filosóficas, políticas etc.), derivadas
ou não de uma fé religiosa; são,



portanto, convicções que influem no
comportamento social dos cidadãos.
É injusta porque os não-católicos
aplicam suas próprias doutrinas,
independentemente de qual tenha
sido sua origem.

Atuar na política de acordo com sua
própria fé, se for coerente com a
dignidade das pessoas, não significa
que a política esteja submetida à
religião; significa que a política está a
serviço da pessoa e, portanto, deve
respeitar as exigências morais, que
equivale a dizer que deve respeitar e
favorecer a dignidade de todo ser
humano. Da mesma forma, viver o
empenho político por um motivo
transcendente se ajusta
perfeitamente à natureza humana e,
por isso, estimula esse empenho e
produz melhores resultados.

5. O pluralismo social dos católicos

Tudo o que foi dito concorda com o
legítimo pluralismo dos católicos no



âmbito social. Com efeito, os próprios
objetivos úteis podem ser
conseguidos através de diversos
caminhos; é, portanto, razoável um
pluralismo de opiniões e de atuações
para se alcançar certa meta social. É
natural que os partidários de cada
solução busquem legitimamente
realizá-la; todavia, nenhuma opção
tem a garantia de ser a única
alternativa adequada – entre outras
coisas porque a política trabalha em
grande parte com probabilidades: é a
arte de realizar o possível – e, ainda
menos, de ser a única que responde à
doutrina da Igreja[22]: “A ninguém é
permitido reivindicar, de forma
exclusiva, a favor de seu parecer, a
autoridade da Igreja”[23].

Neste sentido, todos os fiéis,
especialmente os leigos, têm o direito
a que na Igreja se reconheça sua
legitima autonomia para gerir os
assuntos temporais segundo suas
próprias convicções e preferências,



sempre que sejam concordes com a
doutrina católica. E têm o dever de
não comprometer a Igreja em suas
decisões pessoais e atuações sociais,
evitando apresentar essas soluções
como soluções católicas[24].

O pluralismo não é um mal menor,
mas um elemento positivo – da
mesma forma que a liberdade – da
vida civil e religiosa. É preferível
aceitar a diversidade nos aspectos
temporais, do que lograr uma
presumida eficácia uniformizando as
opiniões com diminuição da
liberdade pessoal. O pluralismo,
entretanto, não deve ser confundido
com o relativismo ético[25]. Mais, um
autêntico pluralismo requer um
conjunto de valores como suporte
das relações sociais.

O pluralismo é moralmente
admissível enquanto se trate de
decisões encaminhadas ao bem
pessoal e social; mas não o é se a



decisão é contrária à lei natural, à
ordem pública e aos direitos
fundamentais das pessoas (cf. 
Catecismo, 1901). Evitados esses
casos extremos, convém fomentar o
pluralismo em matérias temporais,
como um bem para a vida pessoal,
social e eclesial.

Enrique Colom

Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica,
2104-2109; 2244-2246; 2419-2425.

Concílio Vaticano II, Const. Gaudium
et spes, 74-76; e Declar. Dignitatis
humanae, 1-8; 13-14.

João Paulo II, Ex. ap. Christifideles
laici, 30-12-88, 36-44.

Leituras recomendadas

São Josemaria, Homilia Amar o
mundo apaixonadamente, em 



Questões Atuais do Cristianismo,
113-123

Congregação para a Doutrina da Fé, 
Nota doutrinal sobre algumas
questões relativas ao compromisso e
à conduta dos católicos na vida
política, 24-11-2002.

Compêndio da Doutrina Social da
Igreja, 49-55; 60-71; 189-191; 238-243;
377-427.

[1] João Paulo II, Enc. Sollicitudo rei
socialis, 30-12-1987, 8. Cf. Paulo VI,
Ex. Ap. Evangelii nuntiandi,
8-12-1975, 29 e 30; João Paulo II, 
Discurso em Puebla, III; Enc. 
Redemptor hominis, 4-03-1979, 15; 
Compêndio, 64 e 71.

[2] Cf. Paulo VI, Ex. Ap. Evangelii
nuntiandi, 31. A união do humano
com o divino é muito própria do



Opus Dei: seu Fundador dizia que
toda a vida de seus fieis é “um
serviço de metas exclusivamente
sobrenaturais, porque o Opus Dei
não é e nunca será – nem poderá sê-
lo – um instrumento temporal; mas é
ao mesmo tempo um serviço
humano, porque não fazeis mais que
tratar de conseguir a perfeição cristã
no mundo, limpamente, com vossa
libérrima e responsável atuação em
todos os campos de atividade cidadã.
Um serviço abnegado, que não avilta,
mas que educa, que engrandece o
coração – torna-o mais romano, no
sentido mais alto da palavra – e leva
a buscar a honra e o bem das pessoas
de cada país: para que haja cada dia
menos pobres, menos ignorantes,
menos almas sem fé, menos
desesperados, menos guerras, menos
insegurança, mais caridade e mais
paz” (São Josemaria, Carta
31-05-1943, n. 1 em J.L. Illanes, F.
Ocáriz, P. Rodríguez, El Opus Dei en la
Iglesia, Rialp, Madri 1993, p. 178).



[3] Cf. Paulo VI, Ex. Ap. Evangelii
nuntiandi, 9, 33-35; Congregação para
a Doutrina da Fé, Inst. Libertatis
conscientia, 23-03-1986, 23.

[4] Falando dos valores que
favorecem o desenvolvimento da
dignidade humana, o Compêndio
indica: “O respeito pela legítima
autonomia das realidades terrestres
faz com que a Igreja não se reserve
competências específicas de ordem
técnica e temporal, mas não a
impede de se pronunciar para
mostrar como, nas diferentes opções
do homem, tais valores são
afirmados ou, vice-versa,
negados” (Compêndio, 197). Cf.
Concílio Vaticano II, Const. Gaudium
et spes, 36 e 42; Paulo VI, Enc. 
Populorum progressio, 26-03-1967, 13;
João Paulo II, Enc. Sollicitudo rei
socialis, 41; Compêndio, 68 e 81.

[5] Concílio Vaticano II, Const. Lumen
gentium, 36. Cf. Catecismo, 912.



[6] Cf. Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 76; Declar. 
Dignitatis humanae, 13.

[7] Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 76.

[8] Bento XVI, Enc.Deus caritas est,
25-12-2005, 28. Cf. Bento XVI, 
Discurso em Verona, 19-10-2006.

[9] Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 76.

[10] Cf. Ibidem, 40 e 41.

[11] Ibidem, 76. Cr. Compêndio, 425.

[12] Este direito não consiste em que
o homem tenha liberdade diante de
Deus para escolher uma ou outra
religião, porque só há uma
verdadeira religião e o homem tem
obrigação de buscar a verdade e,
uma vez encontrada, abraçá-la (cf.
Concílio Vaticano II, Declar. 
Dignitatis Humanae, 1). O direito à



liberdade religiosa “consiste em que
todos os homens devem estar livres
de coação, tanto por parte das
pessoas particulares, como de grupos
sociais e de qualquer outro poder
humano, e isto de tal maneira, que
em matéria religiosa nem se obrigue
ninguém a agir contra sua
consciência nem se impeça que atue
conforme a ela, privadamente ou em
público, só ou em associação a outras
pessoas, dentro dos limites
devidos” (Concílio Vaticano II, Declar.
Dignitatis humanae, 2).

“O respeito, por parte do Estado, do
direito à liberdade religiosa é um
sinal de respeito aos demais direitos
humanos fundamentais, porque é o
reconhecimento implícito da
existência de uma ordem que supera
a dimensão política da existência,
uma ordem que nasce da esfera da
livre adesão a uma comunidade de
salvação anterior ao Estado” (João
Paulo II, 9-01-1989,6). Diz-se que a



comunidade de salvação é anterior
ao Estado porque a pessoa se
incorpora a ela com vistas a um fim
que se encontra em um plano
superior aos fins da comunidade
política.

[13] Cf. João Paulo II, Enc. Centesimus
annus, 1-5-1991, 47.

O direito à liberdade em matéria
religiosa “está ligado ao de todas as
demais liberdades”; mais ainda,
todas elas a “reclamam como
fundamento” (João Paulo II, Discurso,
23-03-91, 2).

[14] Cf. Concílio Vaticano II, Declar. 
Dignitatis humanae, 13.

[15] Sempre que as circunstâncias o
permitam, a Santa Sé estabelece
relações diplomáticas com os Estados
para assim manter um canal de
diálogo permanente nas questões
que interessam às duas partes (cf. 
Compêndio, 427).



[16] Deve-se, portanto, sustentar
claramente que não é verdade que
haja oposição entre ser bom católico
e servir fielmente à sociedade civil.
Como “não há razão para que a
Igreja e o Estado entrem em choque,
no exercício legítimo da sua
autoridade respectiva, voltados para
a missão que Deus lhes confiou” (São
Josemaria, Sulco, 301).

[17] “O direito e o dever da educação
são para os pais, primordiais e
inalienáveis” (Catecismo, 2221). Cf.
João Paulo II, Ex. Ap. Familiaris
consortio, 22-11-1981, 36.

[18] Cf. João Paulo II, Ex. Ap. 
Familiaris consortio, 40.

[19] “Como primeiros responsáveis
pela educação dos filhos, os pais têm
o direito de escolher para eles uma
escola que corresponda as suas
próprias convicções. Este direito é
fundamental. Os pais têm, enquanto
possível, o dever de escolher as



escolas que melhor possam ajudá-los
em sua tarefa de educadores cristãos.
Os poderes públicos têm o dever de
garantir esse direito dos pais e de
assegurar as condições reais de seu
exercício” (Catecismo, 2229).

[20] Cf. Paulo VI, Carta Ap. 
Octogesima adveniens, 14-05-1971, 25;
João Paulo II, Enc. Centesimus annus,
25.

[21] Cf. Congregação para a Doutrina
da Fé, Nota doutrinal sobre algumas
questões relativas ao compromisso e
a conduta dos católicos na vida
política, 24-11-2002,6;Compêndio, 571.

[22] Cf. Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 75; Paulo VI, Carta
Ap. Octogesima adveniens, 50; 
Compêndio, 417.

[23] Ibidem, 43.

[24] Cf. São Josemaria, Entrevistas,
117.



[25] “Uma concepção relativista do
pluralismo nada tem a ver com a
legítima liberdade dos cidadãos
católicos de escolher, entre as
opiniões políticas compatíveis com a
fé e a lei moral natural, aquela que,
segundo o próprio critério, melhor se
conforma com as exigências do bem
comum. A liberdade política não
está, nem pode estar, baseada na
idéia relativista segundo a qual todas
as concepções sobre o bem do
homem são igualmente verdadeiras e
possuem o mesmo valor, mas sobre o
fato de que as atividades políticas
sinalizam, caso a caso, para a
realização extremamente concreta
do verdadeiro bem humano e social
em um contexto histórico, geográfico,
econômico, tecnológico e cultural
bem determinado. A pluralidade das
orientações e soluções, que devem
ser em cada caso moralmente
aceitáveis, surge precisamente da
concretização dos fatos particulares e
da diversidade das



circunstancias” (Congregação para a
Doutrina da Fé, Nota doutrinal sobre
algumas questões relativas ao
compromisso e à conduta dos
católicos na vida política, 24-11-2002,
3). Cf. Compêndio, 569 e 572.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-15-a-
igreja-e-o-estado/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-15-a-igreja-e-o-estado/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-15-a-igreja-e-o-estado/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-15-a-igreja-e-o-estado/

	15. A Igreja e o Estado

