opusdei.org

15. Algrejaeo
Estado

A salvacdo realizada por Cristo
e, consequentemente, a missao
da Igreja, dirige-se ao homem
em sua integridade e, portanto,
COmo pessoa que vive em
sociedade.

15/01/2015

1. A missdo da Igreja no mundo

A salvacdo realizada por Cristo e,
consequentemente, a missao da
Igreja, dirige-se ao homem em sua
integridade: por isso, quando a Igreja



propde sua doutrina social, ndo so
nao se afasta da sua missao, mas
cumpre-a fielmente. Mais ainda, a
evangelizacdo ndo seria auténtica se
ndo levasse em consideracao a
relacdo entre o Evangelho e a
conduta pessoal, tanto em nivel
individual quanto social. Além disso,
a Igreja vive no mundo e, é 16gico,
inclusive necessario, que se relacione
com ele de modo harmonico,
respeitando a estrutura e finalidade
proprias da natureza das diversas
organiza¢6es humanas.

Assim, pois, a Igreja tem a missao,
que é também um direito, de ocupar-
se dos problemas sociais; e quando o
faz, “ndo pode ser acusada de
ultrapassar seu campo especifico de
competéncia e, muito menos, o
mandato recebido do Senhor ”[1].

A missdo da Igreja neste ambito ndo
se limita a propor uma normativa
ética. Trata-se, mais basicamente, de



mostrar a dimensdo evangélica da
vida social, segundo a completa
verdade sobre o homem, de ensinar
a conduta congruente com essa
verdade e de exortar seu
cumprimento.

De fato, entre a vida cristd e a
promocdo humana existe uma
profunda e essencial unido: um nexo
antropolégico, um vinculo teoldgico e
um dever de caridade[2]. Essa
harmonia, entretanto, ndo comporta
sua confusdo: a meta da conduta
cristd € a identificacdo com Cristo;
sua liberacdo é, essencialmente,
libertacdo do pecado, que certamente
exige o empenho nas liberacdes
setoriais[3]. Esta distincdo é a base
da autonomia das realidades
terrenas.

Os ensinamentos do Magistério neste
campo nao se estendem, portanto,
aos aspectos técnicos, nem propdem
sistemas de organizacdo social que



ndo pertencem a sua missdo. Estes
ensinamentos pretendem apenas a
formacdo das consciéncias; e assim
nao levantam obstaculos a
autonomia das realidades
terrenas[4].

Assim, pois, ndo compete a
Hierarquia uma funcao direta na
organizacdo da sociedade; sua
missdo € ensinar e interpretar de
modo auténtico os principios morais
nesse campo. Por isso, a Igreja aceita
qualquer sistema social em que se
respeite a dignidade humana; e os
fiéis devem acolher o Magistério
social com uma adesdo da
inteligéncia, da vontade e das obras
(cf. Lc 10, 16; Catecismo, 2032 e 2037).

2. Relacao entre a Igreja e o Estado

A religido e a politica sdo ambitos
distintos, embora ndo separados, pois
0 homem religioso e o cidaddo se
fundem na mesma pessoa, que €
chamada a cumprir tanto seus



deveres religiosos quanto seus
deveres sociais, econémicos e
politicos. E necessdario, entretanto,
que “os fiéis aprendam a distinguir
com cuidado os direitos e os deveres
que lhes concernem por sua filiacdo
a Igreja e os que lhes competem
enquanto membros da sociedade
humana. Esforcem-se por concilia-los
entre si, tendo presente que em
qualquer assunto temporal devem
guiar-se pela consciéncia cristd, dado
que nenhuma atividade humana,
nem sequer na ordem temporal,
pode subtrair-se ao império de Deus.
Em nosso tempo, concretamente, é
da maior importancia que esta
distincdo e esta harmonia brilhem
com suma claridade no
comportamento dos fiéis”[5]. Pode-se
dizer que nestas palavras resume-se
a maneira pela qual os catodlicos
devem viver o ensinamento do
Senhor: “Dai a Cesar o que é de Cesar
e a Deus o que é de Deus” (Mt 22, 21).



A relacdo entre a Igreja e o Estado
comporta, portanto, uma distin¢do
sem separacdo, uma uniao sem
confusao (cf. Mt 22, 15-21). Essa
relacdo sera correta e frutuosa se
obedecer a trés principios
fundamentais: aceitar a existéncia de
um ambito ético que precede e
informa a esfera politica; distinguir a
missdo da religido e da politica;
favorecer a colaboracdo entre esses
dois ambitos.

a) Os valores morais devem
informar a vida politica

A proposta de um “Estado ético”, que
pretende regular o comportamento
moral dos cidadaos, € uma teoria
amplamente rejeitada, ja que, com
frequéncia, leva ao totalitarismo ou,
pelo menos, implica numa tendéncia
marcadamente autoritaria. Nao
compete ao Estado decidir o que esta
bem ou o que esta mal, mas sim a
obrigacdo de buscar e promover o



bem comum e, para isso, as vezes,
necessitara regular sobre o
comportamento dos cidadaos.

Esta rejeicdo a um “Estado ético”,
entretanto, ndo deve conduzir ao
erro oposto: a “neutralidade” moral
do mesmo, que, de fato, ndo existe,
nem se pode dar. Com efeito, os
valores morais indicam os critérios
que favorecem o desenvolvimento
integral das pessoas; esse
desenvolvimento, em sua dimensao
social, faz parte do bem comum
terreno; e o principal responsavel
pelo bem comum é o Estado. O
Estado deve, entre outras coisas,
favorecer a conduta moral das
pessoas, pelo menos na vida social.

b) A Igreja e o Estado se
distinguem por sua natureza e por
seus fins

A Igreja recebeu de Cristo o mandato
apostolico: “ide, pois, e ensinai a
todas as nacdes, batizando-as em



nome do Pai e do Filho e do Espirito
Santo” (Mt 28, 19-20). Com sua
doutrina e com sua atividade
apostolica, a Igreja contribui para a
reta ordenacao dos assuntos
temporais, de modo que sirvam ao
homem para alcancar seu fim ultimo
e ndo o desviem dele.

Os meios que a Igreja utiliza para
levar a cabo sua missao sao, antes de
tudo, espirituais: a pregacao do
Evangelho, a administracdo dos
sacramentos, a oracdo. Necessita
também utilizar de meios materiais,
adequados a natureza de seus
membros, que sdo pessoas humanas
(cf. At 4, 32-37; 1 Tm 5,18); estes
meios deverdo ser sempre conformes
ao Evangelho. A Igreja necessita
ainda de independéncia para
realizar sua missdo no mundo, mas
ndo de um predominio de carater
politico ou econdmico (cf. Catecismo,
2246; Compéndio, 426)[6].



O Estado é uma instituicdo que
deriva da natural sociabilidade
humana, cuja finalidade é o bem
comum temporal da sociedade civil;
este bem ndo € apenas material, mas
também espiritual, pois os membros
da sociedade sdo pessoas com corpo
e alma. O progresso social requer,
além dos meios materiais, outros
muitos bens de carater espiritual: a
paz, a ordem, a justica, a liberdade, a
seguranca etc. Estes bens s0 podem
ser alcancados mediante o exercicio
das virtudes sociais, que o Estado
deve promover e tutelar (por ex. a
moralidade publica).

A diversidade entre o ambito
religioso e o politico implica que o
Estado ndo goza de “sacralidade”,
nem deve governar as consciéncias,
ja que o fundamento moral da
politica se encontra fora dela; além
disso, a Igreja ndo possui um poder
politico coercitivo; enquanto a
filiacdo a ela, do ponto de vista civil,



é voluntaria, sua potestade é de
carater espiritual e ndo impde uma
unica solucdo politica. Dessa forma,
Estado e Igreja se ajustam a suas
proprias funcgdes, e isto favorece a
liberdade religiosa e social.

Daqui derivam dois importantes
direitos: o direito a liberdade
religiosa, que consiste na imunidade
de coercdo por parte do Estado, em
matéria religiosa; e o direito a
liberdade de atuacgao dos catolicos
em relacdo a Hierarquia em matéria
temporal, ainda que com a obrigacgao
de seguir o Magistério (cf. CIC, 227).
Além disso, a Igreja, “ao pregar a
verdade evangélica, iluminando
todos os setores da acdo humana
com sua doutrina e com o
testemunho dos cristaos, respeita e
promove também a liberdade e a
responsabilidade politica dos
cidadaos”[7].



c) Colaboracao entre a Igreja e o
Estado

A distin¢do entre a Igreja e o Estado
ndo comporta — como ja se disse —
sua total separacdo, nem que a Igreja
deva reduzir a propria agao ao
ambito privado e espiritual.
Certamente, a Igreja “ndo pode e
nem deve substituir o Estado. Mas
tampouco pode, nem deve
permanecer a margem, na luta pela
justica”[8]. Neste sentido, a Igreja
tem o direito e o dever “de ensinar
sua doutrina sobre a sociedade,
exercer sua missdo entre os homens
sem qualquer obstaculo e dar seu
juizo moral, inclusive sobre matérias
relativas ao poder politico, quando o
exijam os direitos fundamentais da
pessoa ou da salvacdo das almas”[9].

Assim, por exemplo, a Igreja pode e
deve afirmar que uma lei é injusta
por ser contraria a lei natural (leis
sobre o aborto ou o divdrcio), ou que



determinados costumes ou situacoes
sdo imorais, ainda que sejam
permitidas pelo poder civil, ou que os
catolicos ndo devem dar seu apoio
aquelas pessoas ou partidos que se
proponham objetivos contrarios a lei
de Deus, e portanto a dignidade da
pessoa humana e ao bem
comum/|[10].

Tanto a Igreja como a atividade
politica — que exercem 0s
governantes através das diversas
institui¢cbes, ou dos partidos — ainda
que por razdo diversa, estdo a
servico do homem, e “este servico o
realizardo com tanta maior eficacia,
para bem de todos, quanto mais
sadia seja a cooperacdo entre
elas”[11]. Se a comunidade politica
(isto é, a sociedade tomada em seu
conjunto: governantes e governados
de um determinado Estado) ignora a
Igreja, pOe-se em contradigdo consigo
mesma, pois estara impedindo o0s
direitos e os deveres de uma parte



dos cidadaos, concretamente os fiéis
catolicos.

As formas praticas de regular estas
relacdes podem variar segundo as
circunstancias: por exemplo, ndo
serd a mesma em paises de tradicdo
catdlica que em outros nos quais a
presenca de catolicos é minoritaria.

Um aspecto essencial que se deve
cuidar sempre € a seguranca do
direito a liberdade religiosa[12].
Velar pelo respeito a este direito é
velar pelo respeito de toda a ordem
social. O direito a liberdade social e
civil em matéria religiosa é afonte e
sintese de todos os direitos do
homem][13].

Em muitos paises, a Constituicao (o
sistema de leis fundamentais que
regulam o sistema de governo de um
Estado) garante amplamente a
liberdade religiosa de todos os
cidaddos e grupos religiosos; por este
caminho, pode também a Igreja



encontrar liberdade suficiente para
cumprir sua missao e espaco para
desenvolver suas iniciativas
apostolicas[14].

Além disso, quando possivel, a Igreja
procura estabelecer acordos com o
Estado, chamados, em geral,
Concordatas, nas quais se pactuam
solucdes concretas para as questdes
eclesiasticas relacionadas com a
finalidade do Estado: liberdade da
Igreja e de suas entidades para
exercer sua missao, convénios em
matéria econdmica, dias de festa etc.

3. Regime sobre as questdes mistas

Ha matérias em que tanto a Igreja
como o Estado devem intervir em
virtude de suas respectivas
competéncias e finalidades
(chamadas questdes mistas), como a
educacdo, o matrimonio, a
comunicagao social, a assisténcia aos
necessitados[15]. Nestas matérias, é
especialmente necessdria a



colaboracdo, de modo que cada um
possa cumprir sua missdo, sem
impedimento por parte do outro[16].

a) A Igreja compete regular o
matrimoénio dos catdlicos, ainda que
somente de um dos contraentes;
também porque o matrimonio é um
sacramento e a Igreja compete
estabelecer as normas para sua
administracdo. Enquanto que ao
Estado compete regular os efeitos de
ordem civil: regime de bens entre os
conjuges etc. (cf. CIC, 1059). O Estado
tem o dever de reconhecer aos
catolicos o direito a contrair o
matrimonio canoénico.

b) A educacao dos filhos — também
em mateéria religiosa — compete aos
pais por direito natural; sdo eles que
devem determinar o tipo de ensino
que desejam para seus filhos e os
meios de que se servirdo para esse
fim (escola, catequese etc.)[17]. Onde
ndo for suficiente a iniciativa dos



pais ou dos grupos sociais, o Estado
deve, subsidiariamente, estabelecer
suas proprias escolas, respeitando
sempre o direito dos pais sobre a
orientacdo da educacao de seus
filhos.

Neste direito esta incluido que
podem promover e dirigir escolas,
nas quais seus filhos recebam
educacdo adequada; tendo em conta
a funcao social destas escolas, o
Estado deve reconhecé-las e
subvenciona-las[18]. E também que
seus filhos recebam nas escolas —
estatais ou ndo — um ensino que
esteja de acordo com suas convicgoes
religiosas[19].

Compete ao Estado ditar as normas
relativas ao ensino que sejam
necessarias ao bem comum (niveis,
graus, acesso de todos a instrucao,
conteudos minimos para obter os
graus correspondentes,
reconhecimento de titulos etc.). E



tirania que o Estado pretenda
reservar para si, ainda que
indiretamente, 0 monopoélio do
ensino (cf. CIC, 797).

A Igreja compete sempre determinar
e vigiar tudo o que se refere ao
ensino e difusao da religido catdlica:
programas, conteudos, livros,
idoneidade dos professores. E um
aspecto da potestade de magistério
que compete a Hierarquia, e um
direito da Igreja para defender e
garantir sua propria identidade e a
integridade da sua doutrina.
Ninguém pode, portanto, erigir-se em
mestre da doutrina catdlica (nas
escolas de qualquer nivel) se nao for
aprovado pela autoridade
eclesiastica (cf. CIC 804-805).

A Igreja tem ainda o direito de
estabelecer seus proprios centros de
ensino (oficialmente catolicos), e que
sejam reconhecidos e recebam
ajudas estatais, nas mesmas



condicdes que os demais centros nao-
estatais, sem ter, para isso, que
renunciar a seu idedario catdlico ou a
sua dependéncia da autoridade
eclesiastica (cf. CIC, 800).

c) A Igreja tem também o direito de
promover iniciativas sociais que
sejam condizentes com sua missdo
religiosa (hospitais, meios de
comunicacao, orfanatos, centros de
acolhida) e a que o Estado reconheca
estas obras “catolicas” nas mesmas
condicdes que as demais iniciativas
deste tipo promovidas por
particulares (isencoes fiscais,
titulacdo do pessoal, subvencdes,
colaboracdo de voluntarios,
possibilidade de receber donativos
etc.).

4. Laicidade e laicismo

Um tema de grande atualidade é a
distincdo entre laicidade e laicismo.
Por laicidade entende-se que o
Estado é autonomo a respeito das leis



eclesiasticas; enquanto que o
laicismo pretende uma autonomia da
politica em relacdo a ordem moral e
ao proprio designio divino, e tende a
encerrar a religido a esfera
puramente privada. Deste modo,
infringe o direito a liberdade
religiosa e prejudica a ordem social
(cf. Compéndio, 572). Uma auténtica
laicidade evita dois extremos: a
imposicdo de uma teoria moral que
transforme a sociedade civil em um
Estado ético[20], e o0 desprezo a priori
dos valores morais que provém de
ambitos culturais, religiosos etc., que
sdo de livre escolha e ndo devem ser
geridos pelo poder[21].

Deve-se, além disso, sublinhar que é
ilusorio e injusto pedir que os fiéis
atuem em politica “como se Deus ndo
existisse”. E ilusério porque todas as
pessoas atuam com base em suas
convicgOes culturais (religiosas,
filosoficas, politicas etc.), derivadas
ou ndo de uma fé religiosa; sdo,



portanto, convic¢des que influem no
comportamento social dos cidadéaos.
E injusta porque os ndo-catdlicos
aplicam suas proprias doutrinas,
independentemente de qual tenha
sido sua origem.

Atuar na politica de acordo com sua
propria fé, se for coerente com a
dignidade das pessoas, ndo significa
que a politica esteja submetida a
religido; significa que a politica esta a
servico da pessoa e, portanto, deve
respeitar as exigéncias morais, que
equivale a dizer que deve respeitar e
favorecer a dignidade de todo ser
humano. Da mesma forma, viver o
empenho politico por um motivo
transcendente se ajusta
perfeitamente a natureza humana e,
por isso, estimula esse empenho e
produz melhores resultados.

5. O pluralismo social dos catoélicos

Tudo o que foi dito concorda com o
legitimo pluralismo dos catdlicos no



ambito social. Com efeito, os préoprios
objetivos uteis podem ser
conseguidos atraveés de diversos
caminhos; é, portanto, razoavel um
pluralismo de opinides e de atuacgdes
para se alcancar certa meta social. E
natural que os partidarios de cada
solucdo busquem legitimamente
realiza-la; todavia, nenhuma opc¢ao
tem a garantia de ser a unica
alternativa adequada — entre outras
coisas porque a politica trabalha em
grande parte com probabilidades: é a
arte de realizar o possivel — e, ainda
menos, de ser a unica que responde a
doutrina da Igreja[22]: “A ninguém é
permitido reivindicar, de forma
exclusiva, a favor de seu parecer, a
autoridade da Igreja”[23].

Neste sentido, todos os fiéis,
especialmente os leigos, tém o direito
a que na Igreja se reconheca sua
legitima autonomia para gerir os
assuntos temporais segundo suas
proprias convicgoes e preferéncias,



sempre que sejam concordes com a
doutrina catdlica. E tém o dever de
ndo comprometer a Igreja em suas
decisdes pessoais e atuacdes sociais,
evitando apresentar essas solucdes
como solucgdes catolicas[24].

O pluralismo ndo é um mal menor,
mas um elemento positivo — da
mesma forma que a liberdade — da
vida civil e religiosa. E preferivel
aceitar a diversidade nos aspectos
temporais, do que lograr uma
presumida eficdcia uniformizando as
opinides com diminui¢do da
liberdade pessoal. O pluralismo,
entretanto, ndo deve ser confundido
com o relativismo ético[25]. Mais, um
auténtico pluralismo requer um
conjunto de valores como suporte
das relacdes sociais.

O pluralismo é moralmente
admissivel enquanto se trate de
decisdes encaminhadas ao bem
pessoal e social; mas ndo o é se a



decisdo €é contraria a lei natural, a
ordem publica e aos direitos
fundamentais das pessoas (cf.
Catecismo, 1901). Evitados esses
casos extremos, convém fomentar o
pluralismo em matérias temporais,
como um bem para a vida pessoal,
social e eclesial.

Enrique Colom
Bibliografia basica

Catecismo da Igreja Catdlica,
2104-2109; 2244-2246; 2419-2425.

Concilio Vaticano II, Const. Gaudium
et spes, 74-76; e Declar. Dignitatis
humanae, 1-8; 13-14.

Jodo Paulo II, EX. ap. Christifideles
laici, 30-12-88, 36-44.

Leituras recomendadas

Sao Josemaria, Homilia Amar o
mundo apaixonadamente, em



Questdes Atuais do Cristianismo,
113-123

Congregacdo para a Doutrina da Fé,
Nota doutrinal sobre algumas
questoes relativas ao compromisso e
a conduta dos catolicos na vida
politica, 24-11-2002.

Compéndio da Doutrina Social da
Igreja, 49-55; 60-71; 189-191; 238-243,;
377-427.

[1] Jodo Paulo II, Enc. Sollicitudo rei
socialis, 30-12-1987, 8. Cf. Paulo VI,
EX. Ap. Evangelii nuntiandi,
8-12-1975, 29 e 30; Jodo Paulo II,
Discurso em Puebla, I1I; Enc.
Redemptor hominis, 4-03-1979, 15;
Compéndio, 64 e 71.

[2] Cf. Paulo VI, Ex. Ap. Evangelii
nuntiandi, 31. A unido do humano
com o divino é muito propria do



Opus Dei: seu Fundador dizia que
toda a vida de seus fieis € “um
servico de metas exclusivamente
sobrenaturais, porque o Opus Dei
ndo € e nunca sera — nem podera sé-
lo — um instrumento temporal; mas é
ao mesmo tempo um servico
humano, porque néo fazeis mais que
tratar de conseguir a perfeicdo crista
no mundo, limpamente, com vossa
libérrima e responsavel atuacdo em
todos os campos de atividade cidada.
Um servico abnegado, que nao avilta,
mas que educa, que engrandece o
coracdo — torna-o mais romano, no
sentido mais alto da palavra - e leva
a buscar a honra e o bem das pessoas
de cada pais: para que haja cada dia
menos pobres, menos ignorantes,
menos almas sem fé, menos
desesperados, menos guerras, menos
inseguranca, mais caridade e mais
paz” (Sao Josemaria, Carta
31-05-1943,n. 1 em ].L. Illanes, F.
Ocdriz, P. Rodriguez, El Opus Dei en la
Iglesia, Rialp, Madri 1993, p. 178).



[3] Cf. Paulo VI, EX. Ap. Evangelii
nuntiandi, 9, 33-35; Congregacado para
a Doutrina da Fé, Inst. Libertatis
conscientia, 23-03-1986, 23.

[4] Falando dos valores que
favorecem o desenvolvimento da
dignidade humana, o Compéndio
indica: “O respeito pela legitima
autonomia das realidades terrestres
faz com que a Igreja ndo se reserve
competéncias especificas de ordem
técnica e temporal, mas ndo a
impede de se pronunciar para
mostrar como, nas diferentes opcoes
do homem, tais valores sao
afirmados ou, vice-versa,

negados” (Compéndio, 197). Cf.
Concilio Vaticano II, Const. Gaudium
et spes, 36 e 42; Paulo VI, Enc.
Populorum progressio, 26-03-1967, 13;
Jodo Paulo II, Enc. Sollicitudo rei
socialis, 41; Compéndio, 68 e 81.

[5] Concilio Vaticano II, Const. Lumen
gentium, 36. Cf. Catecismo, 912.



[6] Cf. Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 76; Declar.
Dignitatis humanae, 13.

[7] Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 76.

[8] Bento XVI, Enc.Deus caritas est,
25-12-2005, 28. Cf. Bento XVI,
Discurso em Verona, 19-10-2006.

[9] Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 76.

[10] Cf. Ibidem, 40 e 41.
[11] Ibidem, 76. Cr. Compéndio, 425.

[12] Este direito nao consiste em que
0 homem tenha liberdade diante de
Deus para escolher uma ou outra
religido, porque s6 ha uma
verdadeira religido e o homem tem
obrigacdo de buscar a verdade e,
uma vez encontrada, abraca-la (cf.
Concilio Vaticano II, Declar.
Dignitatis Humanae, 1). O direito a



liberdade religiosa “consiste em que
todos os homens devem estar livres
de coacao, tanto por parte das
pessoas particulares, como de grupos
sociais e de qualquer outro poder
humano, e isto de tal maneira, que
em materia religiosa nem se obrigue
ninguém a agir contra sua
consciéncia nem se impeca que atue
conforme a ela, privadamente ou em
publico, s6 ou em associacao a outras
pessoas, dentro dos limites

devidos” (Concilio Vaticano II, Declar.
Dignitatis humanae, 2).

“O respeito, por parte do Estado, do
direito a liberdade religiosa é um
sinal de respeito aos demais direitos
humanos fundamentais, porque € o
reconhecimento implicito da
existéncia de uma ordem que supera
a dimensdao politica da existéncia,
uma ordem que nasce da esfera da
livre adesdo a uma comunidade de
salvacdo anterior ao Estado” (Jodo
Paulo II, 9-01-1989,6). Diz-se que a



comunidade de salvagao é anterior
ao Estado porque a pessoa se
incorpora a ela com vistas a um fim
que se encontra em um plano
superior aos fins da comunidade
politica.

[13] Cf. Jodo Paulo II, Enc. Centesimus
annus, 1-5-1991, 47.

O direito a liberdade em matéria
religiosa “esta ligado ao de todas as
demais liberdades”; mais ainda,
todas elas a “reclamam como
fundamento” (Jodo Paulo II, Discurso,
23-03-91, 2).

[14] Cf. Concilio Vaticano II, Declar.
Dignitatis humanae, 13.

[15] Sempre que as circunstancias o
permitam, a Santa Sé estabelece
relacdes diplomaticas com os Estados
para assim manter um canal de
dialogo permanente nas questoes
que interessam as duas partes (cf.
Compéndio, 427).



[16] Deve-se, portanto, sustentar
claramente que ndo é verdade que
haja oposicdo entre ser bom catdlico
e servir fielmente a sociedade civil.
Como “ndo ha razdo para que a
Igreja e o Estado entrem em choque,
no exercicio legitimo da sua
autoridade respectiva, voltados para
a missdo que Deus lhes confiou” (Sdo
Josemaria, Sulco, 301).

[17] “O direito e o dever da educacao
sdo para os pais, primordiais e
inalienaveis” (Catecismo, 2221). Cf.
Jodo Paulo II, Ex. Ap. Familiaris
consortio, 22-11-1981, 36.

[18] Cf. Jodo Paulo II, Ex. Ap.
Familiaris consortio, 40.

[19] “Como primeiros responsaveis
pela educacao dos filhos, os pais tém
o direito de escolher para eles uma
escola que corresponda as suas
proprias convicgdes. Este direito é
fundamental. Os pais tém, enquanto
possivel, o dever de escolher as



escolas que melhor possam ajuda-los
em sua tarefa de educadores cristaos.
Os poderes publicos tém o dever de
garantir esse direito dos pais e de
assegurar as condi¢des reais de seu
exercicio” (Catecismo, 2229).

[20] Cf. Paulo VI, Carta Ap.
Octogesima adveniens, 14-05-1971, 25;
Jodo Paulo II, Enc. Centesimus annus,
25.

[21] Cf. Congregacdo para a Doutrina
da Fé, Nota doutrinal sobre algumas
questoes relativas ao compromisso e
a conduta dos catdlicos na vida
politica, 24-11-2002,6;Compéndio, 571.

[22] Cf. Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 75; Paulo VI, Carta
Ap. Octogesima adveniens, 50;
Compéndio, 417.

[23] Ibidem, 43.

[24] Cf. Sdo Josemaria, Entrevistas,
117.



[25] “Uma concepgao relativista do
pluralismo nada tem a ver com a
legitima liberdade dos cidaddos
catolicos de escolher, entre as
opinides politicas compativeis com a
fé e a lei moral natural, aquela que,
segundo o proprio critério, melhor se
conforma com as exigéncias do bem
comum. A liberdade politica ndo
esta, nem pode estar, baseada na
idéia relativista segundo a qual todas
as concepcdes sobre o bem do
homem sdo igualmente verdadeiras e
possuem o mesmo valor, mas sobre o
fato de que as atividades politicas
sinalizam, caso a caso, para a
realizacdo extremamente concreta
do verdadeiro bem humano e social
em um contexto historico, geografico,
econdmico, tecnoldgico e cultural
bem determinado. A pluralidade das
orientacdes e solugdes, que devem
ser em cada caso moralmente
aceitaveis, surge precisamente da
concretizacdo dos fatos particulares e
da diversidade das



circunstancias” (Congregacao para a
Doutrina da Fé, Nota doutrinal sobre
algumas questoes relativas ao
compromisso e a conduta dos
catolicos na vida politica, 24-11-2002,
3). Cf. Compéndio, 569 e 572.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/tema-15-a-
igreja-e-o-estado/ (27/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/tema-15-a-igreja-e-o-estado/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-15-a-igreja-e-o-estado/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-15-a-igreja-e-o-estado/

	15. A Igreja e o Estado

