
opusdei.org

14. História da Igreja

A Igreja continua e desenvolve
na História a missão de Cristo,
impulsionada pelo Espírito
Santo. Na história da Igreja, dá-
se um entrelaçamento entre o
divino e o humano.

14/01/2015

1. A Igreja na história

A Igreja continua mantendo a
presença de Cristo na história
humana; obedece o mandato
apostólico, pronunciado por Jesus
antes de subir ao Céu: “Ide, pois, e



ensinai a todos os povos, batizando-
os em nome do Pai e do Filho e do
Espírito Santo, ensinando-os a
observar tudo o que vos tenho
mandado. Eis que estou convosco
todos os dias até o fim do
mundo" (Mt 28, 19-20). Na história da
Igreja se encontra, portanto, um
entrelaçar-se, às vezes dificilmente
distinguível, entre o divino e o
humano.

Com efeito, lançando um olhar à
história da Igreja, há aspectos que
surpreendem o observador, inclusive
ao não crente:

a) a unidade no tempo e no espaço
(catolicidade): a Igreja Católica, ao
longo dos milênios, continua a ser o
mesmo sujeito. Com a mesma
doutrina e os mesmos elementos
fundamentais: unidade de fé, de
sacramentos, de hierarquia (pela
sucessão apostólica); além disso, em
todas as gerações, reuniu homens e



mulheres dos mais diversos povos e
culturas e de regiões geográficas de
todos os cantos da terra;

b) a ação missionária: a Igreja, em
todo o tempo e lugar, aproveita
qualquer acontecimento e fenômeno
histórico para pregar o Evangelho,
inclusive nas situações mais
adversas;

c) a capacidade, em cada geração, de
produzir frutos de santidade em
pessoas de todos os povos e
condições;

d) um notável poder de recuperação
ante as crises, às vezes muito graves.

2. A Antiguidade Cristã (até 476 dC,
ano da queda do Império Romano
do Ocidente)

A partir do século I, o cristianismo
começou a propagar-se, sob a guia de
São Pedro e dos apóstolos, e depois,
de seus sucessores. Assiste-se,



portanto, a um progressivo aumento
dos seguidores de Cristo,
especialmente dentro do Império
Romano: no início do século IV, eram
aproximadamente 15% da população
do Império, e estavam concentrados
nas cidades e na parte oriental do
Estado romano. A nova religião se
difundiu, de todos os modos, também
para além dessas fronteiras: na
Armênia, Arábia, Etiópia, Pérsia,
Índia.

O poder político romano viu no
cristianismo um perigo, pelo fato de
que este último reclamava um
âmbito de liberdade de consciência
das pessoas em relação à autoridade
estatal; os seguidores de Cristo
tiveram que suportar numerosas
perseguições, que conduziram
muitos ao martírio: a última, e mais
cruel delas, teve lugar no início do
séc. IV, por obra dos imperadores
Diocleciano e Galério.



No ano 313, o imperador Constantino
I, favorável à nova religião, concedeu
aos cristãos a liberdade de professar
sua fé, e iniciou uma política
bastante benévola em relação a eles.
Com o imperador Teodósio I
(379-395), o cristianismo se
converteu em religião oficial do
Império Romano. No final do séc. IV,
os cristãos eram já a maioria da
população do Império Romano.

No século IV, a Igreja teve que
enfrentar uma forte crise interna: a
questão ariana. Ario, presbítero de
Alexandria, no Egito, sustentava
teorias heterodoxas, pelas quais
negava a divindade do Filho, que
seria, em vez disso, a primeira das
criaturas, embora superior às outras;
a divindade do Espírito Santo
também era negada pelos arianos. A
crise doutrinal, intercalada pelas
frequentes intervenções políticas dos
imperadores, perturbou a Igreja por
mais de 60 anos; foi resolvida graças



aos dois primeiros concílios
ecumênicos: o primeiro de Niceia
(325) e o primeiro de Constantinopla
(381), nos quais se condenou o
arianismo e foi proclamada
solenemente a divindade do Filho
(consubstantialis Patri, em grego, 
homoousios) e do Espírito Santo, e foi
composto o Símbolo Niceno-
Constantinopolitano (o Credo). O
arianismo sobreviveu até o século VII
porque os missionários arianos
conseguiram converter ao seu credo
muitos povos germânicos, que só
pouco a pouco passaram ao
catolicismo.

No século V, houve, por outro lado,
duas heresias cristológicas que
tiveram o efeito positivo de obrigar a
Igreja a aprofundar no dogma para
formulá-lo de modo mais preciso. A
primeira heresia é o nestorianismo,
doutrina que, na prática, afirma a
existência em Cristo de duas pessoas,
além de duas naturezas; foi



condenada pelo concílio de Éfeso
(431), que reafirmou a unicidade da
pessoa de Cristo; dos nestorianos
derivam as Igrejas sírio-orientais e
malabares, até hoje separadas de
Roma. A outra heresia foi o
monofisismo, que sustentava, na
prática, a existência em Cristo de
uma só natureza, a divina: o Concílio
de Calcedônia (451) condenou o
monofisismo e afirmou que em
Cristo há duas naturezas, a divina e a
humana, unidas na pessoa do Verbo,
sem confusão nem mutação (contra o
nestorianismo), sem divisão nem
separação (contra o monofisismo):
são os quatro advérbios de
Calcedônia: inconfuse, immutabiliter, 
indivise, inseparabiliter. Dos
monofisitas derivam as Igrejas
coptas, sírio-ocidentais, armênias e
etiópicas, separadas da Igreja
Católica.

Nos primeiros séculos da história do
cristianismo se assiste a um grande



florescimento da literatura cristã,
homilética, teológica e espiritual: são
as obras dos Padres da Igreja, de
grande importância na reconstrução
da Tradição; os mais importantes
foram Santo Irineo de Lyon, santo
Hilário de Poitiers, santo Ambrósio
de Milão, São Jerônimo e santo
Agostinho, no Ocidente; santo
Atanásio, São Basílio, São Gregório
Nazianzeno, São Gregório de Nissa,
São João Crisóstomo, São Cirilo de
Alexandria e São Cirilo de Jerusalém,
no Oriente.

3. Idade Média (até 1492, ano da
chegada de Cristovão Colombo à
América)

No ano de 476, caiu o Império
Romano do Ocidente, que foi
invadido por uma série de povos
germânicos, alguns arianos, outros
pagãos. O trabalho da Igreja nos
séculos sucessivos foi o de
evangelizar e contribuir para a



civilização destes povos, e mais tarde
a mesma coisa em relação aos povos
eslavos, escandinavos e magiares. A
Alta Idade Média (até o ano 1000) foi,
sem dúvida, um período difícil para o
continente europeu, em razão da
situação de violência política e social,
empobrecimento cultural e crise
econômica, consequências das
contínuas invasões (que duraram até
o século X). A atuação da Igreja
conseguiu, pouco a pouco, conduzir
esses povos jovens a uma nova
civilização, que alcançará seu
esplendor nos séculos XII-XIV.

No século VI, nasceu o monaquismo
beneditino, que garantiu, ao redor
dos mosteiros, ilhas de paz,
tranquilidade, cultura e
prosperidade. No século VII, foi de
grande importância a ação
missionária, em todo o continente,
dos monges irlandeses e escoceses;
no século VIII, a dos beneditinos
ingleses. Neste último século,



terminou a etapa da Patrística, com
os últimos Padres da Igreja, São João
Damasceno no oriente, São Beda o
Venerável, no ocidente.

No século VII-VIII, nasceu a religião
islâmica na Arábia; após a morte de
Maomé, os árabes se lançaram a uma
série de guerras de conquista que os
levaram a constituir um vastíssimo
império: entre outros, subjugaram os
povos cristãos da África do Norte e
da Península Ibérica e separaram o
mundo bizantino do latino –
germânico. Durante
aproximadamente 300 anos, foram
um flagelo para os povos da Europa
mediterrânea, em razão das
incursões, saques e deportações,
realizados de modo praticamente
sistemático e contínuo.

Em fins do século VIII, se
institucionalizou o poder temporal
dos papas (Estados Pontifícios), que
já existia de fato desde os fins do



século VI, surgido para suprir o vazio
de poder criado na Itália central pelo
interesse do poder imperial
bizantino, nominalmente soberano
na região, mas incapaz de prover a
administração e a defesa da
população. Com o tempo, os papas se
deram conta de que um limitado
poder temporal era uma garantia
eficaz de independência em relação
aos diversos poderes políticos
(imperadores, reis, senhores
feudais).

Na noite de Natal do ano 800, foi
restaurado o Império do Ocidente
(Sacro Império Romano): o papa
coroou Carlos Magno na basílica de
São Pedro; nasceu assim um estado
católico, com aspirações universais,
caracterizado por uma forte
sacralização do poder político, e um
complexo entrelaçamento de política
e religião, que durará até 1806.



No século X, o papado sofreu uma
grave crise por causa das
interferências das famílias nobres da
Itália central na eleição do papa
(Século de Ferro); e, mais em geral,
porque os reis e senhores feudais se
apoderaram da nomeação de muitos
cargos eclesiásticos. A reação papal a
tão pouco edificante situação teve
lugar no século XI, através da
reforma gregoriana e da chamada
“questão das investiduras", nas quais
a hierarquia eclesiástica logrou
recuperar amplos espaços de
liberdade em relação ao poder
político.

No ano de 1054, o patriarca de
Constantinopla, Miguel Cerulário,
efetuou a separação definitiva dos
gregos da Igreja Católica (Cisma do
Oriente): foi o último episódio de
uma história de rupturas e disputas
iniciada já no século V, e devida, em
boa medida, às graves interferências
dos imperadores romanos do oriente



na vida da Igreja (cesaropapismo).
Este cisma afetou a todos os povos
dependentes do patriarcado, e até
agora, afeta búlgaros, romenos,
ucranianos, russos e sérvios.

Desde os inícios do século XI, as
repúblicas marítimas italianas
haviam arrebatado aos muçulmanos
o controle do Mediterrâneo, pondo
um limite às agressões islâmicas: a
finais do século, o crescimento do
poder militar dos países cristãos teve
como expressão o fenômeno das
cruzadas à Terra Santa (1096-1291),
expedições bélicas de caráter
religioso, cujo fim era a conquista ou
defesa de Jerusalém.

Nos séculos XIII e XIV se assiste o
apogeu da civilização medieval, com
grandes realizações teológicas e
filosóficas (a escolástica maior: santo
Alberto Magno, São Tomás de
Aquino, São Boaventura, o beato
Duns Scoto), literárias e artísticas. No



que diz respeito à vida religiosa, é de
grande importância a aparição, nos
inícios do século XIII, das ordens
mendicantes (franciscanos,
dominicanos e outros).

O enfrentamento entre o papado e o
império, já iniciado na “questão das
investiduras", continuou com
diversos episódios nos séculos XII e
XIII, terminando com o
enfraquecimento de ambas as
instituições: o império se reduziu, na
prática, a um estado alemão, e o
papado sofreu uma crise notável: de
1305 a 1377, a sede do papado
transferiu-se de Roma para Avignon,
no sul da França, e, pouco depois do
retorno a Roma, em 1378, teve início
o Grande Cisma do Ocidente: uma
situação muito difícil, pela qual deu-
se, a princípio, o surgimento de dois
papas e, depois, três (as obediências
romana, de Avignon e a de Pisa),
enquanto o mundo católico da época
permanecia perplexo, sem saber



quem era o pontífice legitimo. A
Igreja conseguiu superar também
esta duríssima prova, e a unidade foi
restaurada com o Concilio de
Constança (1415-1418).

Em 1453, os turcos otomanos,
muçulmanos, conquistaram
Constantinopla, pondo, assim, fim à
milenar história do Império Romano
do Oriente (395-1453), e
conquistaram os Balcãs, que
permaneceram quatro séculos sob
seu domínio.

4. A Idade Moderna (até 1789, ano
do início da Revolução Francesa)

A Idade Moderna tem início com a
chegada de Cristovão Colombo à
America, evento que, junto com as
explorações na África e na Ásia, deu
início à colonização européia de
outras partes do mundo. A Igreja
aproveitou este acontecimento
histórico para difundir o Evangelho
nos continentes fora da Europa:



assiste-se, assim, ao surgimento de
missões no Canadá e Luisiana,
colônias francesas, na America
espanhola, no Brasil português, no
reino do Congo, na Índia, Indochina,
China, Japão, Filipinas. Para
coordenar esses esforços para a
propagação da fé, a Santa Sé
instituiu, em 1622, a Sacra
Congregatio de Propaganda Fide.

Entretanto, ao mesmo tempo que o
catolicismo se expandia em direção a
áreas geográficas onde o Evangelho
nunca havia sido pregado, a Igreja
sofria uma grave crise no velho
continente: a “reforma" religiosa
propugnada por Martinho Lutero,
Ulrico Zwinglio, João Calvino
(fundadores das diferentes
denominações do protestantismo),
junto com o cisma provocado pelo rei
da Inglaterra Henrique VIII
(anglicanismo), levou à separação da
Igreja de extensas regiões:
Escandinávia, Estônia e Letônia, boa



parte de Alemanha, Holanda, a
metade da Suíça, Escócia, Inglaterra,
além dos respectivos territórios
coloniais, já possuídos ou
conquistados posteriormente
(Canadá, Estados Unidos, Antilhas,
África do Sul, Austrália, Nova
Zelândia). A Reforma Protestante
tem a grave responsabilidade de
haver rompido a milenar unidade
religiosa no mundo cristão ocidental,
causando o fenômeno da
confessionalização, isto é, da
separação social, política e cultural
da Europa e de algumas de suas
regiões em dois campos: o católico e
o protestante. Este sistema
cristalizou-se na fórmula cuius regio,
eius et religio, pela qual os súditos
estavam obrigados a seguir a religião
do príncipe. A luta entre esses dois
mundos levou ao fenômeno das
guerras de religião, que afetou,
sobretudo, a França, os territórios
germânicos, Inglaterra, Escócia e
Irlanda. E que só pôde ser



considerado como superado com as
Pazes de Westfalia (1648), no
continente, e com a capitulação de
Limerick (1692), nas Ilhas Britânicas.

A Igreja Católica, ainda que assolada
pela crise e pela defecção de tantos
povos, em poucos decênios, soube
encontrar energias insuspeitadas
para reagir e começar a realizar uma
verdadeira reforma: este processo
histórico recebeu o nome de
Contrarreforma, cujo cume foi o
Concilio de Trento (1545-1563), no
qual se proclamaram com clareza
algumas verdades dogmáticas postas
em dúvida pelos protestantes (Canon
das Escrituras, sacramentos,
justificação, pecado original, etc.) e
se tomaram também decisões
disciplinares que robusteceram e
tornaram mais compacta a Igreja
(por exemplo, a instituição dos
seminários e a obrigação de
residência na diocese para os bispos).
O movimento da contrarreforma



pôde também valer-se da atividade
de muitas ordens religiosas fundadas
no século XVI: trata-se de iniciativas
de reforma no âmbito dos
mendicantes (capuchinhos,
carmelitas descalços), ou institutos
de clérigos regulares (jesuítas,
teatinos, barnabitas etc.). Assim, a
Igreja saiu da crise profundamente
renovada e reforçada, e pôde
compensar a perda de algumas
regiões européias com uma difusão
verdadeiramente universal, graças à
obra missionária.

No século XVIII, a Igreja teve que
lutar contra dois inimigos: o
regalismo e a iluminismo. O primeiro
andou ao lado do crescimento da
monarquia absoluta: apoiados na
organização de uma burocracia
moderna, os soberanos dos estados
europeus lograram instalar um
sistema de poder autocrático e total,
eliminando as barreiras que se
levantavam (instituições de origem



medieval como o sistema feudal, os
privilégios eclesiásticos, os direitos
das cidades etc.). Neste processo de
centralização do poder, os monarcas
católicos tenderam a invadir o
âmbito da jurisdição eclesiástica,
com a intenção de criar uma Igreja
submissa e dócil em relação ao poder
do rei: é um fenômeno que assume
nomes diversos, dependendo do
estado: regalismo em Portugal e na
Espanha, galicanismo na França,
josefismo nos territórios dos
Habsburgos (Áustria, Boêmia,
Eslováquia, Humgria, Eslovênia,
Croácia, Lombardia, Toscana,
Bélgica), jurisdicionalismo em
Nápoles e Parma. Este fenômeno teve
seu ponto crítico com a expulsão dos
jesuítas por parte de muitos
governos e na ameaçadora pressão
sobre o papado para que suprimisse
a ordem (o que sucedeu em 1773).

O outro inimigo com que se
defrontou a Igreja no século XVIII foi



o iluminismo, um movimento em
primeiro lugar filosófico, que teve
grande êxito entre as classes
dirigentes: tem como fundamento
uma corrente cultural que exalta a
razão e a natureza, e ao mesmo
tempo faz uma crítica
indiscriminada à tradição; é um
fenômeno muito complexo, que
apresenta, em todo caso, fortes
tendências materialistas, uma
ingênua exaltação das ciências, o
desprezo da religião, em nome do
deísmo ou a incredulidade, um irreal
otimismo em relação à bondade
natural do homem, um excessivo
antropocentrismo, uma confiança
utópica no progresso da
humanidade, uma difundida
hostilidade contra a Igreja Católica ,
uma atitude de suficiência e
desprezo em relação ao passado, e
uma arraigada tendência a realizar
reducionismos simplistas na busca
de modelos explicativos da realidade.
Em resumo, trata-se, em boa medida,



da origem de muitas das ideologias
modernas, que reduzem a visão da
realidade eliminando de sua
compreensão a revelação
sobrenatural, a espiritualidade do
homem e, em definitivo, o anelo pela
busca das verdades últimas da
pessoa e de Deus.

No século XVIII, foram fundadas as
primeiras lojas maçônicas: uma boa
parte delas assumiu tons e atividades
anti-católicas.

5. A Idade Contemporânea (a
partir de 1789)

A Revolução Francesa, que se iniciou
com a decisiva colaboração do baixo
clero, derivou rapidamente para
atitudes de extremo galicanismo,
chegando a produzir o cisma da
Igreja Constitucional, e, em seguida,
assumindo tons anti-cristãos
(instauração do culto ao Ente
Supremo, abolição do calendário
cristão etc.), até chegar a uma



cruenta perseguição à Igreja
(1791-1801): o papa Pio VI morreu
em 1799, prisioneiro dos
revolucionários franceses. A subida
ao poder de Napoleão Bonaparte,
homem pragmático, trouxe a paz
religiosa com a Concordata de 1801;
posteriormente, entretanto, surgiram
desavenças com Pio VII, por causa
das contínuas intervenções do
governo francês na vida da Igreja:
como resultado, o papa foi feito
prisioneiro por Bonaparte por cerca
de cinco anos.

Com a restauração das monarquias
pré-revolucionárias (1815), voltou
para a Igreja um período de paz e
tranquilidade, favorecido também
pelo romantismo, corrente de
pensamento predominante na
primeira metade do século XIX.
Entretanto, logo começou a surgir
uma nova ideologia, profundamente
oposta ao catolicismo: o liberalismo,
herdeiro dos ideais da Revolução



Francesa, que pouco a pouco
conseguiu afirmar-se politicamente,
promovendo a instalação de
legislações discriminatórias ou
persecutórias contra a Igreja. O
liberalismo uniu-se em muitos países
ao nacionalismo, e mais tarde, na
segunda metade do século, aliou-se
ao imperialismo e ao positivismo,
que contribuíram posteriormente
para a descristianização da
sociedade. Ao mesmo tempo, como
reação às injustiças sociais
provocadas pelas legislações
liberalistas, nascia e se difundia uma
série de ideologias destinadas a
fazerem-se porta-vozes das
aspirações das classes oprimidas pelo
novo sistema econômico: o
socialismo utópico, o socialismo
“científico", o comunismo, o
anarquismo, todas elas unidas por
projetos de revolução social e uma
filosofia subjacente de tipo
materialista.



O catolicismo, no século XIX, perdeu,
em quase todas as nações, a proteção
do estado, que, ainda, passou a ter
com ele uma atitude adversa; e em
1870 terminou o poder temporal dos
papas, com a conquista italiana dos
Estados Pontifícios e a unificação da
península. Ao mesmo tempo, porém,
a Igreja soube tirar vantagem desta
crise para fortalecer a união de todos
os católicos em torno à Santa Sé, e
para livrar-se das intrusões dos
estados no governo interno da Igreja,
à diferença do que aconteceu no
período das monarquias
confessionais da Idade Moderna. O
ponto alto deste fenômeno foi a
solene declaração, em 1870, do
dogma da infalibilidade do papa por
parte do Concilio Vaticano I,
celebrado durante o pontificado de
Pio IX (1846-1878). Além disso, nesse
século, a vida da Igreja se
caracterizou por uma grande
expansão missionária (na África, na
Ásia, na Oceania), por um grande



florescimento de fundações de
congregações religiosas femininas de
vida ativa, e pela organização de um
vasto apostolado leigo.

No século XX, a Igreja enfrentou
numerosos desafios: Pio X teve que
reprimir as tendências teológicas
modernistas dentro do próprio corpo
eclesiástico. Estas correntes se
caracterizavam, em suas
manifestações mais radicais, por um
imanentismo religioso que, ainda
que mantendo as formulações
tradicionais da fé, na verdade a
esvaziava de conteúdo. Bento XV
teve que enfrentar a tempestade da
Primeira Guerra Mundial, logrando
manter uma política imparcial entre
os países beligerantes, e
desenvolvendo uma atividade
humanitária em favor dos
prisioneiros de guerra e da
população afetada pela catástrofe
bélica. Pio XI se opôs aos
totalitarismos de diversos tipos que



perseguiram de um modo mais ou
menos aberto a Igreja durante seu
pontificado: o comunista na União
Soviética e na Espanha, o nacional-
socialista na Alemanha, o fascista na
Itália, o de inspiração maçônica no
México; além disso, esse papa
desenvolveu uma grande promoção
do clero e do episcopado local nas
terras de missão africanas e asiáticas
que, continuada depois por seu
sucessor, Pio XII, permitiu à Igreja
apresentar-se ante o fenômeno da
descolonização como elemento
autóctone e não estrangeiro.

Pio XII teve que enfrentar a terrível
prova da Segunda Guerra Mundial,
durante a qual atuou de diversos
modos para salvar da perseguição
nacional-socialista a quantos hebreus
fosse possível (estima-se que a Igreja
Católica salvou aproximadamente
800.000). Com uma atitude realista,
não considerou oportuno lançar uma
denúncia publica, uma vez que esta



teria piorado a já grave situação dos
católicos também perseguidos em
vários dos territórios ocupados pelos
alemães, e teria anulado sua
possibilidade de intervir em favor
dos hebreus. Muitas altas
personalidades do mundo israelita
reconheceram publicamente, após a
guerra, os grandes méritos deste
papa em relação a seu povo.

João XXIII convocou o Concilio
Vaticano II (1962-1965), que foi
concluído por Paulo VI, e que iniciou
uma época pastoral diferente na
Igreja, enfatizando a chamada
universal à santidade, a importância
do esforço ecumênico, os aspectos
positivos da modernidade, a
ampliação do diálogo com outras
religiões e com a cultura. Nos anos
sucessivos ao Concílio, a Igreja
sofreu uma profunda crise interna
de caráter doutrinal e disciplinar,
que conseguiu superar, em boa
medida, durante seu pontificado, o



papa João Paulo II (1978-2005), papa
de extraordinária personalidade, que
fez a Santa Sé atingir níveis de
popularidade e prestigio antes
desconhecidos, dentro e fora da
Igreja Católica.

Carlo Pioppi

Bibliografia básica

J. Orlandis, Historia del cristianismo,
Rialp, Madri 1983.

A. Torresani, Breve storia della
Chiesa, Ares, Milano 1989.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-14-
historia-da-igreja/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-14-historia-da-igreja/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-14-historia-da-igreja/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-14-historia-da-igreja/

	14. História da Igreja

