
opusdei.org

12. Creio no Espírito
Santo. Creio na
Santa Igreja Católica

O Espírito Santo une
intimamente os fiéis com Cristo,
de modo que formam um só
corpo, a Igreja, onde existe uma
diversidade de membros e
funções.

12/01/2015

1. Creio no Espírito Santo

1.1. A Terceira Pessoa da
Santíssima Trindade



Na Sagrada Escritura, o Espírito
Santo é designado por diversos
nomes: Dom, Senhor, Espírito de
Deus, Espírito de Verdade e Paráclito,
entre outros. Cada uma dessas
expressões indica algo da Terceira
Pessoa da Santíssima Trindade. É
“Dom” porque o Pai e o Filho no-lo
enviam gratuitamente: o Espírito
veio habitar em nossos corações (cfr. 
Gl 4, 6); Ele veio para ficar sempre
com os homens. Além disso, d'Ele
procedem todas as graças e dons, o
maior dos quais é a vida eterna,
junto com as outras Pessoas divinas:
n'Ele temos acesso ao Pai, pelo Filho.

O Espírito é “Senhor” e “Espírito de
Deus”, que na Sagrada Escritura são
nomes atribuídos somente a Deus,
porque é Deus com o Pai e o Filho. É
“Espírito de Verdade” porque nos
ensina de modo completo tudo o que
Cristo nos revelou, e guia e mantém a
Igreja na verdade (cfr. Jo 15, 26; 16,
13-14). Ele é o outro Paráclito

https://opusdei.org/pt-br/article/quem-e-o-espirito-santo/
https://opusdei.org/pt-br/article/quem-e-o-espirito-santo/


(Consolador, Advogado) prometido
por Cristo, que é o primeiro Paráclito
(o texto grego fala de “outro”
Paráclito e não de um paráclito
“distinto” para enfatizar a comunhão
e continuidade entre Cristo e o
Espírito).

No Símbolo Niceno-
Constantinopolitano rezamos “Et in
Spiritum Sanctum, Dominum et
vivificantem: qui ex Patre [Filioque]
procedit. Qui cum Patre et Filio simul
adoratur, et conglorificatur: qui
locutus est per Prophetas”(Creio no
Espírito Santo, Senhor que dá a vida,
e procede do Pai e do Filho; e com o
Pai e o Filho é adorado e glorificado:
Ele que falou pelos Profetas). Nesta
frase os Padres do Concílio de
Constantinopla (381) quiseram
utilizar algumas das expressões
bíblicas que eram usadas para
designar o Espírito. Ao dizer que é
“dador de vida” referiam-se ao dom
da vida divina dado ao homem. Por



ser Senhor e dador de vida, é Deus
com o Pai e o Filho e recebe a mesma
adoração que as outras duas Pessoas
divinas. Ao final, também quiseram
destacar a missão que o Espírito
realiza entre os homens: falou pelos
profetas. Os profetas são os que
falaram em nome de Deus, movidos
pelo Espírito, para levar o povo à
conversão. A obra reveladora do
Espírito nas profecias do Antigo
Testamento encontra a sua plenitude
no mistério de Jesus Cristo, a Palavra
definitiva de Deus.

“São numerosos: aágua viva que
jorra do coração trespassado de
Cristo e dessedenta os batizados; a 
unção com o óleo que é o sinal
sacramental da Confirmação; o fogo
que transforma o que toca; a nuvem,
obscura e luminosa, na qual se revela
a glória divina; a imposição das mãos
mediante a qual é dado o Espírito; a 
pomba que desce sobre Cristo e



permanece sobre Ele no
batismo” (Compêndio, 139).

1.2. A Missão do Espírito Santo

A Terceira Pessoa da Santíssima
Trindade coopera com o Pai e o Filho
desde o início do desígnio de nossa
salvação até a sua consumação; mas
nos “últimos tempos” – inaugurados
com a Encarnação redentora do Filho
– o Espírito se revelou e nos foi dado,
foi reconhecido e acolhido como
Pessoa (cfr. Catecismo, 686). Por obra
do Espírito, o Filho de Deus se fez
carne nas entranhas puríssimas da
Virgem Maria. O Espírito O ungiu
desde o início; por isso, Jesus Cristo é
o Messias desde o início de sua
humanidade, isto é, desde sua
própria Encarnação (cfr. Lc 1, 35).
Jesus Cristo revela o Espírito com os
seus ensinamentos, cumprindo a
promessa feita aos Patriarcas (cfr. Lc
4, 18 s), e o comunica à Igreja
nascente, exalando o seu alento

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-5-a-santissima-trindade/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-5-a-santissima-trindade/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-9-a-encarnacao/


sobre os Apóstolos, depois da sua
Ressurreição (cfr. Compêndio, 143).
No dia de Pentecostes, o Espírito foi
enviado para permanecer desde
então na Igreja, Corpo místico de
Cristo, vivificando-a e guiando-a com
os seus dons e com a sua presença.
Por isso se diz também que a Igreja é
Templo do Espírito Santo, e que o
Espírito Santo é como a alma da
Igreja.

No dia de Pentecostes o Espírito
desceu sobre os Apóstolos e os
primeiros discípulos, mostrando com
sinais externos a vivificação da Igreja
fundada por Cristo. “A Missão de
Cristo e do Espírito torna-se a Missão
da Igreja, enviada a anunciar e a
difundir o mistério da comunhão
trinitária” (Compêndio, 144). O
Espírito faz o mundo entrar nos
“últimos tempos”, no tempo da
Igreja.

https://opusdei.org/pt-br/article/a-vinda-do-espirito-santo/


A animação da Igreja pelo Espírito
Santo garante que se aprofunde, que
se conserve sempre vivo e sem
perda, tudo o que Cristo disse e
ensinou nos dias em que viveu na
terra, até sua Ascensão[1]; além
disso, pela celebração-administração
dos sacramentos, o Espírito santifica
a Igreja e os fiéis, fazendo com que
ela continue sempre a levar as almas
a Deus[2].

“A missão do Filho e a do Espírito
Santo são inseparáveis porque na
Trindade indivisível, o Filho e o
Espírito são distintos, mas
inseparáveis. Com efeito, desde o
princípio até o fim dos tempos,
quando Deus envia o seu Filho, envia
também o seu Espírito, que nos une a
Cristo na fé, a fim de que possamos,
como filhos adotivos, chamar a Deus
de ‘Pai’ (Rm 8, 15). O Espírito é
invisível, mas nós o conhecemos por
meio de sua ação, quando nos revela



o Verbo e quando atua na
Igreja” (Compêndio, 137).

1.3. Como atuam Cristo e o Espírito
Santo na Igreja?

Por meio dos sacramentos, Cristo
comunica o seu Espírito aos
membros de seu Corpo, e lhes
oferece a graça de Deus, que dá
frutos de vida nova, segundo o
Espírito. O Espírito Santo também
atua concedendo graças especiais a
alguns cristãos para o bem de toda a
Igreja, e é o Mestre que recorda a
todos os cristãos aquilo que Cristo
revelou (Cfr. Jo 14, 25 ss).

“O Espírito edifica, anima e santifica
a Igreja: Espírito de Amor, Ele torna
a dar aos baptizados a semelhança
divina perdida por causa do pecado e
fá-los viver em Cristo da própria Vida
da Santíssima Trindade. Envia-os a
testemunhar a Verdade de Cristo e
organiza-os nas suas mútuas funções,



para que todos dêem ‘o fruto do
Espírito’ (Gl 5, 22)” (Compêndio, 145).

2. Creio na Santa Igreja Católica

2.1. A revelação da Igreja

A Igreja é um mistério (cfr. por ex., 
Rm 16, 25-27), quer dizer, uma
realidade na qual entram em contato
e comunhão Deus e os homens.
Igreja vem do grego “ekklesia”, que
significa assembleia dos convocados.
No Antigo Testamento, foi utilizada
para traduzir “quahal Yahweh”, ou
assembleia reunida por Deus para
honrá-lO com o culto devido. São
exemplos disso a assembleia
sinaítica, e a que se reuniu em
tempos do rei Josias, com o fim de
louvar a Deus e voltar à pureza da
Lei (reforma). No Novo Testamento
existem vários significados, em
continuidade com o Antigo, mas
designa especialmente o povo que
Deus convoca e reúne dos confins da
terra para constituir a assembleia de



todos os que, pela fé em sua Palavra
e pelo Batismo, são filhos de Deus,
membros de Cristo e templo do
Espírito Santo (cfr. Catecismo, 777; 
Compêndio, 147).

Na Sagrada Escritura a Igreja recebe
diversos nomes, cada um dos quais
sublinha especialmente alguns
aspectos do mistério da comunhão de
Deus com os homens. “Povo de
Deus” é um nome que Israel recebeu.
Quando se aplica à Igreja, novo
Israel, quer dizer que Deus não quis
salvar os homens isoladamente, mas
constituindo-os em um único povo,
reunido pela unidade do Pai, do Filho
e do Espírito Santo, que o conhecesse
na verdade e o servisse
santamente[3]. Significa, também,
que ela foi escolhida por Deus, que é
uma comunidade visível que está a
caminho – entre as nações – para a
sua pátria definitiva. Nesse povo,
todos possuem a comum dignidade
dos filhos de Deus, uma missão



comum, ser sal da terra, e um fim
comum, que é o Reino de Deus. Todos
participam das três funções de Cristo,
real, profética e sacerdotal (cfr. 
Catecismo, 782-786).

Quando dizemos que a Igreja é o
“corpo de Cristo”, queremos
sublinhar que, através do envio do
Espírito Santo, Cristo une os fiéis
intimamente consigo, principalmente
na Eucaristia, incorpora-os na sua
Pessoa, pelo Espírito Santo,
mantendo-se e crescendo unidos
entre si na caridade, formando um só
corpo na diversidade dos membros e
funções. Indica-se também que a
saúde ou a doença de um membro
repercute em todo o corpo (cfr. 1 Cor
12, 1-24), e que os fiéis, como
membros de Cristo, são seus
instrumentos para atuar no mundo
(cfr. Catecismo, 787-795). A Igreja é
também chamada de “Esposa de
Cristo” (cfr. Ef 5, 26 ss), o que
enfatiza, dentro da união, que a



Igreja mantém com Cristo, a
distinção de ambos os sujeitos.
Mostra, também, que a Aliança de
Deus com os homens é definitiva
porque Deus é fiel a suas promessas,
e que a Igreja lhe corresponde, da
mesma forma, fielmente, sendo Mãe
fecunda de todos os filhos de Deus.

A Igreja é também o “templo do
Espírito Santo”, porque Ele vive no
corpo da Igreja e a edifica na
caridade, com a Palavra de Deus,
com os sacramentos, com as virtudes
e os carismas[4]. Como o verdadeiro
templo do Espírito Santo foi Cristo
(cfr. Jo 2, 19-22), esta imagem
também enfatiza que cada cristão é
Igreja e templo do Espírito Santo. Os
carismas são dons que o Espírito
concede a cada pessoa para o bem
dos homens, para as necessidades do
mundo e, particularmente, para a
edificação da Igreja. Aos pastores
compete discernir e avaliar os



carismas (cfr. Ts 5, 20-22; Compêndio,
160).

“A Igreja encontra a sua origem e a
sua realização plena no eterno
desígnio de Deus. Foi preparada na
Antiga Aliança com a eleição de
Israel, sinal da reunião futura de
todas as nações. Fundada pelas
palavras e ações de Jesus Cristo, foi
realizada sobretudo mediante a sua
morte redentora e a sua
ressurreição. Foi depois manifestada
como mistério de salvação mediante
a efusão do Espírito Santo, no dia de
Pentecostes. Terá a sua realização
plena no fim dos tempos, como
assembleia celeste de todos os
redimidos.” (Compêndio, 149; cf. 
Catecismo, 778).

Quando Deus revela o seu desígnio
de salvação, que é permanente,
manifesta também a forma como
deseja realizá-lo. Esse desígnio não
foi realizado com um só ato, mas



primeiro foi preparando a
humanidade para acolher a Salvação;
somente mais adiante revelou-o
plenamente em Cristo. Esse
oferecimento de Salvação na
comunhão divina e na unidade da
humanidade foi definitivamente
outorgado aos homens através do
dom do Espírito Santo que foi
derramado nos corações dos fiéis,
colocando-os em contato pessoal e
permanente com Cristo. Sendo filhos
de Deus em Cristo, reconhecemo-nos
irmãos de todos os filhos de Deus.
Não há uma fraternidade ou unidade
do gênero humano que não se baseie
na comum filiação divina que nos foi
oferecida pelo Pai em Cristo; não há
uma fraternidade sem um Pai
comum, ao qual chegamos pelo
Espírito Santo.

A Igreja não foi fundada pelos
homens; nem é uma resposta
humana nobre a uma experiência de
salvação realizada por Deus em



Cristo. Nos mistérios da vida de
Cristo, o ungido pelo Espírito,
cumpriram-se as promessas
anunciadas na Lei e nos profetas.
Pode-se dizer também que a ação da
Igreja coincide com a vida de Jesus
Cristo; a Igreja vai tomando forma
em relação à missão de Cristo entre
os homens, e para os homens.

Não há um momento único em que
Cristo tenha fundado a Igreja, pois a
fundou em toda sua vida: desde a
encarnação até a morte,
ressurreição, ascensão e com o envio
do Paráclito. Ao longo da sua vida,
Cristo – em quem habita o Espírito –
foi manifestando como devia ser a
sua Igreja, dispondo as coisas, umas
após outras. Depois da sua Ascensão,
o Espírito foi enviado à Igreja e nela
permanece, unindo-a à missão de
Cristo, recordando-lhe aquilo que o
Senhor revelou, guiando-a ao longo
da história, até sua plenitude. Ele é a
causa da presença de Cristo em sua



Igreja, pelos sacramentos e pela
Palavra, e a adorna continuamente
com diversos dons hierárquicos e
carismáticos[5]. Por sua presença
cumpre-se a promessa do Senhor de
estar sempre com os seus até o fim
dos tempos (cfr. Mt 28,20).

O Concílio Vaticano II retomou uma
antiga expressão para designar a
Igreja: “comunhão”. Com ela se
indica que a Igreja é a expansão da
comunhão íntima da Santíssima
Trindade com os homens; e que nesta
terra já é comunhão com a Trindade
divina, embora não se tenha
consumado ainda em sua plenitude.
Além de comunhão, a Igreja é sinal e
instrumento dessa comunhão, para
todos os homens. Por ela
participamos da vida íntima de Deus
e pertencemos à família de Deus,
como filhos, no Filho, pelo
Espírito[6]. Isto se realiza de forma
específica nos sacramentos,
principalmente na Eucaristia,



também chamada muitas vezes 
comunhão (cfr. 1 Cl 10, 16). Por
último, chama-se também comunhão
porque a Igreja configura e
determina o espaço da oração cristã
(cfr. Catecismo, 2655, 2672, 2790).

2.2. A Missão da Igreja

A Igreja deve anunciar e instaurar,
entre todos os povos, o Reino de Deus
inaugurado por Cristo. Na terra, é o
germe e início deste Reino. Depois da
sua Ressurreição, o Senhor enviou os
Apóstolos a pregar o Evangelho, a
batizar e a ensinar a cumprir o que
Ele havia mandado (Cfr. Mt 28, 18ss).
O Senhor entregou à sua Igreja a
mesma missão que o Pai lhe havia
confiado (cfr. Jo 20, 21). Desde o
início da Igreja esta missão foi
realizada por todos os cristãos (cfr. 
At 8, 4; 11,19), que muitas vezes
chegaram ao sacrifício da própria
vida, para cumpri-la.



O mandato missionário do Senhor
tem a sua fonte no amor eterno de
Deus, que enviou o seu Filho e o seu
Espírito porque “deseja que todos os
homens se salvem e cheguem ao
conhecimento da verdade” (1 Tm 2,
4).

Nesse envio missionário estão
contidas as três funções da Igreja na
terra: o munus profeticum (anunciar
a boa notícia da salvação em Cristo),
o munus sacerdotale (tornar
efetivamente presente e transmitir a
vida de Cristo que salva pelos
sacramentos) e o munus regale
(ajudar os cristãos a cumprir a
missão e a crescer em santidade).
Ainda que todos os fiéis
compartilhem a mesma missão, nem
todos desempenham o mesmo papel.
Alguns deles foram escolhidos pelo
Senhor para exercer determinadas
funções, como os Apóstolos e seus
sucessores, que são conformados
pelos sacramentos da ordem com



Cristo, cabeça da Igreja, de uma
forma específica, diferente dos
outros.

Diz-se que a Igreja é o sacramento
universal de Salvação, porque a
recebeu de Deus uma missão
salvífica na terra, a favor dos
homens, e foi disposta por Deus para
realizá-la, pois tem como fim a glória
de Deus e a salvação dos homens
(cfr. Catecismo, 775). É sacramento
universal de salvação porque é sinal
e instrumento da reconciliação e da
comunhão da humanidade com
Deus, e da unidade de todo o gênero
humano[7]. Diz-se também que a
Igreja é um mistério porque em sua
realidade visível faz-se presente e
atua uma realidade espiritual e
divina que só se percebe mediante a
fé.

A afirmação “fora da Igreja não há
salvação” significa que toda salvação
vem de Cristo-Cabeça por meio da



Igreja, que é o seu corpo. Ninguém
pode salvar-se se, tendo reconhecido
que foi fundada por Cristo para a
salvação dos homens, a rejeita ou
não persevera. Ao mesmo tempo,
graças a Cristo e à sua Igreja, podem
alcançar a salvação eterna todos
aqueles que, sem culpa alguma,
ignoram o Evangelho de Cristo e a
sua Igreja, mas buscam sinceramente
a Deus e, com a ajuda da graça, se
esforçam em cumprir sua vontade,
conhecida mediante o ditame da
consciência. Tudo quanto de bom e
verdadeiro se encontra nas outras
religiões vem de Deus, pode preparar
para a acolhida do Evangelho e
conduzir à unidade da humanidade
na Igreja de Cristo (cfr. Compêndio,
170 e ss).

2.3. As propriedades da Igreja:
uma, santa, católica, apostólica

Chamamos propriedades aos
elementos que caracterizam a Igreja.



Eles são encontrados em muitos dos
Símbolos da fé desde épocas muito
antigas da Igreja. Todas as
propriedades são um dom de Deus
que implica numa tarefa a ser
cumprida por parte dos cristãos.

A Igreja é Una porque a sua origem e
modelo é a Santíssima Trindade;
porque Cristo – seu fundador –
restabelece a unidade de todos em
um só corpo; porque o Espírito Santo
une os fiéis com a Cabeça, que é
Cristo. Esta unidade se manifesta em
que os fiéis professam uma mesma
fé, celebram os mesmos sacramentos,
estão unidos a uma mesma
hierarquia, têm uma esperança
comum e a mesma caridade. A Igreja
subsiste, como sociedade constituída
e organizada no mundo, na Igreja
católica, governada pelo sucessor de
Pedro e pelos bispos em comunhão
com ele[8]. Somente nela se pode
obter a plenitude dos meios de
salvação posto que o Senhor confiou



os bens da Nova Aliança ao Colégio
apostólico, cuja cabeça é Pedro. Nas
igrejas e comunidades cristãs não
católicas há muitos bens de
santificação e de verdade que
procedem de Cristo e impulsionam à
unidade católica; o Espírito Santo
serve-se delas como instrumento de
salvação, já que a sua força provém
da plenitude de graça e verdade que
Cristo deu à Igreja católica (cfr. 
Catecismo, 819). Os membros dessas
igrejas e comunidades se incorporam
a Cristo no Batismo e por isso os
reconhecemos como irmãos. Pode-se
crescer na unidade: aproximando-
nos mais de Cristo e ajudando os
cristãos a estarem mais próximos
d'Ele; fomentando a unidade no
essencial, a liberdade no acidental e
a caridade em tudo[9]; tornando a
casa de Deus mais habitável para
todos; crescendo em veneração e
respeito pelo Papa e pela hierarquia,
ajudando-os e seguindo os seus
ensinamentos.



O movimento ecumênico é uma
tarefa da Igreja pela qual se procura
restaurar a unidade entre os cristãos
na única Igreja fundada por Cristo. É
um desejo do Senhor (cfr. Jo 17, 21).
Realiza-se com a oração, com a
conversão do coração, o recíproco
conhecimento fraterno e o diálogo
teológico.

A Igreja é Santa porque Deus é seu
autor, porque Cristo se entregou por
ela para santificá-la e fazê-la
santificante, porque o Espírito Santo
a vivifica com a caridade. Por ter a
plenitude dos meios salvíficos, a
santidade é a vocação de cada um de
seus membros e o fim de toda a sua
atividade. É Santa porque dá
constantemente frutos de santidade
na terra, porque sua santidade é
fonte de santificação de seus filhos –
ainda que nesta terra todos se
reconheçam pecadores e
necessitados de conversão e
purificação. A Igreja também é santa



devido à santidade alcançada por
seus membros que já estão no Céu,
de modo eminente a Santíssima
Virgem Maria, que são seus modelos
e intercessores (cfr. Catecismo,
823-829). A Igreja pode ser mais
santa, através da tarefa de santidade
realizada por seus fiéis: a conversão
pessoal, a luta ascética para parecer-
se mais a Cristo, a transformação que
ajuda a cumprir melhor a missão e a
fugir da rotina, a purificação da
memória que remove os falsos
preconceitos sobre os demais, e o
cumprimento concreto da vontade
de Deus na caridade.

A Igreja é Católica – quer dizer
universal – porque nela está Cristo,
porque conserva e administra todos
os meios de salvação dados por
Cristo, porque a sua missão abarca a
todo o gênero humano, porque
recebeu e transmite em sua
integridade todo o tesouro da
Salvação e porque tem a capacidade



de inculturar-se, elevando e
melhorando qualquer cultura. A
catolicidade cresce extensiva e
intensivamente através de um maior
desenvolvimento da missão da
Igreja. Toda igreja particular, isto é,
toda parcela do povo de Deus que
está em comunhão na fé, nos
sacramentos, com seu bispo – através
da sucessão apostólica –, formada à
imagem da Igreja universal e em
comunhão com toda a Igreja (que a
precede, ontológica e
cronologicamente) é católica.

Como a sua missão abarca toda a
humanidade, cada homem, de
diversos modos, pertence ou pelo
menos está ordenado à unidade
católica do Povo de Deus. Está
plenamente incorporado à Igreja
quem, possuindo o Espírito de Cristo,
encontra-se unido pelos vínculos da
profissão de fé, dos sacramentos, do
governo eclesiástico e da comunhão.
Os católicos que não perseverarem



na caridade, ainda que incorporados
à Igreja, lhe pertencem
corporalmente, mas não com o
coração. Os batizados que não
realizam plenamente a referida
unidade católica estão em certa
comunhão, mesmo que imperfeita,
com a Igreja católica (cfr. Compêndio,
168).

A Igreja é Apostólica porque Cristo
edificou-a sobre os apóstolos,
testemunhas escolhidas da sua
Ressurreição e fundamento da sua
Igreja; porque com a assistência do
Espírito Santo, ensina, guarda e
transmite fielmente o depósito da fé
recebido dos Apóstolos. É também
apostólica por sua estrutura,
enquanto é instruída, santificada e
governada, até a volta de Cristo,
pelos Apóstolos e seus sucessores, os
bispos, em comunhão com o sucessor
de Pedro. A sucessão apostólica é a
transmissão, mediante o sacramento
da Ordem, da missão e da potestade



dos Apóstolos aos seus sucessores.
Graças a esta transmissão, a Igreja se
mantém em comunhão de fé e de
vida com sua origem, enquanto ao
longo dos séculos ordena sua missão
apostólica à difusão do Reino de
Cristo sobre a terra. Todos os
membros da Igreja participam,
segundo as diferentes funções, da
missão recebida pelos Apóstolos de
levar o Evangelho ao mundo inteiro.
A vocação cristã é, por sua própria
natureza, vocação ao apostolado (cfr.
Catecismo, 863).

Miguel de Salis Amaral

Bibliografia

Sobre o Espírito Santo

Catecismo da Igreja Católica, 683-688;
731-741.



Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, 136-146.

João Paulo II, Enc. Dominum et
vivificantem, 18-05-1986, 3-26.

João Paulo II, Catequeses sobre o
Espírito Santo, VIII-XII.1989.

São Josemaria, Homilia O Grande
Desconhecido, em É Cristo que passa,
127-138.

Leituras recomendadas

Catecismo da Igreja católica, 748-945.

Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, 147-193.

São Josemaria, Homilia Lealdade à
Igreja(4-06-1972), em Amar a Igreja,
Prumo-Rei dos Livros, Lisboa, 1990.
nn 1-16.

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_18051986_dominum-et-vivificantem.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_18051986_dominum-et-vivificantem.html
https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-capitulo-13.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-capitulo-13.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/amar_a_igreja-capitulo-1.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/amar_a_igreja-capitulo-1.htm


[1] Cfr. Concílio Vaticano II, Const. 
Dei Verbum, 8.

[2] “A vinda solene do Espírito Santo
no dia de Pentecostes não foi um
acontecimento isolado. Não há quase
nenhuma página dos Atos dos
Apóstolos em que não se fale dEle e
da ação com que guia, dirige e anima
a vida e as obras da primitiva
comunidade cristã [...]. Esta
realidade profunda que o texto da
Escritura Santa nos dá a conhecer
não é uma recordação do passado,
uma idade de ouro da Igreja que
tenha ficado para trás, na história.
Elevando-se acima das misérias e dos
pecados de cada um de nós, é
também a realidade da Igreja de hoje
e da Igreja de todos os tempos” (São
Josemaria, É Cristo que passa, 127 e
128).

[3] Cfr. Concílio Vaticano II, Lúmen
Gentium, 4 e 9; São Cipriano, De Orat
Dom, 23 (CSEL 3, 285).



[4] “Quando invocares, pois, a Deus
Pai, lembra-te de que foi o Espírito
Santo quem, ao mover tua alma,
inspirou-te essa oração. Se não
existisse o Espírito Santo, não
haveria na Igreja palavra alguma de
sabedoria ou de ciência, porque está
escrito: é dada pelo Espírito a
palavra de sabedoria (I Cor XII, 8)...
Se o Espírito Santo não estivesse
presente, a Igreja não existiria. Mas,
se a Igreja existe, é certo que o
Espírito Santo não falta” (São João
Crisóstomo, Sermones panegyrici in
solemnitates D. N. Iesu Christi, hom.
1, De Sancta Pentecostes, n. 3-4, PG
50, 457).

[5] Cfr. Concílio Vaticano II, Const. 
Lumen Gentium, 4 e 12.

[6] Cfr. Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 22.

[7] Cfr. Concílio Vaticano II, Const. 
Lumen Gentium, 1.



[8] Cfr. Ibidem, 8.

[9] Cfr. Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 92.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-12-creio-
no-espirito-santo-creio-na-santa-igreja-

catolica/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-12-creio-no-espirito-santo-creio-na-santa-igreja-catolica/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-12-creio-no-espirito-santo-creio-na-santa-igreja-catolica/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-12-creio-no-espirito-santo-creio-na-santa-igreja-catolica/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-12-creio-no-espirito-santo-creio-na-santa-igreja-catolica/

	12. Creio no Espírito Santo. Creio na Santa Igreja Católica

