
opusdei.org

Tema 12. A
Encarnação

Jesus é o Filho Único de Deus
que se tornou homem para
nossa salvação. Ele é perfeito
Deus e perfeito homem:
assumiu nossa condição
material e corpórea, sujeita a
muitas necessidades, para nos
salvar dos nossos pecados.
Santa Maria é verdadeiramente
a Mãe de Deus, porque aquele
que ela concebeu como homem,
pelo poder do Espírito Santo,
não é outro senão o Filho
eterno do Pai.



01/10/2022

Sumário:

A identidade de Jesus no Novo
Testamento
A identidade de Jesus à luz dos
concílios cristológicos
O conhecimento e a vontade
humana de Jesus
O valor do mistério da
Encarnação
Maria, mãe de Deus e da Igreja

A identidade de Jesus no Novo
Testamento

Os Evangelhos nos contam a história
de Jesus e este é o fundamento de
toda a doutrina cristológica. A
cristologia nada mais é do que uma

• 

• 

• 

• 

• 



reflexão sobre quem é Jesus e sobre o
que Ele veio fazer no mundo.

Esta reflexão tem seu ponto de
partida nos escritos do Novo
Testamento: os Evangelhos, as cartas
de São Paulo e São João, e outros
textos. Eles se perguntam ao mesmo
tempo sobre Jesus e sobre a sua
importância para o homem. E
partem de uma convicção muito
importante: que Jesus não pode ser
apenas um homem. De fato, nos anos
seguintes à ressurreição, os
primeiros cristãos veneravam o
nome de Jesus, louvavam-no,
cantavam-lhe hinos e reuniam-se aos
domingos para celebrar a Eucaristia
em sua memória.

Tudo isso era muito lógico
considerando-se a vida de Jesus em
seu conjunto. À luz do que dizem os
Evangelhos, vê-se que Jesus se
considerou o representante único de
Deus no mundo, atribuiu a si mesmo



(inclusive de forma humilde e
natural) prerrogativas divinas como
perdoar os pecados, reformar a
palavra que Deus havia dado ao povo
por meio de Moisés, ou exigir um
amor absoluto a sua pessoa. Ele
também confirmou tudo isso com
importantes milagres como a
ressurreição de Lázaro, que
mostravam o seu domínio e poder
sobre os elementos cósmicos,
homens e demônios; ressuscitou por
Si mesmo e do trono do Pai enviou o
Espírito Santo. Tudo isso também
significava que Jesus havia cumprido
as promessas que Deus havia feito a
Israel para os últimos e definitivos
tempos: a promessa de estabelecer
um Reino que haveria de durar
eternamente, do qual Ele, Jesus, era o
Messias-Rei entronizado nos céus.
Jesus não podia ser apenas um
homem, por mais santo que
quisessem imaginá-lo.



Essa convicção confrontava-se, no
entanto, com uma questão
fundamental: qual era a relação
entre Jesus e Deus? Esta pergunta
não era simples de responder para os
primeiros cristãos. Eles confessavam
que havia um só Deus, mas também
percebiam que Jesus tinha agido e
falado como se fosse o próprio Deus.
O problema então era muito claro:
pode-se dizer que Jesus é Deus? Mas
em que sentido? Isso não significa
confessar dois deuses? Isso seria um
absurdo, pois eles, como todos os
judeus, também estavam
convencidos de que não há – de que
não pode haver – mais de um Deus.
Então, qual é o relacionamento de
Jesus com o Deus de Israel?

Essa reflexão levará gradualmente a
soluções satisfatórias. Já nas cartas
de São Paulo vemos que o apóstolo
usa várias formas para expressar a
divindade de Jesus, sem confundi-lo
com Deus Pai e sem afirmar a



existência de dois deuses. Por
exemplo, na primeira carta aos
Coríntios escreve: “Para nós, há um
só Deus, o Pai, do qual procedem
todas as coisas e para o qual
existimos, e um só Senhor, Jesus
Cristo, por quem todas as coisas
existem e nós também” (1 Cor 8,6).
Ele usa essa expressão: “um só Deus
e um só Senhor”, que coloca Deus Pai
e Cristo no mesmo nível, na prática,
já que no Antigo Testamento
“Senhor” era “o nome mais habitual
para designar a própria divindade do
Deus de Israel” (Catecismo, n. 446).
“Ao atribuir a Jesus o título divino de
Senhor, as primeiras confissões de fé
da Igreja afirmam, desde o princípio,
que o poder, a honra e a glória,
devidos a Deus Pai, também são
devidos a Jesus, porque Ele é ‘de
condição divina’” (Catecismo, n. 449).

Tudo isto fica ainda mais claro no
Evangelho de São João, que desde o
início distingue claramente Deus Pai



do Verbo de Deus, que estava em
Deus desde o princípio e que era o
próprio Deus (cf. Jo 1,1). Jesus, diz
São João, é o Verbo encarnado, que se
fez homem e veio ao mundo para a
nossa salvação. Essa Palavra existia
antes do tempo e da criação e,
portanto, não é criada. Sempre foi a
Palavra do Pai, e por isso se distingue
do Pai ainda que se refira a Ele. É um
texto importante, no qual São João
responde ao problema de como dizer
que Jesus é Deus sem que isso
implique que existam dois deuses.
Essa Palavra, pensa São João, é
divina como o próprio Pai, mas não
pode ser considerada um segundo
Deus porque é completamente
relativa ao Pai. Aqui abre-se o
caminho para uma consideração do
único Deus como Trindade de
pessoas: Pai, Filho e Espírito. Assim,
no Novo Testamento, o Deus de Israel
abre sua intimidade e se revela como
Amor, Amor que realiza a perfeita
unidade das três Pessoas divinas.



A identidade de Jesus à luz dos
concílios cristológicos

Nos séculos que se seguiram à época
apostólica, a Igreja definiu e
aprofundou ainda mais sua
compreensão sobre Jesus com base
no que o Novo Testamento havia
afirmado. A difusão da evangelização
levou o Evangelho a entrar em
contato com o mundo não-judaico e,
em particular, com o pensamento
grego, que admitia uma pluralidade
de deuses em graus variados.

Nesse contexto, pode-se pensar que
Jesus era como um segundo Deus,
menos que o Pai e capaz de mudar e
encarnar-se (diferentemente do Pai
que seria imutável). Esta foi a
proposta de Ário contra a qual o
Concílio de Nicéia reagiu no ano 325
(cf. Catecismo, 465). Neste concílio
surgiu a fórmula que recitamos todos
os domingos no Credo, ou seja, que
Jesus é “Deus de Deus, Luz da Luz,



Deus verdadeiro de Deus verdadeiro,
gerado e não criado, consubstancial
ao Pai”. Com isso ficou claro que o
Pai e o Filho compartilham a mesma
divindade única e têm a mesma
dignidade.

Um século depois, outro problema
importante surgiu: se Jesus é Deus,
como ele pode ser homem ao mesmo
tempo? A experiência nos diz que um
homem é um indivíduo e Deus
também é um ser distinto e
individual. Como podem ser uma só
realidade? Quando pensamos em
Cristo, não se trataria antes de dois
seres diferentes, embora
profundamente unidos de alguma
forma? Nesse sentido foi a proposta
do patriarca de Constantinopla,
Nestório. Para ele, Deus e o homem
Jesus formam uma unidade porque
sempre agem em perfeita conjunção.
Da mesma forma que um cavalo
galopando e o cavaleiro que o
conduz agem em conjunto, eles se



moldam, embora na realidade sejam
dois seres diferentes que compõem
uma única figura. A partir dessa
abordagem, Nestório concluiu que
Jesus nasceu, viveu na Palestina,
morreu na cruz etc., mas não se
poderia dizer o mesmo de Deus. O
Verbo eterno é imutável e não pode
nascer como um ser humano. Por
esta mesma razão, não se pode dizer
que Maria seja a mãe de Deus, mas
somente a mãe do homem Jesus.

O problema com essa solução é que
ela realmente não garantia que
Cristo fosse um único ser, uma única
realidade viva, como vemos nos
evangelhos. Foi contestada pelo
Concílio de Éfeso no ano de 431. Este
Concílio sustentou que a segunda
pessoa da Trindade, a Palavra de
Deus, se fez carne, isto é, havia feito
sua uma natureza humana, como se
a integrasse em si mesma (cf. 
Catecismo, n. 446). Por isso era um
único ser e não duas realidades



diferentes, mais ou menos unidas,
como sustentava Nestório. Com o
nome de “Jesus” nos referimos ao
Verbo, uma vez que Ele assumiu a
natureza humana como sua, que se
fez homem. Esta doutrina é
conhecida pelo nome de “união
hipostática” (porque o humano está
integrado na pessoa pré-existente do
Verbo = na hipóstase do Verbo). Foi
formulada no Concílio de Éfeso.

Houve, no entanto, pessoas que
entenderam mal esta doutrina, e
pensaram que, então, o elemento
humano em Cristo, absorvido como
estava na pessoa divina, se dissolvia
nela. Assim, o aspecto humano de
Jesus perdia toda a sua consistência.
Para superar esse erro, vinte anos
depois, outro Concílio Ecumênico,
realizado na cidade de Calcedônia,
reformulou a ideia de Éfeso de uma
forma um pouco diferente: Jesus é
uma única pessoa, disse o Concílio,
mas existe de modo duplo: como



Deus eternamente e como homem no
tempo. Ele é verdadeiro Deus e
verdadeiro homem, perfeito Deus e
homem completo e íntegro. A partir
daí, os concílios subsequentes
especificaram a doutrina de
Calcedônia e tiraram algumas
consequências, como, por exemplo,
que Jesus tem uma verdadeira
vontade humana, pois é
verdadeiramente homem. E como
homem Ele realizou a obra de nossa
salvação.

A encarnação

Além dos problemas históricos, o que
é fundamental na doutrina da
encarnação consiste na presença
pessoal do Filho de Deus na história.
Através das suas palavras e dos seus
gestos humanos conhecemos o Filho
de Deus e de alguma forma
compreendemos como é o próprio
Deus. E o que vemos, sobretudo, é



que Deus é Amor, um amor forte
capaz de dar a vida por nós.

A Encarnação é obra do Deus Trino.
O Pai envia o seu Filho ao mundo,
isto é, o Filho entra no tempo e
assume a substância humana, a
humanidade que o Espírito Santo
suscita no seio virginal de Maria,
com a sua cooperação e
consentimento. Deste modo, o Verbo
de Deus, que existiu eternamente,
passa a existir também como homem
na história.

A presença na história do Filho de
Deus é também proximidade com o
Pai e com o Espírito Santo, porque
em Jesus, e por meio d’Ele, também
as outras pessoas divinas se dão a
conhecer aos homens. Sobretudo São
João insistiu nestes aspectos: a vinda
de Jesus revela os traços íntimos e
inacessíveis do Ser divino, de modo
que Aquele que “ninguém jamais
viu” (Jo 1,18) se torna evidente na



vida de Cristo, o unigênito
encarnado. Cristo mostra em seus
gestos, em seus afetos e palavras, sua
relação com o Pai e com os homens, a
benevolência de Deus com as
criaturas e o valor e significado da
realidade terrena.

Jesus é, portanto, o Filho Único de
Deus que se fez homem para nossa
salvação. Ele é também o Portador
do Espírito Santo, seu templo e
morada na história, e por isso
também é chamado de Cristo, o
Ungido. Certamente, outras figuras
do antigo Israel foram ungidas com
óleo por ocasião da sua vocação ou
missão particular e para significar a
presença do Espírito divino nelas,
mas a unção de Jesus é muito mais
radical, pois deriva da sua própria
constituição como homem, do
mistério da encarnação. Jesus vem
ao mundo totalmente ungido pelo
Espírito e, portanto, tudo nele evoca
a presença divina e reflete a pureza e



a espiritualidade da realidade do
céu.

E esta presença radical do Espírito o
enche também de graça e dons
sobrenaturais, que Ele manifesta em
suas ações, cheias de justiça e
bondade, e que inspiram suas
palavras, imperiosas ou doces, mas
sempre cheias de sabedoria e vida.
Tudo em Jesus revela aos homens o
amor de Deus e este amor, que enche
o seu coração humano, é derramado
sobre a realidade que Ele encontra,
principalmente aquilo que o pecado
danificou, para restaurá-lo e
reconduzi-lo ao Pai.

O conhecimento e a vontade
humana de Jesus

Já dissemos que Jesus é perfeito Deus
e perfeito homem. Naturalmente, por
ser Deus, Ele tem conhecimento
eterno e atemporal de todas as
coisas, mas, uma vez que se torna
homem, seu conhecimento da



realidade segue os modos de
conhecer do homem, ou seja, Jesus,
como nós, também conhece a
realidade exterior por meio de
experiências, imagens, conceitos etc.,
que se formam em sua mente
humana. Ao se encarnar, Cristo não
quis transgredir as leis da natureza e
por isso também teve que aprender
muitas coisas como cada homem:
aprendeu a falar, a ler, a trabalhar, a
conhecer pouco a pouco os
elementos necessários para a vida
prática, e deve também ter
aprendido muitas coisas da
religiosidade de Israel que
principalmente Maria e José lhe
ensinaram.

A mente humana de Cristo, como
qualquer inteligência humana, era
limitada. No entanto, isso não
significa que o Senhor não tivesse
conhecimentos que iam além do que
é possível para a experiência ou
ciência humana comum:



conhecimentos sobrenaturais. Os
Evangelhos mostram, por exemplo,
que Jesus previu a traição de São
Pedro e a de Judas. Nesses e em
outros casos semelhantes tratava-se
de intuições que se apresentavam à
mente humana de Cristo como fruto
da inspiração divina.

No entanto, o conhecimento mais
importante e profundo que Jesus
teve em sua vida na terra foi o de seu
Pai Deus. Este conhecimento também
foi profundamente sobrenatural e
constituiu uma dimensão
permanente da sua vida e da sua
intimidade, pelo fato de a sua Pessoa
estar eternamente unida ao Pai —Ele
é o Unigênito do Pai— e a sua
humanidade ter sido assumida
(integrada) em sua pessoa. Assim,
Jesus experimentava em sua
consciência humana a sua perfeita
unidade com o Pai. Ele tinha plena
consciência de ser o Filho de Deus,



enviado ao mundo para salvar os
homens.

O Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica resumiu assim o
conhecimento humano de Cristo: “O
Filho de Deus assumiu um corpo
animado por uma alma racional
humana. Com a sua inteligência
humana, Jesus aprendeu muitas
coisas através da experiência. Mas
também, como homem, o Filho de
Deus tinha um conhecimento íntimo
e imediato de Deus seu Pai.
Penetrava igualmente os
pensamentos secretos dos homens e
conhecia plenamente os desígnios
eternos que Ele viera revelar” (n. 90).

Jesus também tinha uma vontade
verdadeiramente humana e era um
homem totalmente livre. Ele era livre
em primeiro lugar porque não estava
subordinado a essa desordem
interior que procede em nós do
pecado original, e que nos leva a



ceder facilmente às três
concupiscências: a do mundo, a dos
olhos e a da carne – e ficar
escravizados por elas. O Espírito
Santo modelou a sua humanidade
desde o seu início no ventre de Maria
e depois esteve sempre plenamente
presente em sua vida. Mas num
sentido mais profundo, Jesus foi livre
porque suas ações estiveram sempre
motivadas pelo amor a seu Pai e à
missão que Ele lhe havia confiado.
Ele desejou em todos os momentos
realizar a vontade do Pai, e o amor
do Espírito Santo em seu coração
encheu seus atos de justiça e de
caridade. Por isso, como disse o
Concílio Vaticano II, Jesus seja
sempre para nós o modelo do que é o
homem (cf. Gaudium et Spes, 22).

Essa grande liberdade de Cristo se
manifestou de muitas maneiras: Ele
não se deixou condicionar pelas
pessoas, pelas circunstâncias ou por
qualquer forma de medo, nem se



curvou às barreiras culturais da
sociedade do seu tempo, em que os
justos desprezavam os pecadores e
procuravam não se misturar com
eles. Jesus, ao contrário, comia com
pecadores e até escolheu alguns
discípulos, como Mateus, em
ambientes que não eram socialmente
bem-vistos. Não teve problemas em
romper com legalismos inúteis, ainda
que muito difundidos em seu tempo,
nem em se enfurecer e derrubar as
mesas dos mercadores que violavam
a dignidade sagrada do Templo. Não
se deixou condicionar pela sua
família, nem por estruturas de poder,
não teve escrúpulos em confrontar
os fariseus e denunciar o que eles
faziam de errado. E, acima de tudo,
não teve nenhum problema em dar a
sua vida voluntariamente por nós.
Vemos então que Jesus teve uma
grande liberdade, que lhe permitia
escolher sempre o que era bom para
as pessoas, o que agradava ao Pai.



Em tudo isso Jesus realizava com sua
vontade humana o que havia
decidido eternamente junto com o
Pai e o Espírito Santo. As ações de
Cristo trouxeram o amor e a
misericórdia de Deus pelos homens
para o terreno da história.

O valor do mistério da Encarnação

Quando recitamos no Credo “foi
concebido pelo poder do Espírito
Santo; nasceu na Virgem Maria”,
afirmamos que a humanidade
assumida pelo Verbo é verdadeira e
real, fruto da carne de uma mulher,
pelo que Ele é um de nós e pertence à
nossa raça. Se não fosse assim, não
teria coração ou alma humana, não
seria capaz de sofrer ou morrer, e
não haveria ressurreição. É por isso
que o mistério da encarnação é a
base e o pressuposto de todos os
outros mistérios da vida de Jesus.

O Verbo assumiu a nossa condição
material e corpórea, subordinada a



muitas necessidades, para nos salvar
dos nossos pecados e nos devolver à
casa de nosso Pai Deus, pois Deus nos
criou para sermos seus filhos
adotivos. Esta obra de salvação é
realizada pelo Senhor com todos os
seus atos, também naqueles anos de
juventude (a chamada “vida oculta”
de Cristo) que não tiveram uma
particular relevância pública.

Todos os atos de Jesus originam
nossa redenção porque, ao vive-los
de uma maneira justa e reta,
agradável ao Pai, também nos
capacita a vivê-los dessa maneira e,
assim, abre o caminho para nós. Os
Padres da Igreja gostavam de dizer
que Jesus, fazendo sua a nossa
natureza, a curou e purificou.
Podemos continuar esta ideia
dizendo que o Senhor purificou a
vida cotidiana tornando-a sua. Ele a
transformou em algo agradável a
Deus. Como afirmou São Josemaria:
“Jesus, crescendo e vivendo como um



de nós, revela-nos que a existência
humana, a vida comum e de cada
dia, tem um sentido divino” (É Cristo
que passa, n. 14). Do seu lugar no
céu, Jesus ressuscitado dá-nos a sua
graça para que possamos descobrir
nas nossas tarefas cotidianas o amor
que Deus tem por nós, e que assim
são para nós um caminho de
santificação. Assim Jesus, com a sua
própria vida, é o nosso caminho, que
nos conduz ao Pai.

Além do seu valor redentor, todas as
obras de Jesus têm também um valor
revelador, porque nos mostram o
amor de Deus por nós, e um valor 
recapitulativo, pois realizam o
projeto de Deus na humanidade e
estabelecem a soberania de Deus, o
seu reino, no mundo.

Maria, mãe de Deus e da Igreja

A Virgem Maria foi predestinada
para ser a Mãe de Deus desde a
eternidade junto com a Encarnação



do Verbo. “Para vir a ser Mãe do
Salvador, Maria ‘foi adornada por
Deus com dons dignos de uma tão
grande missão’ (LG 56) O anjo
Gabriel, no momento da Anunciação,
saúda-a como ‘cheia de graça’ (Lc 1,
28)” (Catecismo, 490). Antes que o
Verbo se encarnasse, Maria já era,
por sua correspondência aos dons
divinos, cheia de graça. O Senhor lhe
deu esses dons especiais de graça
porque a estava preparando para ser
sua Mãe. Guiada por eles, soube dar
o seu livre consentimento ao anúncio
da sua vocação (cf. Catecismo, 490),
manter-se pura de todo o pecado
pessoal (cf. Catecismo, 493) e
entregar-se plenamente ao serviço da
obra redentora do Filho. Ela mesma
foi redimida desde a sua concepção:
É o que confessa o dogma da
Imaculada Conceição, proclamado
em 1854 pelo Papa Pio IX:

“Por uma graça e favor singular de
Deus omnipotente e em previsão dos



méritos de Jesus Cristo, Salvador do
gênero humano, a bem-aventurada
Virgem Maria foi preservada intacta
de toda a mancha do pecado original
no primeiro instante da sua
conceição (DS 2803)” (Catecismo,
491).

Santa Maria é verdadeiramente a
Mãe de Deus porque “aquele que Ela
concebeu como homem por obra do
Espírito Santo, […] não é outro senão
o Filho eterno do Pai, a segunda
pessoa da Santíssima
Trindade” (Catecismo, 495).

Maria sempre foi virgem. Desde os
tempos antigos, a Igreja confessa no
Credo e celebra Maria na sua liturgia
“como a […] ‘sempre virgem’ (cf. LG
52)” (Catecismo, 499; cf. Catecismo,
496-507). Esta fé da Igreja se reflete
na antiga fórmula: “Virgem antes do
parto, no parto e depois do parto”.
Desde o início, “a Igreja confessou
que Jesus foi concebido unicamente



pelo poder do Espírito Santo no seio
da Virgem Maria, sem sêmen [de
homem]” (Catecismo, 496). Maria
também foi virgem ao dar à luz,
porque Jesus, ao nascer, consagrou a
sua virgindade (cf. Catecismo, 499). E,
ela também permaneceu virgem
após o nascimento de Jesus.

Maria foi assunta ao céu. “A Virgem
Imaculada, preservada imune de
toda a mancha da culpa original,
terminado o curso da vida terrena,
foi elevada ao céu em corpo e alma e
exaltada pelo Senhor como rainha,
para assim se conformar mais
plenamente com o seu Filho, Senhor
dos senhores e vencedor do pecado e
da morte. A Assunção da santíssima
Virgem é uma singular participação
na ressurreição do seu Filho e uma
antecipação da ressurreição dos
outros cristãos” (Catecismo, 966).

Maria é a Mãe do Redentor. Por isso
a sua maternidade divina implica



também a sua colaboração na
salvação dos homens: “Maria, […]
abraçou de todo o coração o desígnio
salvador de Deus, consagrou-se
totalmente, como escrava do Senhor,
à pessoa e à obra de seu Filho,
subordinada a Ele e juntamente com
Ele, servindo pela graça de Deus
omnipotente o mistério da
Redenção” (Lumen Gentium, n. 56).
Essa cooperação se manifesta
principalmente em sua maternidade
espiritual. Ela é verdadeiramente
nossa mãe na ordem da graça e
coopera no nascimento para a vida
de graça e no desenvolvimento
espiritual dos fiéis. Além disso, do
céu vela por nós como mãe,
procurando com a sua intercessão
múltipla as graças de Deus de que
necessitamos para a nossa vocação
cristã e para a nossa salvação (cf. 
Catecismo, 969).

Maria é o tipo e o modelo da Igreja: A
Virgem Maria é “saudada como



membro eminente e inteiramente
singular da Igreja, seu tipo e
exemplar perfeitíssimo na fé e na
caridade (LG 53), inclusive constitui
“a figura da Igreja” (LG 63)
(Catecismo, 967). Paulo VI, em 21 de
novembro de 1964, solenemente
nomeou Maria Mãe da Igreja, para
sublinhar explicitamente o papel
materno que Nossa Senhora exerce
sobre o povo cristão.

Compreende-se, pelo exposto, que a
piedade da Igreja para com a
Santíssima Virgem seja um elemento
intrínseco do culto cristão. A
Santíssima Virgem “é com razão
venerada pela Igreja com um culto
especial” (Catecismo, 971), que se
manifesta nas numerosas festas,
memórias litúrgicas e práticas de
piedade que nós católicos lhe
dedicamos.

Antonio Ducay



Bibliografia básica

—Catecismo da Igreja Católica,
430-534, 720-726 e 963-975.

—João Paulo II, Creio em Jesus Cristo.
Catequese sobre o Credo (II), Paulus,
São Paulo.

Bibliografia recomendada

—Antonio Ducay, Jesús, el Hijo
Salvador, Rialp, Madrid 2015,
(principalmente os capítulos II-IV).

—Vicente Ferrer Barrientos,
Jesucristo nuestro Salvador, Rialp,
Madri 2015.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-12-a-
encarnacao/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-12-a-encarnacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-12-a-encarnacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-12-a-encarnacao/

	Tema 12. A Encarnação

