opusdei.org

Tema 12. A
Encarnacao

Jesus é o Filho Unico de Deus
que se tornou homem para
nossa salvacao. Ele é perfeito
Deus e perfeito homem:
assumiu nossa condicao
material e corporea, sujeita a
muitas necessidades, para nos
salvar dos nossos pecados.
Santa Maria é verdadeiramente
a Mae de Deus, porque aquele
que ela concebeu como homem,
pelo poder do Espirito Santo,
ndo € outro sendo o Filho
eterno do Pai.



01/10/2022

Sumario:

* A identidade de Jesus no Novo
Testamento

* Aidentidade de Jesus a luz dos
concilios cristolégicos

* O conhecimento e a vontade
humana de Jesus

* O valor do mistério da
Encarnacao

* Maria, mée de Deus e da Igreja

A identidade de Jesus no Novo
Testamento

Os Evangelhos nos contam a histdria
de Jesus e este é o fundamento de
toda a doutrina cristologica. A
cristologia nada mais é do que uma



reflexdo sobre quem € Jesus e sobre o
que Ele veio fazer no mundo.

Esta reflexdo tem seu ponto de
partida nos escritos do Novo
Testamento: os Evangelhos, as cartas
de Sdo Paulo e Séo Jodo, e outros
textos. Eles se perguntam ao mesmo
tempo sobre Jesus e sobre a sua
importancia para o homem. E
partem de uma convic¢do muito
importante: que Jesus ndo pode ser
apenas um homem. De fato, nos anos
seguintes a ressurreicao, os
primeiros cristdos veneravam o
nome de Jesus, louvavam-no,
cantavam-lhe hinos e reuniam-se aos
domingos para celebrar a Eucaristia
em sua memoria.

Tudo isso era muito l6gico
considerando-se a vida de Jesus em
seu conjunto. A luz do que dizem os
Evangelhos, vé-se que Jesus se
considerou o representante unico de
Deus no mundo, atribuiu a si mesmo



(inclusive de forma humilde e
natural) prerrogativas divinas como
perdoar os pecados, reformar a
palavra que Deus havia dado ao povo
por meio de Moisés, ou exigir um
amor absoluto a sua pessoa. Ele
também confirmou tudo isso com
importantes milagres como a
ressurreicdo de Lazaro, que
mostravam o seu dominio e poder
sobre os elementos césmicos,
homens e demonios; ressuscitou por
Si mesmo e do trono do Pai enviou o
Espirito Santo. Tudo isso também
significava que Jesus havia cumprido
as promessas que Deus havia feito a
Israel para os ultimos e definitivos
tempos: a promessa de estabelecer
um Reino que haveria de durar
eternamente, do qual Ele, Jesus, era o
Messias-Rei entronizado nos céus.
Jesus ndo podia ser apenas um
homem, por mais santo que
quisessem imagina-lo.



Essa convic¢ao confrontava-se, no
entanto, com uma questao
fundamental: qual era a relacgado
entre Jesus e Deus? Esta pergunta
ndo era simples de responder para os
primeiros cristdos. Eles confessavam
que havia um so Deus, mas também
percebiam que Jesus tinha agido e
falado como se fosse o proprio Deus.
O problema entdo era muito claro:
pode-se dizer que Jesus é Deus? Mas
em que sentido? Isso néo significa
confessar dois deuses? Isso seria um
absurdo, pois eles, como todos 0s
judeus, também estavam
convencidos de que ndo ha - de que
ndo pode haver — mais de um Deus.
Entdo, qual é o relacionamento de
Jesus com o Deus de Israel?

Essa reflexdo levara gradualmente a
solucdes satisfatdrias. Ja nas cartas
de Sdo Paulo vemos que o apostolo
usa varias formas para expressar a
divindade de Jesus, sem confundi-lo
com Deus Pai e sem afirmar a



existéncia de dois deuses. Por
exemplo, na primeira carta aos
Corintios escreve: “Para nos, ha um
s0 Deus, o Pai, do qual procedem
todas as coisas e para o qual
existimos, e um sé Senhor, Jesus
Cristo, por quem todas as coisas
existem e nds também” (1 Cor 8,6).
Ele usa essa expressao: “um so Deus
e um sO Senhor”, que coloca Deus Pai
e Cristo no mesmo nivel, na pratica,
ja que no Antigo Testamento
“Senhor” era “o nome mais habitual
para designar a propria divindade do
Deus de Israel” (Catecismo, n. 446).
“Ao atribuir a Jesus o titulo divino de
Senhor, as primeiras confissdes de fé
da Igreja afirmam, desde o principio,
que o poder, a honra e a gloria,
devidos a Deus Pai, também sao
devidos a Jesus, porque Ele é ‘de
condic¢do divina’™ (Catecismo, n. 449).

Tudo isto fica ainda mais claro no
Evangelho de Sao Jodo, que desde o
inicio distingue claramente Deus Pai



do Verbo de Deus, que estava em
Deus desde o principio e que era o
proprio Deus (cf. Jo 1,1). Jesus, diz
Sao Jodo, é o Verbo encarnado, que se
fez homem e veio ao mundo para a
nossa salvacdo. Essa Palavra existia
antes do tempo e da criacdo e,
portanto, ndo é criada. Sempre foi a
Palavra do Pai, e por isso se distingue
do Pai ainda que se refira a Ele. E um
texto importante, no qual Sdo Jodo
responde ao problema de como dizer
que Jesus é Deus sem que isso
implique que existam dois deuses.
Essa Palavra, pensa Sao Jodo, é
divina como o proprio Pai, mas ndo
pode ser considerada um segundo
Deus porque é completamente
relativa ao Pai. Aqui abre-se o
caminho para uma consideracdo do
unico Deus como Trindade de
pessoas: Pai, Filho e Espirito. Assim,
no Novo Testamento, o Deus de Israel
abre sua intimidade e se revela como
Amor, Amor que realiza a perfeita
unidade das trés Pessoas divinas.



A identidade de Jesus a luz dos
concilios cristolagicos

Nos séculos que se seguiram a época
apostolica, a Igreja definiu e
aprofundou ainda mais sua
compreensdo sobre Jesus com base
no que o Novo Testamento havia
afirmado. A difusdo da evangelizacdo
levou o Evangelho a entrar em
contato com o mundo ndo-judaico e,
em particular, com o pensamento
grego, que admitia uma pluralidade
de deuses em graus variados.

Nesse contexto, pode-se pensar que
Jesus era como um segundo Deus,
menos que o Pai e capaz de mudar e
encarnar-se (diferentemente do Pai
que seria imutavel). Esta foi a
proposta de Ario contra a qual o
Concilio de Nicéia reagiu no ano 325
(cf. Catecismo, 465). Neste concilio
surgiu a formula que recitamos todos
os domingos no Credo, ou seja, que
Jesus é “Deus de Deus, Luz da Luz,



Deus verdadeiro de Deus verdadeiro,
gerado e ndo criado, consubstancial
ao Pai”. Com isso ficou claro que o
Pai e o Filho compartilham a mesma
divindade Unica e tém a mesma
dignidade.

Um século depois, outro problema
importante surgiu: se Jesus €é Deus,
como ele pode ser homem ao mesmo
tempo? A experiéncia nos diz que um
homem é um individuo e Deus
também é um ser distinto e
individual. Como podem ser uma so
realidade? Quando pensamos em
Cristo, nao se trataria antes de dois
seres diferentes, embora
profundamente unidos de alguma
forma? Nesse sentido foi a proposta
do patriarca de Constantinopla,
Nestorio. Para ele, Deus e 0 homem
Jesus formam uma unidade porque
sempre agem em perfeita conjuncao.
Da mesma forma que um cavalo
galopando e o cavaleiro que o
conduz agem em conjunto, eles se



moldam, embora na realidade sejam
dois seres diferentes que compdem
uma unica figura. A partir dessa
abordagem, Nestorio concluiu que
Jesus nasceu, viveu na Palestina,
morreu na cruz etc., mas nao se
poderia dizer o mesmo de Deus. O
Verbo eterno é imutavel e ndo pode
nascer como um ser humano. Por
esta mesma razdo, ndo se pode dizer
que Maria seja a mae de Deus, mas
somente a mae do homem Jesus.

O problema com essa solucdo é que
ela realmente ndo garantia que
Cristo fosse um unico ser, uma unica
realidade viva, como vemos nos
evangelhos. Foi contestada pelo
Concilio de Efeso no ano de 431. Este
Concilio sustentou que a segunda
pessoa da Trindade, a Palavra de
Deus, se fez carne, isto é, havia feito
sua uma natureza humana, como se
a integrasse em si mesma (cf.
Catecismo, n. 446). Por isso era um
unico ser e ndo duas realidades



diferentes, mais ou menos unidas,
como sustentava Nestorio. Com o
nome de “Jesus” nos referimos ao
Verbo, uma vez que Ele assumiu a
natureza humana como sua, que se
fez homem. Esta doutrina é
conhecida pelo nome de “unido
hipostatica” (porque o humano esta
integrado na pessoa pré-existente do
Verbo = na hipdstase do Verbo). Foi
formulada no Concilio de Efeso.

Houve, no entanto, pessoas que
entenderam mal esta doutrina, e
pensaram que, entdo, o elemento
humano em Cristo, absorvido como
estava na pessoa divina, se dissolvia
nela. Assim, o aspecto humano de
Jesus perdia toda a sua consisténcia.
Para superar esse erro, vinte anos
depois, outro Concilio Ecuménico,
realizado na cidade de Calcedodnia,
reformulou a ideia de Efeso de uma
forma um pouco diferente: Jesus é
uma unica pessoa, disse o Concilio,
mas existe de modo duplo: como



Deus eternamente e como homem no
tempo. Ele é verdadeiro Deus e
verdadeiro homem, perfeito Deus e
homem completo e integro. A partir
dai, os concilios subsequentes
especificaram a doutrina de
Calcedonia e tiraram algumas
consequéncias, como, por exemplo,
que Jesus tem uma verdadeira
vontade humana, pois é
verdadeiramente homem. E como
homem Ele realizou a obra de nossa
salvacdo.

A encarnacao

Além dos problemas historicos, o que
é fundamental na doutrina da
encarnacao consiste na presenca
pessoal do Filho de Deus na historia.
Através das suas palavras e dos seus
gestos humanos conhecemos o Filho
de Deus e de alguma forma
compreendemos como é o proprio
Deus. E o que vemos, sobretudo, €



que Deus é Amor, um amor forte
capaz de dar a vida por nos.

A Encarnacdo é obra do Deus Trino.
O Pai envia o seu Filho ao mundo,
isto é, o Filho entra no tempo e
assume a substancia humana, a
humanidade que o Espirito Santo
suscita no seio virginal de Maria,
com a sua cooperacao e
consentimento. Deste modo, o Verbo
de Deus, que existiu eternamente,
passa a existir também como homem
na historia.

A presenca na histdria do Filho de
Deus é também proximidade com o
Pai e com o Espirito Santo, porque
em Jesus, e por meio d’Ele, também
as outras pessoas divinas se déo a
conhecer aos homens. Sobretudo Sdo
Jodo insistiu nestes aspectos: a vinda
de Jesus revela os tragos intimos e
inacessiveis do Ser divino, de modo
que Aquele que “ninguém jamais
viu” (Jo 1,18) se torna evidente na



vida de Cristo, 0 unigénito
encarnado. Cristo mostra em seus
gestos, em seus afetos e palavras, sua
relacdo com o Pai e com os homens, a
benevoléncia de Deus com as
criaturas e o valor e significado da
realidade terrena.

Jesus é, portanto, o Filho Unico de
Deus que se fez homem para nossa
salvacdo. Ele é também o Portador
do Espirito Santo, seu templo e
morada na histdria, e por isso
também é chamado de Cristo, o
Ungido. Certamente, outras figuras
do antigo Israel foram ungidas com
0leo por ocasido da sua vocagao ou
missdo particular e para significar a
presenca do Espirito divino nelas,
mas a uncao de Jesus é muito mais
radical, pois deriva da sua propria
constituicdo como homem, do
mistério da encarnacdo. Jesus vem
ao mundo totalmente ungido pelo
Espirito e, portanto, tudo nele evoca
a presenca divina e reflete a pureza e



a espiritualidade da realidade do

ceu.

E esta presenca radical do Espirito o
enche também de graca e dons
sobrenaturais, que Ele manifesta em
suas acoes, cheias de justica e
bondade, e que inspiram suas
palavras, imperiosas ou doces, mas
sempre cheias de sabedoria e vida.
Tudo em Jesus revela aos homens o
amor de Deus e este amor, que enche
0 seu coracdo humano, é derramado
sobre a realidade que Ele encontra,
principalmente aquilo que o pecado
danificou, para restaura-lo e
reconduzi-lo ao Pai.

O conhecimento e a vontade
humana de Jesus

Ja dissemos que Jesus é perfeito Deus
e perfeito homem. Naturalmente, por
ser Deus, Ele tem conhecimento
eterno e atemporal de todas as
coisas, mas, uma vez que se torna
homem, seu conhecimento da



realidade segue os modos de
conhecer do homem, ou seja, Jesus,
como nos, também conhece a
realidade exterior por meio de
experiéncias, imagens, conceitos etc.,
que se formam em sua mente
humana. Ao se encarnar, Cristo nao
quis transgredir as leis da natureza e
por isso também teve que aprender
muitas coisas como cada homem:
aprendeu a falar, a ler, a trabalhar, a
conhecer pouco a pouco 0s
elementos necessarios para a vida
pratica, e deve também ter
aprendido muitas coisas da
religiosidade de Israel que
principalmente Maria e José lhe
ensinaram.

A mente humana de Cristo, como
qualquer inteligéncia humana, era
limitada. No entanto, isso nao
significa que o Senhor ndo tivesse
conhecimentos que iam além do que
€ possivel para a experiéncia ou
ciéncia humana comum:



conhecimentos sobrenaturais. Os
Evangelhos mostram, por exemplo,
que Jesus previu a traicdo de Sao
Pedro e a de Judas. Nesses e em
outros casos semelhantes tratava-se
de intui¢des que se apresentavam a
mente humana de Cristo como fruto
da inspiracdo divina.

No entanto, o conhecimento mais
importante e profundo que Jesus
teve em sua vida na terra foi o de seu
Pai Deus. Este conhecimento também
foi profundamente sobrenatural e
constituiu uma dimensao
permanente da sua vida e da sua
intimidade, pelo fato de a sua Pessoa
estar eternamente unida ao Pai —Ele
é o Unigénito do Pai— e a sua
humanidade ter sido assumida
(integrada) em sua pessoa. Assim,
Jesus experimentava em sua
consciéncia humana a sua perfeita
unidade com o Pai. Ele tinha plena
consciéncia de ser o Filho de Deus,



enviado ao mundo para salvar os
homens.

O Compéndio do Catecismo da Igreja
Catolica resumiu assim o
conhecimento humano de Cristo: “O
Filho de Deus assumiu um corpo
animado por uma alma racional
humana. Com a sua inteligéncia
humana, Jesus aprendeu muitas
coisas através da experiéncia. Mas
também, como homem, o Filho de
Deus tinha um conhecimento intimo
e imediato de Deus seu Pai.
Penetrava igualmente os
pensamentos secretos dos homens e
conhecia plenamente os designios
eternos que Ele viera revelar” (n. 90).

Jesus também tinha uma vontade
verdadeiramente humana e era um
homem totalmente livre. Ele era livre
em primeiro lugar porque ndo estava
subordinado a essa desordem
interior que procede em nos do
pecado original, e que nos leva a



ceder facilmente as trés
concupiscéncias: a do mundo, a dos
olhos e a da carne - e ficar
escravizados por elas. O Espirito
Santo modelou a sua humanidade
desde o seu inicio no ventre de Maria
e depois esteve sempre plenamente
presente em sua vida. Mas num
sentido mais profundo, Jesus foi livre
porque suas acoes estiveram sempre
motivadas pelo amor a seu Pai e a
missdo que Ele lhe havia confiado.
Ele desejou em todos os momentos
realizar a vontade do Pai, e o amor
do Espirito Santo em seu coracdo
encheu seus atos de justica e de
caridade. Por isso, como disse o
Concilio Vaticano II, Jesus seja
sempre para nos o modelo do que é o
homem (cf. Gaudium et Spes, 22).

Essa grande liberdade de Cristo se
manifestou de muitas maneiras: Ele
ndo se deixou condicionar pelas
pessoas, pelas circunstancias ou por
qualquer forma de medo, nem se



curvou as barreiras culturais da
sociedade do seu tempo, em que 0S
justos desprezavam os pecadores e
procuravam nao se misturar com
eles. Jesus, ao contrario, comia com
pecadores e até escolheu alguns
discipulos, como Mateus, em
ambientes que ndo eram socialmente
bem-vistos. Ndo teve problemas em
romper com legalismos inuteis, ainda
que muito difundidos em seu tempo,
nem em se enfurecer e derrubar as
mesas dos mercadores que violavam
a dignidade sagrada do Templo. Ndo
se deixou condicionar pela sua
familia, nem por estruturas de poder,
ndo teve escrupulos em confrontar
os fariseus e denunciar o que eles
faziam de errado. E, acima de tudo,
ndo teve nenhum problema em dar a
sua vida voluntariamente por nés.
Vemos entdo que Jesus teve uma
grande liberdade, que lhe permitia
escolher sempre o que era bom para
as pessoas, o que agradava ao Pai.



Em tudo isso Jesus realizava com sua
vontade humana o que havia
decidido eternamente junto com o
Pai e o Espirito Santo. As acdes de
Cristo trouxeram o0 amor e a
misericordia de Deus pelos homens
para o terreno da historia.

O valor do mistério da Encarnacao

Quando recitamos no Credo “foi
concebido pelo poder do Espirito
Santo; nasceu na Virgem Maria”,
afirmamos que a humanidade
assumida pelo Verbo é verdadeira e
real, fruto da carne de uma mulher,
pelo que Ele é um de nos e pertence a
nossa raca. Se ndo fosse assim, nao
teria coracdo ou alma humana, ndo
seria capaz de sofrer ou morrer, e
ndo haveria ressurreicdo. E por isso
que o mistério da encarnacao € a
base e o pressuposto de todos os
outros mistérios da vida de Jesus.

O Verbo assumiu a nossa condi¢cao
material e corporea, subordinada a



muitas necessidades, para nos salvar
dos nossos pecados e nos devolver a
casa de nosso Pai Deus, pois Deus nos
criou para sermos seus filhos
adotivos. Esta obra de salvacdo é
realizada pelo Senhor com todos os
seus atos, também naqueles anos de
juventude (a chamada “vida oculta”
de Cristo) que nao tiveram uma
particular relevancia publica.

Todos os atos de Jesus originam
nossa redencdo porque, ao vive-los
de uma maneira justa e reta,
agradavel ao Pai, também nos
capacita a vivé-los dessa maneira e,
assim, abre o caminho para nos. Os
Padres da Igreja gostavam de dizer
que Jesus, fazendo sua a nossa
natureza, a curou e purificou.
Podemos continuar esta ideia
dizendo que o Senhor purificou a
vida cotidiana tornando-a sua. Ele a
transformou em algo agradavel a
Deus. Como afirmou Sdo Josemaria:
“Jesus, crescendo e vivendo como um



de nos, revela-nos que a existéncia
humana, a vida comum e de cada
dia, tem um sentido divino” (E Cristo
que passa, n. 14). Do seu lugar no
céu, Jesus ressuscitado da-nos a sua
graca para que possamos descobrir
nas nossas tarefas cotidianas o amor
que Deus tem por nds, e que assim
sdo para nos um caminho de
santificacdo. Assim Jesus, com a sua
propria vida, é o nosso caminho, que
nos conduz ao Pai.

Além do seu valor redentor, todas as
obras de Jesus tém também um valor
revelador, porque nos mostram o
amor de Deus por nds, e um valor
recapitulativo, pois realizam o
projeto de Deus na humanidade e
estabelecem a soberania de Deus, o
seu reino, no mundo.

Maria, mde de Deus e da Igreja

A Virgem Maria foi predestinada
para ser a Mae de Deus desde a
eternidade junto com a Encarnacao



do Verbo. “Para vir a ser Mae do
Salvador, Maria ‘foi adornada por
Deus com dons dignos de uma tao
grande missdo’ (LG 56) O anjo
Gabriel, no momento da Anunciagao,
sauda-a como ‘cheia de graca’ (Lc 1,
28)” (Catecismo, 490). Antes que 0
Verbo se encarnasse, Maria ja era,
por sua correspondéncia aos dons
divinos, cheia de graca. O Senhor lhe
deu esses dons especiais de graca
porque a estava preparando para ser
sua Mae. Guiada por eles, soube dar
o0 seu livre consentimento ao anuncio
da sua vocacao (cf. Catecismo, 490),
manter-se pura de todo o pecado
pessoal (cf. Catecismo, 493) e
entregar-se plenamente ao servico da
obra redentora do Filho. Ela mesma
foi redimida desde a sua concepcao:
E o que confessa o dogma da
Imaculada Conceicdo, proclamado
em 1854 pelo Papa Pio IX:

“Por uma graca e favor singular de
Deus omnipotente e em previsdo dos



meéritos de Jesus Cristo, Salvador do
género humano, a bem-aventurada
Virgem Maria foi preservada intacta
de toda a mancha do pecado original
no primeiro instante da sua
conceicdo (DS 2803)” (Catecismo,
491).

Santa Maria é verdadeiramente a
Mae de Deus porque “aquele que Ela
concebeu como homem por obra do
Espirito Santo, [...] ndo é outro sendo
o Filho eterno do Pai, a segunda
pessoa da Santissima

Trindade” (Catecismo, 495).

Maria sempre foi virgem. Desde 0s
tempos antigos, a Igreja confessa no
Credo e celebra Maria na sua liturgia
“como a [...] ‘sempre virgem’ (cf. LG
52)” (Catecismo, 499; cf. Catecismo,
496-507). Esta fé da Igreja se reflete
na antiga formula: “Virgem antes do
parto, no parto e depois do parto”.
Desde o inicio, “a Igreja confessou
que Jesus foi concebido unicamente



pelo poder do Espirito Santo no seio
da Virgem Maria, sem sémen [de
homem]” (Catecismo, 496). Maria
também foi virgem ao dar a luz,
porque Jesus, ao nascer, consagrou a
sua virgindade (cf. Catecismo, 499). E,
ela também permaneceu virgem
apos o nascimento de Jesus.

Maria foi assunta ao céu. “A Virgem
Imaculada, preservada imune de
toda a mancha da culpa original,
terminado o curso da vida terrena,
foi elevada ao céu em corpo e alma e
exaltada pelo Senhor como rainha,
para assim se conformar mais
plenamente com o seu Filho, Senhor
dos senhores e vencedor do pecado e
da morte. A Assunc¢do da santissima
Virgem é uma singular participagao
na ressurreicdo do seu Filho e uma
antecipacdo da ressurreicao dos
outros cristaos” (Catecismo, 966).

Maria é a Mae do Redentor. Por isso
a sua maternidade divina implica



também a sua colaboracdo na
salvacdo dos homens: “Maria, [...]
abracou de todo o coragdo o designio
salvador de Deus, consagrou-se
totalmente, como escrava do Senhor,
a pessoa e a obra de seu Filho,
subordinada a Ele e juntamente com
Ele, servindo pela graca de Deus
omnipotente o mistério da
Redencdo” (Lumen Gentium, n. 56).
Essa cooperacdo se manifesta
principalmente em sua maternidade
espiritual. Ela é verdadeiramente
nossa mae na ordem da graca e
coopera no nascimento para a vida
de graca e no desenvolvimento
espiritual dos fiéis. Além disso, do
céu vela por nés como mae,
procurando com a sua intercessao
multipla as gracas de Deus de que
necessitamos para a nossa vocacao
cristd e para a nossa salvacao (cf.
Catecismo, 969).

Maria € o tipo e o modelo da Igreja: A
Virgem Maria é “saudada como



membro eminente e inteiramente
singular da Igreja, seu tipo e
exemplar perfeitissimo na fé e na
caridade (LG 53), inclusive constitui
“a figura da Igreja” (LG 63)
(Catecismo, 967). Paulo VI, em 21 de
novembro de 1964, solenemente
nomeou Maria Mée da Igreja, para
sublinhar explicitamente o papel
materno que Nossa Senhora exerce
sobre o povo cristao.

Compreende-se, pelo exposto, que a
piedade da Igreja para com a
Santissima Virgem seja um elemento
intrinseco do culto cristdo. A
Santissima Virgem “é com razao
venerada pela Igreja com um culto
especial” (Catecismo, 971), que se
manifesta nas numerosas festas,
memorias liturgicas e praticas de
piedade que nos catolicos lhe
dedicamos.

Antonio Ducay



Bibliografia basica

—Catecismo da Igreja Catdlica,
430-534, 720-726 e 963-975.

—TJodo Paulo II, Creio em Jesus Cristo.
Catequese sobre o Credo (II), Paulus,
Sao Paulo.

Bibliografia recomendada

—Antonio Ducay, Jesus, el Hijo
Salvador, Rialp, Madrid 2015,
(principalmente os capitulos II-IV).

—Vicente Ferrer Barrientos,
Jesucristo nuestro Salvador, Rialp,
Madri 2015.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/tema-12-a-
encarnacao/ (27/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/tema-12-a-encarnacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-12-a-encarnacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-12-a-encarnacao/

	Tema 12. A Encarnação

