
opusdei.org

Tema 11. O
testemunho
evangélico

Jesus enviou os apóstolos por
todo o mundo para “pregar o
Evangelho a toda criatura”. O
conteúdo desse Evangelho era o
que Jesus disse e fez em sua
vida terrena. os quatro relatos
de Mateus, Marcos, Lucas e João
são o resultado de um longo
processo de composição. Os
Evangelhos não apresentam
Jesus como uma figura do
passado: são palavras atuais,
neles Jesus está sempre vivo.



01/10/2022

Sumário:

Composição e autenticidade dos
evangelhos
Confiabilidade histórica
Imagem de Cristo segundo os
evangelhos

O testemunho escrito mais antigo da
palavra “evangelho” no sentido
cristão vem de São Paulo, embora
seu uso seja anterior a ele. O apóstolo
a usa 20 anos após a morte do Senhor
sem ter que explicá-la (1Ts 1,5; 2,4; Gl
2,5,14; 1Cor 4,15; Rm 10,16). Na boca
de Jesus, a palavra “Evangelho”
costuma vir acompanhada de um
complemento: “Evangelho do Reino
de Deus”.

• 

• 
• 



Nos tempos antigos — em Homero ou
em Plutarco — a palavra “evangelho”
era usada para designar a
recompensa dada ao portador da
notícia de uma vitória, ou o sacrifício
de ação de graças aos deuses que se
oferecia por essas boas novas. Os
romanos chamavam de “evangelhos”
o conjunto de benefícios que Augusto
trouxera à humanidade, como atesta
uma inscrição que se refere ao
imperador: “O dia do nascimento do
deus marcou o início das boas novas
para o mundo”.

No entanto, na tradução grega do
Antigo Testamento (Septuaginta), o
verbo euaggelidso, “dar boas
notícias”, estava relacionado com o
anúncio da chegada dos tempos
messiânicos, em que Deus salvaria o
seu povo: “Eu estou aqui, como brisa
suave sobre os montes, como os pés
daquele que anuncia a boa nova de
um anúncio de paz, como aquele que
traz a boa notícia de coisas boas,



porque farei ouvir a tua salvação,
dizendo a Sião: ‘O teu Deus
reinará!’” (Is 52,7-8 [LXX]; ver
também Is 61,1-2; Sl 96,2.10).

No Novo Testamento, esse
mensageiro ou arauto que proclama
a realeza do Senhor e com sua
palavra inaugura os tempos
messiânicos é Jesus.

Composição e autenticidade dos
evangelhos

Os Evangelhos nos informam que
“Depois que João foi preso, Jesus
dirigiu-se para a Galileia e pregava o
Evangelho de Deus” (Mc 1,14). Esta
boa notícia consiste em que, com
Jesus, o Reino de Deus se faz
presente. Jesus não é apenas o
mensageiro desta boa nova, o fato é
que a mensagem se refere a Ele
mesmo. Após a ressurreição, Jesus
enviou seus apóstolos por todo o
mundo para “pregar o Evangelho a
toda criatura” (Mc 16,15). O conteúdo



desse Evangelho era o que Jesus disse
e fez em sua vida terrena, assim
como sua paixão, morte e
ressurreição, mostrando que nele as
promessas do Antigo Testamento
haviam se realizado.

Desta missão apostólica nascem os
“evangelhos”, que são assim
chamados porque contêm por escrito
o Evangelho pregado. Quatro
testemunhos de um único Evangelho
chegaram até nós: os de Mateus,
Marcos, Lucas e João. Esses quatro
relatos são o resultado de um longo
processo de composição, que
costuma ser dividido em três etapas:

1) A vida e os ensinamentos de Jesus
Cristo na Palestina durante as três
primeiras décadas de nossa era.
Nesses anos seus discípulos foram
ouvintes e testemunhas dos sinais e
milagres que o Mestre realizou. Além
disso, foram enviados por Ele para
pregar a sua mensagem, o que



envolvia aprender o que tinham para
transmitir. É um período em que a
memória desempenha um papel
muito importante.

2) Após a morte e ressurreição de
Jesus, a tradição oral se desenvolve.
Neste momento os apóstolos
pregaram o que o Senhor havia dito
e feito à luz da compreensão mais
profunda dos acontecimentos que
tinham obtido e da ajuda do Espírito
da verdade (Jo 16,13). É um período
de outros 30-40 anos durante o qual a
tradição sobre Jesus se espalha
oralmente da Palestina para muitos
outros lugares do Império Romano.
Nessas décadas, certamente as
tradições sobre Jesus foram tomando
forma também de modo escrito
(ensinamentos e ditos de Jesus,
milagres realizados por Ele, o relato
de sua paixão e morte etc.) e foram
se adaptando às necessidades dos
ouvintes graças à pregação, à
catequese e às celebrações litúrgicas.



3) Desde o final da década de 60 —
quando a maioria daqueles que
foram testemunhas diretas da vida e
obra de Jesus desapareceram e o
templo em Jerusalém foi destruído —
até o fim do primeiro século, os
evangelistas escreveram em forma
de relatos alguns das muitas coisas
que foram transmitidas oralmente ou
por escrito. Para isso, sintetizaram
essas tradições ou desenvolveram
outras de acordo com as novas
circunstâncias em que viviam as
diferentes comunidades cristãs. Na
sua tarefa conservaram o estilo do
anúncio apostólico.

Os evangelhos não indicam no texto
quais foram seus autores. Alguns
escritos cristãos do final do primeiro
século citam frases ou passagens
presentes nos Evangelhos, embora
sem se referir a quem os escreveu.
De qualquer forma, no século II já
havia um consenso de que esses
escritos eram apenas quatro e que as



autoridades por trás deles eram as
figuras apostólicas de Mateus,
Marcos, Lucas e João. É assim que
Papías de Hierápolis (transmitido por
Eusébio de Cesaréia), Santo Irineu,
Clemente de Alexandria e o Cânone
Muratoriano, transmitem os mais
antigos testemunhos sobre a autoria
dos Evangelhos. Por exemplo, Santo
Irineu escreve:

“Mateus publicou entre os judeus, na
língua deles, o escrito dos
Evangelhos, quando Pedro e Paulo
evangelizavam em Roma e aí
fundavam a Igreja. Depois da morte
deles, também Marcos, o discípulo e
intérprete de Pedro, nos transmitiu
por escrito o que Pedro anunciava.
Por sua parte, Lucas, o companheiro
de Paulo, punha num livro o
Evangelho pregado por ele. E depois,
João, o discípulo do Senhor, aquele
que recostara a cabeça ao peito dele,
também publicou o seu Evangelho,
quando morava em Éfeso, na



Ásia” (Contra as heresias, 3,1,1). Com
estas palavras, o bispo de Lyon está
demonstrando a origem apostólica
dos quatro evangelhos canônicos.
São autêntica e verdadeira tradição
dos apóstolos. É importante notar
que o termo “autêntico” designa o
caráter original ou a conformidade
com o original de um ato ou
documento. Nesta condição reside a
sua autoridade e, portanto, pode dar
fé ou constituir prova. Por isso, diz-se
que um escrito é autêntico para
indicar que realmente tem como
autor a pessoa a quem é atribuído.
Mas o termo “autêntico” também é
usado no plural para designar os
representantes da Tradição
investidos de autoridade, que foram
universalmente acatados pelos
Santos Padres. Nesse sentido, os
apóstolos (Mateus e João) ou os
homens apostólicos (Marcos,
discípulo de Pedro, e Lucas, discípulo
de Paulo) são “autênticos” porque
dão garantia da autenticidade e



veracidade do testemunho dos
evangelhos que levam seus nomes,
não porque necessariamente
tivessem escrito de próprio punho as
narrativas do Evangelho.

Na verdade, não sabemos a forma
concreta como esses relatos foram
compostos. As semelhanças e
diferenças entre os três primeiros
(Mateus, Marcos e Lucas), chamados
“evangelhos sinóticos”, porque se
colocados em colunas paralelas suas
coincidências e divergências podem
ser observadas em um único olhar
(sinopse), deram origem a várias
hipóteses sobre a sua origem.

Por muito tempo pensou-se, seguindo
Santo Agostinho, que o primeiro
evangelho a ser composto teria sido o
de Mateus e que mais tarde Marcos o
encurtou. Mais tarde, Lucas,
conhecendo os dois escritos, teria
composto o seu próprio.



Também foi proposto, seguindo
Clemente de Alexandria, que Mateus
teria sido o primeiro a escrever seu
evangelho para judeu-cristãos e
depois Lucas o teria adaptado para
cristãos de origem pagã, até que,
finalmente, Marcos teria feito um
compêndio do dois.

No entanto, a explicação que mais se
sustenta hoje é aquela que considera
que a obra de Marcos favoreceu a
relação entre o evangelho oral e o
evangelho escrito e se tornou o
protótipo do “evangelho”. Os outros
evangelistas teriam adotado o
esquema deste primeiro relato,
acrescentando material comum a
ambos que não estava presente em
Marcos e ao seu próprio material.
Em todo o caso, entre as várias
tradições ligadas aos apóstolos, cada
evangelista teve de selecionar o que
estava à sua disposição, enquadrá-lo
em uma narrativa e abreviá-lo ou
expandi-lo, levando em conta as



circunstâncias das comunidades às
quais se dirigia.

Com base nesse entendimento,
parece que Mateus e Lucas, talvez
sem se conhecerem, usaram o
Evangelho de Marcos. Por outro lado,
o que é comum a Mateus e Lucas,
mas não encontrado em Marcos,
costuma ser identificado com uma
coleção de ditos de Jesus (geralmente
chamado de fonte Q), mas da que, se
existiu, nenhuma evidência foi
encontrada. Além disso, cada um dos
três evangelhos apresenta tradições
que são únicas e não aparecem nos
outros. João, por sua vez, conhece as
tradições recolhidas em Marcos,
embora apresente a narração da vida
e obra de Jesus com características
próprias.

De qualquer forma, esses primeiros
documentos reúnem tradições que
remontam à pregação apostólica.
Não são biografias de Jesus no



sentido que se dá atualmente ao
termo “biografia”, embora relatem a
vida terrena do Senhor, mas
testemunho apostólico de Jesus
Cristo. De fato, São Justino se refere a
eles como “Memórias (ou
lembranças) dos apóstolos”, que “se
chamam evangelhos” (Apologia,
1,66,3). Este será o nome que
prevalecerá e que mostra tanto a sua
originalidade como a ligação com a
pregação apostólica, inclusive na
forma como o relato está
estruturado.

Com efeito, o esquema dos quatro
evangelhos é o mesmo do anúncio
apostólico (kerigma), sintetizado, por
exemplo, no discurso de Pedro na
casa do centurião Cornélio (At
10,37-43): Jesus é batizado por João,
prega e faz milagres na Galileia, sobe
a Jerusalém, onde depois de seu
ministério na cidade santa é levado à
paixão e morte. Depois de
ressuscitar, Ele aparece aos apóstolos



e sobe ao céu com o Pai, de onde virá
como juiz. Quem nele crê recebe o
perdão dos pecados.

Nesse esquema, cada evangelista
escreve sua própria narrativa.
Mateus e Lucas precedem o
ministério público de Jesus com os
relatos da infância e João com o
prólogo que mostra a pré-existência
de Jesus, o Logos feito carne. Marcos
destaca a necessidade de conversão
para receber o Messias e o papel de
Pedro. Mateus apresenta o ministério
de Jesus em torno de grandes
discursos. Lucas sublinha a ascensão
de Jesus da Galileia a Jerusalém. João
vai revelando a condição messiânica
de Jesus através de sinais (milagres)
até mostrar a morte de Cristo como
uma glorificação.

Confiabilidade histórica

Para falar da veracidade histórica
dos evangelhos, é preciso
compreender bem seu gênero. Não



são crônicas contemporâneas da vida
de Jesus escritas por uma
testemunha ocular. São relatos fiéis à
tradição apostólica, que, por sua vez,
é fiel à pregação e à vida de Cristo.
Ou seja, os apóstolos não repetiram
simplesmente o que Jesus havia dito
ou narraram detalhadamente o que
Ele havia feito. Eles transmitiram a
vida de Jesus, conferindo-lhe um
significado. Isso fica claro na mais
primitiva confissão de fé que São
Paulo recolhe em 1 Cor 15,3 e que ele
mesmo havia recebido por tradição:
“Cristo morreu por nossos pecados,
segundo as Escrituras”. Ou seja, a
pregação apostólica narra fatos
históricos indiscutíveis — “Cristo
morreu”, um acontecimento
histórico ocorrido sob Pôncio Pilatos
— com um sentido salvífico que afeta
diretamente homens e mulheres de
todos os tempos — “pelos nossos
pecados” —, conforme foi anunciado
nos escritos sagrados de Israel –
“segundo as Escrituras”.



O que é narrado nos evangelhos,
portanto, remete à verdade do que
aconteceu, ao que os apóstolos
testemunharam e pregaram para
comunicar às pessoas de todos os
tempos que a salvação se encontra
em Cristo morto e ressuscitado,
conforme as Escrituras de Israel
anunciaram. Por isso, não é
necessário buscar nesses escritos
fatos crus e objetivos — algo que, por
outro lado, é impossível de alcançar
em um relato antigo — desprovidos
do significado que os evangelistas
lhes deram. A realidade histórica não
pode ser separada do ensinamento
dos apóstolos, que cada evangelista
apresenta à sua maneira.

Isso não significa que não seja
possível retornar aos fatos históricos
transmitidos nos Evangelhos ou que
sua condição de relatos
indissociavelmente unidos a um
ensinamento nos impeça de afirmar
que o que é narrado neles é



confiável. Ao longo dos séculos, a
historicidade dos relatos evangélicos
foi examinada de acordo com o
conceito de História que se tinha em
cada momento. Nos tempos
modernos, com a concepção de
História como uma narração baseada
na crítica histórica de documentos
antigos que não eram considerados
objetivos, levantou-se a distinção
entre o “Jesus da História e o Cristo
da Fé”. Com ela, separavam a figura
de Jesus, que pode ser construída
pelos historiadores, e o que a Igreja
ensina sobre Cristo. Embora para o
cristão não haja dissociação – porque
o Jesus histórico é o próprio Senhor
Jesus Cristo, cuja pessoa e
ensinamento a Igreja transmite
fielmente – o problema que se coloca
é inevitável. Não podemos renunciar
à questão sobre como acessar Jesus
do ponto de vista histórico. Jesus
Cristo, o Filho de Deus encarnado, foi
e é verdadeiro homem. Ele é um
personagem da História e sua obra



redentora foi realizada também com
ações na história dos homens. Como
ensina Bento XVI, se Jesus fosse uma
ideia ou uma ideologia, o
cristianismo seria uma gnose, uma
ciência. Por isso, a pesquisa histórica
sobre o que é narrado nos relatos
evangélicos é um requisito
necessário, não só para consolidar a
fé, mas também para conhecer
melhor a santa humanidade do
Senhor.

O acesso a Jesus deve partir dos
evangelhos: é a fonte primordial
para conhecer Jesus. Ao mesmo
tempo, chegou até nós o testemunho
histórico de outras fontes não
bíblicas que apoiam o que esses
quatro relatos contêm. Por exemplo,
achados arqueológicos na região da
Palestina trouxeram à tona dados
valiosos que sustentam ou
contextualizam o que é narrado nos
evangelhos. Os textos encontrados
em Qumran, as traduções das



Escrituras judaicas para o aramaico,
a tradição oral judaica e suas formas
de transmissão e as fontes rabínicas
permitem compreender melhor a
vitalidade religiosa da época e a
forma como os escritos sagrados
eram utilizados. O testemunho sobre
Jesus do historiador judaico-romano
Flávio Josefo e os outros testemunhos
de fontes pagãs (Tácito, Suetônio,
Plínio), juntamente com as
informações que emergem dos textos
retóricos greco-romanos, o estudo da
educação helenística ou a influência
das escolas de pensamento gregas
também ajudam a localizar e
compreender melhor os aspectos
históricos presentes nos evangelhos.
E diante das acusações de
subjetividade desses relatos, as
mencionadas fontes externas são
complementadas por um conjunto de
critérios que garantem a
fidedignidade histórica dos relatos
evangélicos. Alguns dos mais
importantes são:



1) O critério de descontinuidade.
Expressões e fatos que não se
enquadram no judaísmo da época e
não teriam sido inventados pela
Igreja primitiva ou pelos evangelistas
são considerados historicamente
comprovados. Por exemplo, “Reino
de Deus”, “Filho do Homem”, “Abba”,
“Amém”, o batismo de Jesus por João,
os defeitos dos Apóstolos.

2) O critério do testemunho múltiplo.
São autênticos os traços da figura,
pregação e atividade de Jesus que são
atestados em todos os evangelhos e
em outros escritos do Novo
Testamento ou fora dele. Por
exemplo, a posição de Jesus perante a
Lei, pecadores e pobres; a resistência
em ser reconhecido como rei-messias
político; a pregação do Reino, sua
atividade de cura e seus milagres.

3) O critério de coerência ou
conformidade. Aspectos que não
podem ser estabelecidos como



históricos por outros critérios, mas
que são consistentes com o que
sabemos de forma confiável sobre a
pregação de Jesus e seu anúncio da
vinda e estabelecimento do Reino de
Deus, são considerados autênticos.
Por exemplo, o Pai Nosso, as
parábolas ou as bem-aventuranças.

4) O critério de explicação
necessária. Acontecimentos que dão
sentido e iluminam um conjunto de
elementos que, de outra forma, não
seriam compreendidos, também são
considerados autênticos. Por
exemplo, o início bem-sucedido do
ministério de Jesus, sua atividade em
Jerusalém, seus ensinamentos
privados a seus discípulos.

A esses critérios se somam os
chamados “indícios” de que algo
narrado seja provavelmente
verdadeiro. Detalhes como Jesus
dormindo na cabeceira do barco ou a
indicação de que algo aconteceu, por



exemplo, “perto de Jericó”, são
indícios de que por trás do relato está
o depoimento de uma testemunha
ocular.

Tudo isso mostra que os evangelhos,
embora sejam testemunhos de fé, são
historicamente confiáveis. Eles
provam que a forma teológica e
salvífica com que os Evangelhos
apresentam Jesus não distorce a
realidade histórica ampliando sua
figura. Isso não significa que a
imagem transmitida pelos
evangelistas se limite a seus relatos,
pois, como escreve São João, há
muitas outras coisas que não foram
recolhidas nos evangelhos (Jo
20,30-31; 21,25). Mas, principalmente,
porque Jesus é o eterno Filho de
Deus, cuja imagem supera todas as
tentativas humanas de compreensão
plena.

Imagem de Cristo segundo os
evangelhos



Embora incompleta, a imagem de
Cristo que os Evangelhos transmitem
não é apenas aquela que Deus quis
revelar-nos, mas é a base de todas as
outras imagens de Cristo que foram
propostas e desenvolvidas ao longo
da história da Igreja, especialmente
através dos santos. Todas elas são
baseados nas imagens de Jesus
encontradas nos Evangelhos.

Jesus é apresentado por São Mateus
em toda a sua majestade, pois é o
Filho de Deus (cf. Mt 1,20; 27,54). Ele
também é o Messias prometido. Nele
se cumprem os anúncios dos profetas
do Antigo Testamento, como mostra
quando diz que “cumpriu-se o que
Deus havia dito pelo profeta” ou
expressões semelhantes (Mt 1,22-23;
2,5- 6.15.17-18.23; 3,3-4; etc.). Mas Ele
é ao mesmo tempo o Messias que as
autoridades israelenses não acolhem
e rejeitam. É por isso que ele anuncia
que Deus formará um novo povo
“que dará fruto” (Mt 21,43). Esse



novo povo é a Igreja. Nela, Jesus é o
Mestre, mas, sobretudo, Emanuel —
Deus conosco— desde antes de sua
concepção (Mt 1,23), que estará
presente entre os seus até o fim dos
tempos (Mt 18,20; 28,20). . Ele é,
enfim, o Servo do Senhor anunciado
por Isaías, que com suas palavras e
seus milagres realiza o plano de
salvação de Deus com os homens (Mt
8,16-17; 12,15-21).

Para São Marcos, como não poderia
ser de outra forma, Jesus é também o
Messias anunciado no Antigo
Testamento, mas, mais do que com
textos que nele se cumprem, ele se
apresenta realizando as obras do
Messias prometido. Para evitar
interpretações de natureza política,
Jesus pede silêncio a quem se
beneficia dessas obras, para que seu
messianismo não seja entendido em
sentido temporal, mas à luz da cruz
(Mc 1,44; 5,43; 7,36; 8,26). Por isso o
evangelista refere também que o



título com que Jesus preferiu
denominar-se é “Filho do
Homem” (Mc 2,10.28; 8,31.38 etc.),
título que evoca a visão do livro de
Daniel que anuncia que um ser
celeste, “como filho do homem”, virá
do alto e receberá poder sobre todas
as nações (Dn 7,13-14) e isso mostra a
condição transcendente do Messias.
Além disso, São Marcos enfatiza que
Jesus é o “Filho de Deus”. Ele é
chamado assim desde o início do
relato (Mc 1,1), o Pai o proclama no
batismo e na transfiguração (Mc 1,11;
9,7) e o centurião o confessa diante
da cruz (Mc 15,39).

São Lucas enfatiza que Jesus é o
Profeta por excelência (Lc 1,76; 4,24;
7,16,26; 13,33; 24,19). Ninguém como
Ele pode falar em nome de Deus.
Além disso, como os profetas do
Antigo Testamento que foram
movidos pelo espírito de Deus, Jesus
foi ungido pelo Espírito no batismo
(Lc 3,22), conduzido por Ele ao



deserto para ser tentado (Lc 4,1) e
impelido a ir para a Galileia para
iniciar sua missão (Lc 4,14.18). Para o
terceiro evangelista, Jesus também é
o Salvador, pois vai salvar o povo de
seus pecados. Nele se cumprem as
promessas de salvação feitas por
Deus aos patriarcas e profetas de
Israel (Lc 1,47.69.71.77; 2,11.30; 3,6;
etc.), que se manifestam em suas
ações salvíficas, especialmente nos
gestos de misericórdia para com os
fracos e pecadores (Lc 7,50; 8,48,50;
18,42; 19,9-10). Da mesma forma,
Jesus é o Senhor. Com este título, os
judeus designavam a Deus, para
evitar pronunciar seu santo nome.
Ao mesmo tempo, era uma forma de
respeito para dirigir-se a uma pessoa.
São Lucas faz uso abundante deste
título referindo-se a Jesus, indicando
assim sua condição divina desde o
nascimento até que se manifeste
plenamente na ressurreição (Lc 2,11;
5,8.12; 7,6 etc.).



Jesus segundo São João é, novamente,
o Messias prometido de Israel e o
Profeta (Jo 4,19; 6,14) e Mestre (Rabi)
que ensina (Jo 1,38,49; 3,2 etc.; 6,3,69;
7,14,28; 8,20). Mas no quarto
evangelho essa revelação adquire
maior profundidade teológica. Como
nos outros evangelhos, Jesus é o Filho
de Deus, mas São João enfatiza que
ele é “o Filho”, o Unigênito (Jo
1,14.18), o único verdadeiramente
Filho, de quem Deus é Pai de
maneira diferente de como Ele é pai
dos outros homens (Jo 20,17). De fato,
é uma coisa com Ele (Jo 10,30;
5,19-21.23.26; 14,11). Além disso,
como Filho de Deus, Jesus é
preexistente (Jo 1,30; 8,58). Ele se fez
carne e pôs sua morada entre os
homens (Jo 1,1-14). É a Palavra
eterna do Pai, o Logos, que criou e
sustenta o mundo (Jo 1,1-3), e foi
enviado como a última e decisiva
Palavra de Deus à humanidade para
revelar aos homens quem é Deus (Jo
17 , 25). Ele é aquele em quem se



cumprem alguns traços que no
Antigo Testamento eram atribuídos a
Deus: Jesus é o Pão da Vida (Jo
6,35.51), a Luz do mundo (Jo 8,12), a
Porta (das ovelhas) (Jo 10, 7.9), o Bom
Pastor (Jo 10,11.14), a Ressurreição e
a Vida (Jo 11.25), o Caminho, a
Verdade e a Vida (Jo 14,6), a Videira
(Jo 15,1.5). É, portanto, aquele que
pode usar a expressão “Eu sou” em
sentido absoluto, sem um predicado
(Jo 8,28.58; 18,5), para indicar sua
condição divina. Mas é também o
“Filho do Homem”, verdadeiramente
homem, que desceu do céu para
morrer (Jo 1,51; 3,13; 6,62), o
Cordeiro de Deus que tira o pecado
do mundo morrendo na cruz (Jo
1,29,36; cf. 19,14).

Em todo caso, os evangelhos não são
livros que apresentam Jesus como
uma figura do passado. São palavra
atual, na qual Jesus está sempre vivo.
Por isso, São Josemaria podia
aconselhar: “Tens de viver junto de



Cristo! Deves ser, no Evangelho, um
personagem mais, convivendo com
Pedro, com João, com André...,
porque Cristo também vive agora: 
“Iesus Christus, heri et hodie, ipse et
in saecula!” - Jesus Cristo vive!, hoje
como ontem: é o mesmo, pelos
séculos dos séculos” (Forja, 8).

Juan Chapa

Bibliografia básica

— Concílio Vaticano II, Dei Verbum,
nn. 18-19

— Catecismo da Igreja Católica, nn.
124-127.

Leituras recomendadas

—Faculdade de Teologia da
Universidade de Navarra,
“Introducción a los Santos



Evangelios” e “Introducciones” a
cada evangelho em Sagrada Biblia.
Nuevo Testamento, Pamplona: Eunsa,
2008, 35-45; 58-66; 239-248; 363-374;
557-567.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-11-o-
testemunho-evangelico/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-11-o-testemunho-evangelico/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-11-o-testemunho-evangelico/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-11-o-testemunho-evangelico/

	Tema 11. O testemunho evangélico

