
opusdei.org

Tema 1. O anseio de
Deus

No fundo do espírito humano
encontramos uma sede de
felicidade que se dirige à
esperança de um lar, de uma
pátria definitiva. Somos
terrenos, mas aspiramos ao
eterno, desejamos a Deus. Um
Deus que podemos conhecer,
com certeza, como sendo a luz e
origem do universo e como
sumo bem, através do mundo e
da pessoa humana.

01/10/2022



Sumário:

O anseio de Deus: a pessoa
humana é capaz de Deus, deseja
a felicidade plena e deseja a
Deus.
O conhecimento racional de
Deus
Características atuais das
pessoas e da sociedade com
relação ao transcendente

1. O anseio de Deus: a pessoa
humana é capaz de Deus, deseja a
felicidade plena e deseja a Deus.

“O homem foi criado para ser feliz,
assim como o pássaro para voar”,
escreveu um literato russo do século
XIX. Todo mundo busca a felicidade
(o próprio bem) e orienta a sua vida
do modo que lhe parece mais
adequado para alcançá-la. Poder
gozar de bens humanos que nos

• 

• 

• 



enriquecem e aperfeiçoam, nos torna
felizes. Mas, enquanto vivermos, a
felicidade estará sempre atravessada
por uma sombra. Não só porque nos
acostumamos às coisas boas depois
de obtê-las (o que acontece com
frequência quando recebemos algo
que desejávamos); mas, de modo
mais radical, porque nenhum bem
criado é capaz de preencher o desejo
de felicidade do homem e porque os
bens criados são passageiros.

Somos seres humanos, feitos de
corpo e espírito em unidade, somos
seres pessoais. Essa dimensão
espiritual nos torna capazes de ir
além das realidades concretas com as
quais nos relacionamos: pessoas,
instituições, bens materiais,
instrumentos que nos ajudam a
crescer... O fato de conhecermos os
diversos aspectos da realidade não
consome nem preenche a nossa
capacidade de conhecer, e também
não elimina os nossos



questionamentos; sempre podemos
conhecer novas coisas ou entendê-las
com mais profundidade. Algo
semelhante ocorre com a nossa
capacidade de querer: não existe
nenhuma criatura que nos sacie por
completo e para sempre; podemos
amar mais, podemos amar coisas
melhores. De algum modo nos
sentimos inclinados a tudo isso:
alcançar novos objetivos nos faz
felizes, agrada-nos compreender
melhor os problemas e as realidades
que temos à nossa volta, descobrir
novas situações e adquirir
experiência. Procuramos realizar
tudo isso na nossa vida e ficamos
deprimidos quando não o
alcançamos. Sentimos desejos de
plenitude. Tudo isso é sinal de
grandeza, do fato de que em nós
existe algo infinito que ultrapassa
cada realidade concreta da nossa
vida.



O mundo, no entanto, é passageiro.
Nós próprios somos passageiros e
tudo o que nos rodeia também é. As
pessoas que amamos, as metas que
alcançamos, os bens de que
usufruímos..., não há nada que
possamos reter para sempre.
Gostaríamos de amarrá-los, tê-los
para sempre conosco porque
melhoram a nossa vida, alegram-nos
com seus dons e qualidades, nos
deleitam. No entanto, no fundo da
consciência notamos que são
passageiros, que não nos
acompanharão sempre e que às
vezes prometem uma felicidade que
somente podem dar-nos por um
tempo. “Tudo traz em si o selo da
caducidade, oculto entre promessas.
Porque o horror e a vergonha das
coisas é serem caducas, e, para
cobrirem essa chaga vergonhosa e
enganarem os incautos, disfarçam-se
com trajes coloridos”[1]. Essa sombra
que possui tudo o que é terreno, nos
toca profundamente e – se



pensarmos bem – nos assusta, nos
leva a desejar que não seja assim,
que exista uma saída para o nosso
desejo de vida e de plenitude. São 
anseios de salvação, que aí estão,
presentes no coração do homem.

Encontramos então dois tipos
diferentes de aspirações humanas
que indicam a “fome de
transcendência” que o homem sente.
Perante as diversas experiências
transcendentes do bem, despertam
dentro de nós anseios de plenitude
(de ser, de verdade, de bondade, de
beleza, de amor). E perante as
diversas experiências do mal, da
perda desses bens, despertam 
anseios de salvação (sobrevivência,
retidão, justiça, paz). Essas
experiências de transcendência nos
deixam uma nostalgia do eterno.
Porque “o homem foi criado para ser
feliz como o pássaro para voar”, mas
a vivência indica que a felicidade
neste mundo não é completa, que a



vida nunca é plenamente
satisfatória, que vai além das nossas
tentativas de alcançá-la, sempre
vislumbrada e nunca alcançada. Por
isso há no fundo do espírito humano
um desassossego, uma insatisfação,
uma nostalgia de felicidade que
aponta para uma secreta esperança:
a esperança de um lar, de uma pátria
definitiva, na qual seja realizado o
sonho de uma felicidade eterna, de
um amor para sempre. Somos
terrenos mas ansiamos pelo eterno.

Este desejo por si só, não explica a
religiosidade natural, mas é um
“indicador” de Deus. O homem é um
ser naturalmente religioso porque a
sua experiência do mundo o leva a
pensar espontaneamente em um ser
que é fundamento de toda a
realidade: esse “a quem todos
chamam Deus”, como dizia São
Tomás ao concluir as famosas cinco
vias de acesso a Deus (cfr. Summa
Theologiae, I, q. 2, a.3). O



conhecimento de Deus é acessível ao
senso comum, ou seja, ao
pensamento filosófico espontâneo
que todo homem pratica em sua
experiência de vida pessoal:
maravilhar-se diante da beleza e
ordem da natureza, surpreender-se
pelo dom gratuito da vida, alegrar-se
ao perceber o amor dos outros. Essas
vivências levam a pensar no
“mistério” do qual tudo isso procede.
As diversas dimensões da
espiritualidade humana, como a
capacidade de refletir sobre si
mesmo, de progredir cultural e
tecnicamente, de avaliar a
moralidade das próprias ações,
também demonstram que, de modo
diferente dos outros seres corpóreos,
o homem ultrapassa o cosmo
material e apresenta-se como um ser
espiritual superior e transcendente.

O fenômeno religioso não é – como
pensava Ludwig Feuerbach – uma
projeção do subjetivismo humano e



dos seus desejos de felicidade, mas
surge de uma consideração
espontânea da realidade tal como ela
é. Isso explica o fato de que a
negação de Deus e a tentativa de
excluí-lo da cultura e da vida social e
civil, sejam fenômenos relativamente
recentes e limitados a algumas áreas
do mundo ocidental. As grandes
questões religiosas e existenciais
permanecem invariáveis no tempo, o
que acaba desmentindo a ideia de
que a religião seja parte de uma fase
“infantil” da história humana,
destinada a desaparecer com o
progresso do conhecimento.

A constatação de que o homem é um
ser naturalmente religioso, levou a
alguns filósofos e teólogos à ideia de
que Deus ao criá-lo já o tinha
preparado de algum modo para
receber o dom da sua vocação última
e definitiva: a união com Deus em
Jesus Cristo. Tertuliano, por exemplo,
ao notar como os pagãos do seu



tempo diziam de modo natural “Deus
é grande” ou “Deus é bom”, pensou
que a alma humana estaria
orientada para a fé cristã e no seu
livro Apologético escreveu: “Anima
naturaliter christiana” (17,6)[2]. São
Tomás, considerando o fim último do
homem e a abertura ilimitada do seu
espírito, afirmou que os seres
humanos têm um “desejo natural de
ver a Deus” (Contra Gentiles, lib. 3, c.
57, n. 4). A experiência demonstra,
no entanto, que não podemos saciar
esse desejo com as nossas forças, pois
só pode ser realizado se Deus se
revelar e sair do seu mistério, se Ele
mesmo vier ao encontro do homem e
se mostrar como é. Este é o objeto da
Revelação.

O Catecismo da Igreja Católica
resumiu de modo sintético algumas
dessas ideias no n. 27: “O desejo de
Deus está inscrito no coração do
homem, já que o homem é criado por
Deus e para Deus; e Deus não cessa



de atrair o homem a si, e somente em
Deus o homem há de encontrar a
verdade e a felicidade que não cessa
de procurar”.

2. O conhecimento racional de
Deus

O intelecto humano pode conhecer a
existência de Deus através de um
caminho que parte do mundo criado
e que tem dois itinerários: as 
criaturas materiais (via cosmológica)
e a pessoa humana (via
antropológica).

Estas vias da existência de Deus, não
são propriamente “provas” no
sentido que a ciência matemática ou
natural dá a esse termo, mas
argumentos filosóficos convergentes,
que – segundo o grau de formação e
reflexão de quem os considera cfr.
Catecismo, 31) – serão argumentos
mais ou menos convincentes.
Também não são “provas” no sentido
das ciências experimentais (física,



biologia, etc.) porque Deus não é
objeto do nosso conhecimento
empírico: não é possível observá-lo
como se contempla um pôr do sol ou
uma tempestade de areia para
chegar a conclusões.

As vias cosmológicas partem das
criaturas materiais. A formulação
mais conhecida deve-se a São Tomás
de Aquino: são as célebres “cinco
vias” elaboradas por ele. De modo
sintético e simplificado, poderíamos
resumi-las assim: as duas primeiras
propõem que as cadeias de causa e
efeito que observamos na natureza
não podem se estender ao passado
até o infinito; há de existir uma
origem, um primeiro motor e uma
primeira causa. A terceira via parte
da ideia de que as coisas que vemos
no mundo podem existir ou não
existir e chega à conclusão de que
isso não pode ser assim para toda a
realidade: deve haver algo ou alguém
que necessariamente exista e não



possa não existir, pois de outro modo
existiria nada. A quarta via considera
que todas as realidades que
conhecemos possuem boas
qualidade, e deduz que deve existir
um ser que seja a fonte de todas elas.
A última via (quinta) observa a
ordem e a finalidade presentes no
mundo, as leis que regulam a
natureza e conclui que existe uma
inteligência ordenadora que explique
essas leis e que ao mesmo tempo seja
a causa final de tudo (cfr. Summa
Theologiae, I, q.2).

Juntamente com as vias que partem
da análise do cosmo, existem outras
de tipo antropológico; nelas a
reflexão começa a partir da
realidade do homem, da pessoa
humana. Estas vias têm mais força
entendidas de modo concatenado do
que consideradas isoladamente uma
por uma. Em primeiro lugar, o
caráter espiritual do homem
marcado por sua capacidade de



pensar, sua interioridade e sua
liberdade, não parece ter sua causa
em nenhuma outra realidade do
cosmo. Também não teria sentido o
desejo insatisfeito de felicidade que
há no homem, se não existisse um
Deus que pudesse saciá-lo. Vemos,
além disso, na natureza humana, um
senso moral de solidariedade e
caridade, que leva o homem a abrir-
se aos demais e a reconhecer em si
mesmo a vocação de transcender o
próprio eu e os seus interesses
egoístas. Perguntamos por que
estamos aqui: por que o homem é
capaz de pensar de modo não
utilitarista? Por que percebe que
algumas coisas estão de acordo com
sua dignidade e outras não? Por que
sente culpa e vergonha quando age
mal e alegria e paz quando se
comporta com justiça? Por que é
capaz de extasiar-se diante da beleza
de um pôr de sol, de um céu
estrelado ou de uma obra de arte
especial? Nada disto pode ser



atribuído à obra cega do cosmos, ao
produto impessoal das interações da
matéria. Tudo isso não poderia ser
sinal de um ser infinitamente bom,
belo e justo, que colocou em nós uma
centelha do que Ele é e do que deseja
para nós? Esta segunda opção é mais
lógica e satisfatória. Certamente essa
vias poderiam ser questionadas, mas
trazem em si uma lógica que é
luminosa para aqueles que
enxergam a realidade com
simplicidade.

O Catecismo da Igreja Católica
resume estas vias deste modo: “com
sua abertura à verdade e à beleza,
com seu senso do bem moral, com
sua liberdade e a voz de sua
consciência, com sua aspiração ao
infinito e à felicidade, o homem se
interroga sobre a existência de Deus.
Mediante tudo isso percebe sinais de
sua alma espiritual. Como "semente
de eternidade que leva dentro de si,
irredutível à só matéria" sua alma



não pode ter origem senão em
Deus” (Catecismo, 33. A citação é de 
Gaudium et spes, 18).

As diversas argumentações
filosóficas para “provar” a existência
de Deus não levam necessariamente
à fé n’Ele; apenas asseguram que
essa fé é razoável. No fundo, nos
dizem muito pouco sobre Deus e com
frequência se apoiam em outras
convicções que nem sempre estão
presentes nas pessoas. Por exemplo,
na cultura atual o conhecimento
mais científico dos processos da
natureza, poderia objetar que ainda
que o universo tenha uma certa
ordem, beleza e direcionamento em
seus fenômenos, também possui uma
boa dose de desordem, caos e
tragédia: muitos fenômenos parecem
ocorrer de modo fortuito (azar, caos)
e sem concatenação o que pode ser
causa de tragédia cósmica. De modo
análogo, se uma pessoa pensa que o
ser humano é só um animal um



pouco mais desenvolvido que os
outros e que seu modo de agir é
regulado por compulsões instintivas,
não aceitará as vias antropológicas
que se referem à moralidade ou à
transcendência do espírito, porque
identifica a sede da vida espiritual
(mente, consciência, alma) com a
corporeidade do cérebro e dos
processos neurológicos.

Podemos responder a estas objeções
com argumentos que mostram que a
desordem e o acaso podem ter um
lugar dentro de um direcionamento
geral do universo (e portanto dentro
de um projeto criador de Deus).
Albert Einstein disse que nas leis da
natureza “uma mente tão superior é
revelada que toda a inteligência
posta pelos homens em seus
pensamentos é em presença dela
apenas um reflexo absolutamente
nulo”[3]. Analogamente, podemos
demonstrar que a mente humana
não pode ser reduzida ao cérebro,



pois constatamos a auto
transcendência da pessoa e o seu
livre arbítrio (ainda que esteja em
certa medida condicionado pela
natureza). Isto está em concordância
com o que diz o Compêndio do
Catecismo: “Partindo da criação, ou
seja, do mundo, e da pessoa humana,
o homem pode, simplesmente com a
razão, conhecer com certeza a Deus
como origem e fim do universo e
como sumo bem, verdade e beleza
infinita” (n. 3). Mas, para adquirir
essa certeza é preciso entender
aspectos complexos da realidade, que
geram ampla margem de discussão, o
que explica porque as vias racionais
de acesso a Deus não sejam – com
frequência – persuasivas.

3. Características atuais das
pessoas e da sociedade com
relação ao transcendente

Apesar do fenômeno da globalização,
as atitudes em relação a Deus e a



visão religiosa da vida diferem
consideravelmente em diversas
partes do mundo. Em termos gerais,
para a maioria das pessoas a
referência à transcendência, embora
tenha expressões religiosas e
culturais muito distintas, continua
sendo um aspecto importante da
vida.

Nesse panorama geral, uma exceção
é o mundo ocidental, e
principalmente a Europa, onde
vários fatores históricos e culturais
determinaram uma extensa atitude
de rejeição ou de indiferença para
com Deus e para com a religião que
foi historicamente dominante no
Ocidente, ou seja, o cristianismo.
Pode-se resumir essa mudança com
palavras do sociólogo da religião
Peter Berglar, com a ideia de que na
sociedade ocidental a fé cristã
perdeu a sua “estrutura de
plausibilidade”: em certas épocas
passadas bastava deixar-se levar



para ser católico, mas em nossos dias
basta deixar-se levar para não sê-lo.
Pode dizer-se que o desejo de Deus
parece ter desaparecido na sociedade
ocidental. “Em amplos setores da
sociedade Ele já não é o esperado, o
desejado, mas sim uma realidade que
deixa indiferentes, face à qual nem
sequer se deve fazer o esforço de se
pronunciar”[4].

As causas dessa mudança são muitas.
Por um lado, as grandes conquistas
científicas e técnicas dos últimos dois
séculos, que trouxeram tantos
benefícios à humanidade,
suscitaram, no entanto, uma
mentalidade materialista que
considera as ciências experimentais
como as únicas formas válidas de
conhecimento racional. Difundiu-se
uma visão do mundo na qual só é
autêntico o que pode ter uma
verificação empírica, o que se pode
ver e tocar. Essa visão reduz o
“horizonte da plausibilidade” já que,



além de desvalorizar as formas não
científicas de conhecimento (por
exemplo, a confiança no que os
outros nos dizem), leva a interessar-
se somente por buscar os
instrumentos que tornam o mundo
mais confortável e prazeroso. Esse
processo, no entanto, não necessário.
Considerar a misteriosa beleza e
grandeza do mundo criado, não
conduz a idolatrar a ciência, mas ao
contrário, conduz a admirar as
maravilhas que Deus colocou na sua
criação. Hoje, como no passado,
muitos cientistas continuam a se
abrir à transcendência, ao descobrir
a perfeição contida no universo.

Um segundo aspecto, ligado ao
anterior, é a secularização da
sociedade, isto é, o processo pelo
qual muitas realidades que antes se
relacionavam com as noções, crenças
e instituições religiosas, agora
perderam esse significado e
passaram a ser vistas em termos



puramente humanos, sociais ou civis.
Esse aspecto está ligado ao anterior
porque o progresso científico
permitiu conhecer as causas de
muitos fenômenos naturais (no
campo da saúde, dos processos vitais,
das ciências humanas) que
anteriormente se relacionavam
diretamente com a vontade de Deus.
Por exemplo, na antiguidade uma
peste podia ser entendida como um
castigo divino pelos pecados dos
homens, mas atualmente se
considera como resultado de
condições higiênicas, de vida, etc.,
que podemos identificar e
determinar. Esse melhor
conhecimento da realidade é, em si
mesmo, algo bom e também ajuda a
purificar a ideia que temos do modo
de agir de Deus, que não é uma mera
causa dos fenômenos naturais. Deus
está em outro nível e por isso quando
as pessoas fazem questionamentos
mais profundos é normal que entrem



nesse espaço no qual Deus se torna
imprescindível.

Outro aspecto importante do
enfraquecimento da orientação para
Deus na cultura atual do Ocidente
está ligado à atitude individualista
que configura profundamente o
modo de pensar da coletividade. Essa
atitude é um dos frutos do processo
de emancipação que caracterizou a
cultura desde a época do Iluminismo
(século XVIII). Esse processo também
tem – como os anteriores – aspectos
positivos, pois seria contrário à
dignidade humana que, com
pretextos religiosos ou de outro tipo,
o homem fosse colocado “sob tutela”
e se visse obrigado a tomar decisões
em nome de doutrinas impostas que
não são evidentes. No entanto,
difundiu também a ideia de que é
melhor não depender de ninguém e
não se ligar a ninguém para não ficar
amarrado e poder assim, realizar o
que se deseja. Quem não ouviu às



vezes – formulada de diversos modos
– a ideia de que o principal é “ser
autêntico”, “viver a própria vida”, e
vivê-la como quisermos? Essa atitude
leva a tratar os relacionamentos de
modo utilitarista, buscando não ter
vínculos, para não ficar preso nem
ter restrições à espontaneidade
pessoal. Só são admitidas as relações
que proporcionam satisfação.

A partir dessa perspectiva, uma
relação com Deus seria incômoda,
pois a submissão aos seus preceitos
não se sentiria como algo que nos
libertasse do próprio egoísmo; a
religião teria espaço somente na
medida em que proporcionasse paz,
serenidade e bem estar, sem nos
comprometer. Nesse sentido, a
atitude individualista dá lugar a
formas leves de religiosidade com
pouco conteúdo e pouca ligação a
instituições, dando primazia ao
subjetivismo e à afetividade e
mudando facilmente a sua



orientação segundo a necessidades
pessoais. Uma prova disto é a
orientação atual em direção a
algumas práticas orientais muito
“customizáveis”.

Poderiam acrescentar-se outros
traços para descrever a mentalidade
que domina atualmente nas
sociedades ocidentais. Características
como o culto da novidade e do
progresso, o desejo de compartilhar
emoções fortes com os demais, o
predomínio da tecnologia que marca
o modo de trabalhar, relacionar-se
ou descansar... têm sem dúvida um
impacto na atitude para com a
realidade transcendente e para com
o Deus cristão. É certo também que
há muitos aspectos positivos nesses
processos: as sociedades ocidentais
conheceram um longo período de
paz, de desenvolvimento material,
tonaram-se mais participativas e
procuraram incluir a todos os seus
membros nesses processos benéficos.



Em tudo isso há muita influência do
cristianismo. No entanto, também é
evidente que muitos fogem do tema
“Deus” e não raramente demonstram
indiferença ou rejeição para com ele.

Perante uma sociedade com estas
características, refratária ao que é
transcendente, o cristão só será
convincente se evangelizar, em
primeiro lugar, com o testemunho da
própria vida. Testemunho e palavra:
as duas coisas são necessárias, mas o
testemunho tem prioridade. No
início recordávamos que “o homem
foi criado para ser feliz assim como a
ave para voar”. A felicidade está
ligada ao amor e o cristão sabe pela
fé que não há amor mais puro e
verdadeiro que o amor de Deus por
nós, que se manifestou na Cruz de
Cristo e se comunica na Eucaristia. O
único modo de mostrar a uma
sociedade que virou as costas a Deus
que vale a pena comprometer-se com
Ele, é manifestando na própria vida



cristã a presença desse amor e dessa
felicidade.

“Nem todas as satisfações produzem
em nós o mesmo efeito: algumas
deixam uma marca positiva, são
capazes de pacificar o ânimo,
tornam-nos mais ativos e generosos.
Outras, ao contrário, depois da luz
inicial, parecem desiludir as
expectativas que tinham suscitado e
às vezes deixam atrás de si
amargura, insatisfação ou um
sentido de vazio”[5]. A felicidade
daqueles que acreditam somente no
que se pode ver e tocar, ou daqueles
que estão dominados por uma visão
utilitarista da vida, ou dos
individualistas que não querem se
comprometer com nada, é uma
felicidade passageira: “dura
enquanto durar” e precisa ser
continuamente renovada porque
acaba. É, com frequência, uma
felicidade que não melhora as
pessoas. Por outro lado, os que



servem de coração a Jesus têm outra
vida e uma felicidade diferente: mais
profunda, mais duradoura e que
produz fruto neles mesmos e nos
outros.

Vale reler o famoso texto da Epístola
a Diogneto (V e VI) sobre a vida dos
cristãos no mundo:

Os cristãos, de fato, não se
distinguem dos outros homens, nem
por sua terra, nem por língua ou
costumes (...). Vivendo em cidades
gregas e bárbaras, conforme a sorte
de cada um, e adaptando-se aos
costumes do lugar quanto à roupa,
ao alimento e ao resto, testemunham
um modo de vida social admirável e,
sem dúvida, paradoxal. Vivem na sua
pátria, mas como forasteiros;
participam de tudo como cristãos e
suportam tudo como estrangeiros.
Toda pátria estrangeira é pátria
deles, e cada pátria é estrangeira.
Casam-se como todos e geram filhos,



mas não abandonam os recém-
nascidos. Põem a mesa em comum,
mas não o leito; estão na carne, mas
não vivem segundo a carne; moram
na terra, mas têm sua cidadania no
céu; obedecem às leis estabelecidas,
mas com sua vida ultrapassam as
leis; amam a todos e são perseguidos
por todos; são desconhecidos e,
apesar disso, condenados; são mortos
e, desse modo, lhes é dada a vida; são
pobres, e enriquecem a muitos;
carecem de tudo, e têm abundância
de tudo; são desprezados e, no
desprezo, tornam-se glorificados; são
amaldiçoados e, depois, proclamados
justos; são injuriados, e bendizem;
são maltratados, e honram; fazem o
bem, e são punidos como malfeitores;
são condenados, e se alegram como
se recebessem a vida. Pelos judeus
são combatidos como estrangeiros,
pelos gregos são perseguidos, e
aqueles que os odeiam não saberiam
dizer o motivo do ódio. Em poucas
palavras, assim como a alma está no



corpo, assim os cristãos estão no
mundo”.

Antonio Ducay

Bibliografia básica

 – Catecismo da Iglesia Católica, n.
27-49.

 – Francisco, “A Raiz humana da crise
ecológica”, Encíclica Laudato si’.

 – Bento XVI, “O Ano da Fé. O desejo
de Deus”, Audiência, 7/11/2012.

– Bento XVI, "O ano da fé. Os
caminhos para chegar ao
conhecimento de Deus”, Audiência,
14/11/2012.

Leituras recomendadas

– J. Burgraff, Teologia Fundamental -
Manual de Iniciação, Diel, cap. II.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121107.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121107.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121114.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121114.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121114.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121114.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121114.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121114.html


– A. López Quintás, Cuatro filósofos
en busca de Dios, Rialp, Madrid 1989.

[1] J. L. Lorda, O sinal da Cruz,
Quadrante, São Paulo 2003, pp. 75.

[2]Todos nós temos uma alma cristã
por natureza.

[3]A. Einstein, Como vejo o mundo,
Tradução e edição 2021 por ©David
De Angelis.

[4] Bento XVI, Audiência, 7/11/2012.

[5] Ibidem.

Antonio Ducay

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-1-o-anseio-de-deus/


opusdei.org/pt-br/article/tema-1-o-
anseio-de-deus/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-1-o-anseio-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-1-o-anseio-de-deus/

	Tema 1. O anseio de Deus

