
opusdei.org

1. A existência de
Deus

Deus existe? É a grande
pergunta que cada pessoa se
faz. Porque se Deus existe, tudo
muda: a vida, o amor, a
amizade, a dor... Este texto
doutrinal trata desta pergunta
fundamental.

01/01/2015

1. A dimensão religiosa do ser
humano

A dimensão religiosa caracteriza o
ser humano desde suas origens.



Purificadas da superstição, devidas,
em última análise, à ignorância e ao
pecado, as expressões da
religiosidade humana manifestam a
convicção de que existe um Deus
criador, do qual dependem o mundo
e a nossa existência pessoal. Se é
verdade que o politeísmo
acompanhou muitas fases da história
humana, também é verdade que a
dimensão mais profunda da
religiosidade humana e da sabedoria
filosófica procurou a explicação
radical do mundo e da vida humana
em um único Deus, fundamento da
realidade e cumprimento de nossa
aspiração à felicidade (cf. Catecismo,
28)[1].

Apesar da sua diversidade, as
expressões artísticas, filosóficas,
literárias etc., presentes nas culturas
dos povos, possuem em comum a
reflexão sobre Deus e sobre os temas
centrais da existência humana: a
vida e a morte, o bem e o mal, o



destino último e o sentido de todas as
coisas[2]. Como estas manifestações
do espírito humano testemunham ao
longo da história, pode-se dizer que a
referência a Deus pertence à cultura
humana e constitui uma dimensão
essencial da sociedade e dos homens.
A liberdade religiosa representa,
portanto, o primeiro dos direitos, e a
busca de Deus, o primeiro dos
deveres: todos os homens, “pela sua
própria natureza e por obrigação
moral estão obrigados a dar sua
adesão à verdade, uma vez
conhecida”[3]. A negação de Deus e a
tentativa de excluí-lo da cultura e da
vida social e civil são fenômenos
relativamente recentes, limitados a
algumas regiões do mundo ocidental.
O fato de que as grandes
interrogações religiosas e
existenciais tenham permanecido
invariáveis no tempo[4] desmente a
ideia de que a religião esteja
circunscrita a uma fase “infantil” da
história humana, destinada a



desaparecer com o progresso do
conhecimento.

O cristianismo assume tudo o que há
de bom na busca e na adoração de
Deus, manifestadas historicamente
pela religiosidade humana,
descobrindo, entretanto, o seu
verdadeiro significado, o de um
caminho rumo ao único e verdadeiro
Deus que Se revelou na história da
salvação entregue ao povo de Israel e
que veio ao nosso encontro, fazendo-
Se homem em Jesus Cristo, Verbo
Encarnado[5].

2. Das criaturas materiais a Deus

A inteligência humana pode
conhecer a existência de Deus
aproximando-se d'Ele por um
caminho que tem como ponto de
partida o mundo criado e que possui
dois itinerários, as criaturas
materiais e a pessoa humana.
Embora este caminho tenha sido
desenvolvido especialmente por



autores cristãos, os itinerários que,
partindo da natureza e das
atividades do espírito humano levam
até Deus, foram expostos e
percorridos por muitos filósofos e
pensadores de diversas épocas e
culturas.

As vias em direção à existência de
Deus também se chamam “provas”,
não no sentido que as ciências
matemáticas e naturais dão a esse
termo, mas como argumentos
filosóficos convergentes e
convincentes, que o indivíduo
compreende com maior ou menor
profundidade dependendo da sua
formação específica (cf. Catecismo,
31). Deus não é objeto de nosso
conhecimento empírico, por isso as
provas da existência de Deus não
podem ser entendidas no mesmo
sentido das provas utilizadas pelas
ciências experimentais.



Cada via em direção à existência de
Deus alcança somente um aspecto
concreto ou dimensão da realidade
absoluta de Deus, o do específico
contexto filosófico no qual a via se
desenvolve: “a partir do movimento
e do devir, da contingência, da
ordem e da beleza do mundo, pode-
se conhecer a Deus como origem e
fim do universo” (Catecismo, 32). A
riqueza e a imensidão de Deus são
tais que nenhuma dessas vias, por si
mesma, pode chegar a uma imagem
completa e pessoal de Deus, mas
apenas a alguma faceta dela:
existência, inteligência, providência
etc.

Entre as chamadas vias
cosmológicas, umas das mais
conhecidas são as célebres “cinco
vias” elaboradas por São Tomás de
Aquino, que contêm em boa medida
as reflexões de filósofos anteriores a
ele; para sua compreensão, é
necessário ter algumas noções de



metafísica [6]. As primeiras duas vias
propõem a ideia de que as cadeias
causais (passagem da potência ao
ato, passagem da causa eficiente ao
efeito) que observamos na natureza
não podem retroceder ao infinito,
mas devem apoiar-se em um
primeiro motor e sobre uma
primeira causa; a terceira via,
partindo da observação da
contingência e limitação dos entes
naturais, deduz que sua causa deve
ser um Ente incondicionado e
necessário; a quarta, considerando os
graus de perfeição participada que se
encontram nas coisas, deduz a
existência de uma fonte para todas
estas perfeições; a quinta via,
observando a ordem e o finalismo
presentes no mundo, consequência
da especificidade e estabilidade de
suas leis, deduz a existência de uma
inteligência ordenadora que seja
também causa final de tudo.



Estes e outros itinerários análogos
foram propostos por diversos autores
com diversas linguagens e formas
distintas, até os nossos dias. Portanto,
mantêm a sua atualidade, ainda que
para compreendê-los seja necessário
um conhecimento das coisas baseado
no realismo (em contraposição a
formas de pensamento ideológico), e
que não reduzam o conhecimento da
realidade somente ao plano empírico
experimental (evitando o
reducionismo ontológico), de modo
que o pensamento humano possa,
em suma, subir, dos efeitos visíveis
às causas invisíveis (afirmação do
pensamento metafísico).

O conhecimento de Deus é também
acessível ao sentido comum, isto é,
ao pensamento filosófico espontâneo,
comum a todo ser humano, como
resultado da experiência existencial
de cada um: a admiração ante a
beleza e a ordem da natureza, a
gratidão pelo dom gratuito da vida, o



fundamento e a razão do bem e do
amor. Este tipo de conhecimento
também é importante para captar a
que sujeito se referem as provas
filosóficas da existência de Deus: São
Tomás, por exemplo, termina suas
cinco vias unindo-as com a
afirmação: “e isto é o que todos
chamam Deus”.

O testemunho da Sagrada Escritura
(cf. Sb 13, 1-9; Rm 1, 18-20; At 17,
22-27) e os ensinamentos do
Magistério da Igreja confirmam que
o intelecto humano pode chegar ao
conhecimento da existência de Deus
criador, partindo das criaturas[7] (cf.
Catecismo, 36-38). Ao mesmo tempo,
quer seja a Escritura, quer seja o
Magistério, advertem que o pecado e
as más disposições morais podem
tornar mais difícil este
reconhecimento.

3. O espírito humano é
manifestação de Deus



O ser humano reconhece a sua
singularidade e preeminência sobre
o resto da natureza. Ainda que
participe de muitos aspectos de sua
vida biológica com outras espécies
animais, ele se reconhece único em
sua fenomenologia: reflete sobre si
mesmo, é capaz de progredir cultural
e tecnicamente, percebe a
moralidade de suas próprias ações,
transcende com seu conhecimento,
sua vontade, e, sobretudo, com sua
liberdade, o restante do cosmos
material[8]. Em conclusão, o ser
humano é sujeito de uma vida
espiritual que transcende a matéria
da qual, entretanto, depende[9].
Desde as origens, a cultura e a
religiosidade dos povos têm
explicado esta transcendência do ser
humano afirmando sua dependência
de Deus, de quem a vida humana
contém um reflexo. Em sintonia com
este sentir comum da razão, a
Revelação judaico-cristã ensina que o



ser do homem foi criado à imagem e
semelhança de Deus (cf. Gn 1,26-28).

A pessoa humana está, ela própria, a
caminho, rumo a Deus. Existem
itinerários que conduzem a Deus
partindo da própria experiência
existencial: “Com sua abertura à
verdade e à beleza, com seu senso do
bem moral, com sua liberdade e a
voz de sua consciência, com sua
aspiração ao infinito e à felicidade, o
homem se interroga sobre a
existência de Deus. Mediante tudo
isso percebe sinais de sua alma
espiritual” (Catecismo, 33).

A presença de uma consciência
moral que aprova o bem que
fazemos e censura o mal que
realizamos ou queríamos realizar,
leva a reconhecer um Sumo Bem ao
qual estamos chamados a nos
conformar, do qual nossa
consciência é como um mensageiro.
Partindo da experiência da



consciência humana e sem conhecer
a Revelação bíblica, vários
pensadores desenvolveram, desde a
antiguidade, uma reflexão sobre a
dimensão ética do agir humano,
reflexão da qual é capaz todo homem
enquanto criado à imagem de Deus.

Junto à própria consciência, o ser
humano reconhece a sua liberdade
pessoal, como condição do próprio
atuar moral. Nesse reconhecer-se
livre, a pessoa humana vê em si a
correspondente responsabilidade das
próprias ações e a existência de
Alguém ante o qual é responsável;
este Alguém deve ser maior que a
natureza material, e não inferior,
mas superior, aos nossos
semelhantes, também chamados a
ser responsáveis como nós. A
existência da liberdade e da
responsabilidade humanas conduz à
existência de um Deus fiador do bem
e do mal, Criador, legislador e
remunerador.



No contexto cultural atual, nega-se
frequentemente a verdade da
liberdade humana, reduzindo a
pessoa a um animal um pouco mais
desenvolvido, mas cujo agir estaria
regulado fundamentalmente por
impulsos necessários; ou identificam
a sede da vida espiritual (mente,
consciência, alma) com a
corporeidade dos órgãos cerebrais e
dos processos neurofisiológicos,
negando assim a existência da
moralidade do homem. A esta visão
pode-se responder com argumentos
que demonstram, no âmbito da razão
e da fenomenologia humana, a
autotranscendência da pessoa, o livre
arbítrio que atua também nas
escolhas condicionadas pela
natureza, e a impossibilidade de
reduzir a mente ao cérebro.

Também na presença do mal e da
injustiça no mundo, muitos veem
hoje em dia uma prova da não-
existência de Deus, pois se existisse,



não o permitiria. Na verdade, esta
inquietude e esta interrogação são
também “vias” para Deus. A pessoa,
com efeito, percebe o mal e a
injustiça como privações, como
situações dolorosas que não eram
para existir, que reclamam um bem e
uma justiça à que aspira. Pois se a
estrutura mais íntima do nosso ser
não aspirasse ao bem, não veríamos
no mal um dano e uma privação.

No ser humano existe um desejo
natural de verdade, de bem e de
felicidade, que são manifestações da
nossa aspiração natural de ver a
Deus. Se tal pretensão ficasse
frustrada, a criatura humana seria
convertida em um ser
existencialmente contraditório, já
que estas aspirações constituem o
núcleo mais profundo da vida
espiritual e da dignidade da pessoa.
A sua presença no mais profundo do
coração mostra a existência de um
Criador que nos chama a Si através



da esperança n'Ele. Se as vias
“cosmológicas” não garantem a
possibilidade de chegar a Deus
enquanto ser pessoal, as vias
“antropológicas”, que partem do
homem e dos seus desejos naturais
deixam entrever que o Deus do qual
reconhecemos nossa dependência
deve ser uma pessoa capaz de amar,
um ser pessoal, diante de criaturas
pessoais.

A Sagrada Escritura contém
ensinamentos explícitos sobre a
existência de uma lei moral inscrita
por Deus no coração do homem (cf. 
Eclo 15, 11-20; Sl 19; Rm 2, 12-16). A
filosofia de inspiração cristã
denominou-a “lei moral natural”,
acessível aos homens de todas as
épocas e culturas, ainda que o seu
reconhecimento, como no caso da
existência de Deus, pode ficar na
obscuridade pelo pecado. O
Magistério da Igreja tem enfatizado
repetidamente a existência da



consciência humana e da liberdade
como vias para Deus[10].

4. A negação de Deus: as causas do
ateísmo

As diversas argumentações
filosóficas empregadas para “provar”
a existência de Deus não causam
necessariamente a fé em Deus, mas
apenas asseguram que a fé é
razoável. E isto por vários motivos: a)
levam o homem a reconhecer alguns
atributos filosóficos da imagem de
Deus (bondade, inteligência etc.),
entre os quais sua própria existência,
mas não indicam nada sobre Quem é
o ser pessoal para o qual se dirige o
ato de fé; b) a fé é a resposta livre do
homem a Deus que Se revela, não
uma dedução filosófica necessária; c)
o próprio Deus é causa da fé: Ele é
quem Se revela gratuitamente e
move com a sua graça o coração do
homem para que dê a sua adesão a
Ele; d) deve-se considerar a



obscuridade e a incerteza com a qual
o pecado fere a razão do homem,
obstaculizando tanto o
reconhecimento da existência de
Deus como a resposta de fé à sua
Palavra (cf. Catecismo, 37). Por estes
motivos, particularmente o último,
sempre é possível a negação de Deus
por parte do homem[11].

O ateísmo possui uma manifestação
teórica (tentativa de negar
positivamente a Deus, por via
racional) e uma prática (negar a Deus
com o próprio comportamento,
vivendo como se não existisse). Uma
profissão de ateísmo positivo como
consequência de uma análise
racional de tipo científico, empírico,
é contraditória, porque – como já se
disse – Deus não é objeto de saber
científico-experimental. Uma
negação positiva de Deus a partir da
racionalidade filosófica é possível
por parte de visões específicas
apriorísticas da realidade, de caráter



quase sempre ideológico,
principalmente o materialismo. A
incongruência destas visões pode
pôr-se de manifesto com a ajuda da
metafísica e da gnosiologia realista.

Uma causa difundida de ateísmo
positivo consiste em considerar que a
afirmação de Deus supõe uma
penalização para o homem: se Deus
existisse, então não seríamos livres,
nem gozaríamos de plena autonomia
na existência terrena. Este enfoque
ignora que a dependência da criatura
em relação a Deus fundamenta a
liberdade e a autonomia da
criatura[12]. O contrário, sim, é que é
verdadeiro: como ensina a história
dos povos e nossa recente época
cultural, quando se nega a Deus,
termina-se negando também o
homem e a sua dignidade
transcendente.

Outros chegam à negação de Deus
considerando que a religião,



particularmente o cristianismo,
representa um obstáculo ao
progresso humano, pois é fruto da
ignorância e da superstição. A esta
objeção pode-se responder a partir
de bases históricas: é possível
mostrar a influência positiva da
Revelação cristã sobre a concepção
da pessoa humana e seus direitos, ou
até sobre a origem e o progresso das
ciências. Por parte da Igreja Católica,
a ignorância foi sempre considerada,
e com razão, um obstáculo no
caminho da verdadeira fé. Em geral,
aqueles que negam a Deus para
afirmar o aperfeiçoamento e o
avanço do homem, fazem-no para
defender uma visão imanente do
progresso histórico, que tem como
fim a utopia política ou um bem-
estar puramente material, que são
incapazes de satisfazer plenamente
as expectativas do coração humano.

Entre as causas do ateísmo,
especialmente do ateísmo prático,



deve se incluir também o mau
exemplo dos fiéis, “na medida em
que, com o descuido da educação
religiosa, ou com a exposição
inadequada da doutrina, ou inclusive
com os defeitos de sua vida religiosa,
moral e social, velaram, em vez de
revelar o genuíno rosto de Deus e da
religião”[13]. De modo positivo, a
partir do Concílio Vaticano II, a Igreja
sempre apontou o testemunho dos
cristãos como o principal fator para
realizar uma necessária “nova
evangelização”[14].

5. O agnosticismo e a indiferença
religiosa

O agnosticismo, difundido
especialmente nos ambientes
intelectuais, sustenta que a razão
humana não pode concluir nada
sobre Deus e a sua existência. Com
frequência os seus defensores se
propõem um empenho de vida
pessoal e social, mas sem qualquer



referência a um fim último,
procurando assim viver um
humanismo sem Deus. A posição
agnóstica termina com frequência
identificando-se com o ateísmo
prático. Além disso, quem pretender
orientar os fins parciais do próprio
viver cotidiano sem nenhum tipo de
compromisso com a tendência
natural ao fim último dos próprios
atos, na realidade deveria dizer que
no fundo já escolheu um fim, de
caráter imanente para a própria
vida. A posição agnóstica merece, de
qualquer modo, respeito, mas os seus
defensores devem ser estimulados a
demonstrar a retidão de sua não-
negação de Deus, mantendo uma
abertura à possibilidade de
reconhecer a sua existência e
revelação na história.

A indiferença religiosa – também
chamada “irreligiosidade” –
representa hoje a principal
manifestação de incredulidade, e



como tal, vem recebendo crescente
atenção por parte do Magistério da
Igreja[15]. O tema de Deus não se
leva a sério, ou não se leva em
consideração, em absoluto, porque é
sufocado na prática por uma vida
orientada para os bens materiais. A
indiferença religiosa coexiste com
certa simpatia pelo sagrado, e talvez
pelo pseudo-religioso, apreciados de
um modo moralmente descuidado,
como se fossem bens de consumo.
Para manter por um bom tempo uma
posição de indiferença religiosa, o
ser humano necessita de contínuas
distrações e desse modo não precisa
deter-se em problemas existenciais
mais importantes, separando-se
tanto da vida cotidiana como da
própria consciência: o sentido da
vida e da morte, o valor moral das
próprias ações etc. Mas, como na
vida de uma pessoa há sempre
acontecimentos que “fazem a
diferença” (o apaixonar-se,
paternidade e maternidade, mortes



prematuras, dores e alegrias etc.), a
posição de “indiferentismo” religioso
não pode ser mantida ao longo de
toda a vida, porque sobre Deus não
se pode evitar o interrogar-se, ao
menos alguma vez na vida. A partir
de tais acontecimentos
existencialmente significativos, é
preciso ajudar o indiferente a abrir-
se com seriedade para a busca e
afirmação de Deus.

6. O pluralismo religioso: há um
único e verdadeiro Deus, que Se
revelou em Jesus Cristo

A religiosidade humana – que
quando é autêntica, é caminho em
direção ao reconhecimento do único
Deus –manifestou-se na história e na
cultura dos povos, de formas
diversas e às vezes também no culto
a diferentes imagens ou ideias da
divindade. As religiões da terra que
manifestam a busca sincera de Deus
e respeitam a dignidade



transcendente do homem devem ser
respeitadas: a Igreja Católica
considera que nelas está presente
uma faísca, quase uma participação
da Verdade divina[16]. Ao se
aproximar das diversas religiões da
terra, a razão humana sugere um
oportuno discernimento: reconhecer
a presença de superstição e de
ignorância, de formas de
irracionalidade, de práticas que não
estão de acordo com a dignidade e a
liberdade da pessoa humana.

O diálogo inter-religioso não se opõe
à missão e à evangelização. Mais
ainda, respeitando a liberdade de
cada um, a finalidade do diálogo há
de ser sempre o anúncio de Cristo. As
sementes de verdade que as religiões
não cristãs podem conter, são, de
fato, sementes da Única Verdade que
é Cristo. Portanto, essas religiões não
cristãs têm o direito de receber a
revelação e serem conduzidas à
maturidade mediante o anúncio de



Cristo, caminho, verdade e vida.
Entretanto, Deus não nega a salvação
àqueles que, ignorando sem culpa o
anúncio do Evangelho, vivem
segundo a lei moral natural,
reconhecendo o seu fundamento no
único e verdadeiro Deus[17].

No diálogo inter-religioso, o
cristianismo pode proceder
mostrando que as religiões da terra,
enquanto expressões autênticas do
vínculo com o verdadeiro e único
Deus, alcançam o seu cumprimento
no cristianismo. Somente em Cristo,
Deus revela o homem ao próprio
homem, oferece a solução de seus
enigmas e lhe descobre o sentido
profundo de suas aspirações. Ele é o
único mediador entre Deus e os
homens[18].

O cristão pode manter um diálogo
inter-religioso com otimismo e
esperança, uma vez que sabe que
todo ser humano foi criado à imagem



do único e verdadeiro Deus e que
cada um, se sabe refletir no silêncio
do seu coração, pode escutar o
testemunho da própria consciência,
que também conduz ao único Deus,
revelado em Jesus Cristo. “Para isto
nasci e para isto vim ao mundo –
afirma Jesus diante de Pilatos -, para
dar testemunho da verdade. Todo
aquele que é da verdade escuta a
minha voz” (Jo 18,37). Neste sentido,
o cristão pode falar de Deus sem
risco de intolerância, porque o Deus
que ele exorta a reconhecer na
natureza e na consciência de cada
um, aquele Deus que criou o céu e a
terra, é o mesmo da história da
salvação, que foi revelada ao povo de
Israel e Se fez homem em Cristo. Este
foi o itinerário seguido pelos
primeiros cristãos: repeliram a ideia
de se adorar a Cristo como um a mais
entre os deuses do Panteão romano,
porque estavam convencidos da
existência de um único e verdadeiro
Deus; e se empenharam ao mesmo



tempo em mostrar que o Deus
vislumbrado pelos filósofos como
causa, razão e fundamento do
mundo, era e é o mesmo Deus de
Jesus Cristo[19].

Giuseppe Tanzella-Nitti

Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica, 27-49.

Concilio Vaticano II, Const. Gaudium
et spes, 4-22.

João Paulo II, Enc. Fides et ratio,
14-09-1998, 16-35.

Bento XVI, Enc. Spe salvi, 30-11-2007,
4-12.



[1] Cf. João Paulo II, Enc. Fides et
ratio, 14-09-1998, 1.

[2] “Para além de todas as diferenças
que caracterizam os indivíduos e os
povos, há uma dimensão
fundamental comum, já que as
várias culturas não são, na realidade,
mais que modos diversos de abordar
a questão do significado da
existência pessoal. Precisamente
aqui podemos identificar uma fonte
do respeito que é devido a cada
cultura e a cada nação: toda cultura é
um esforço de reflexão sobre o
mistério do mundo, e em particular
do homem: é um modo de expressar
a dimensão transcendente da vida
humana. O coração de cada cultura é
constituído pela proximidade do
maior dos mistérios: o mistério de
Deus”, João Paulo II, Discurso na
O.N.U., New York, 5-10-1995,
«Magistério», XVIII,2 (1995) 730-744,
n. 9.



[3] Concílio Vaticano II, Decl. 
Dignitatis humanae, 2.

[4] Cf. Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 10.

[5] Cf. João Paulo II, Carta Ap. Tertio
millennio adveniente, 10-11-1994, 6;
Enc. Fides et ratio, 2.

[6] Cf. S. São Tomás de Aquino, 
Summa theologiae, I, q. 2, a. 3; Contra
gentiles, I, c. 13. Para uma exposição
detalhada remete-se o leitor a estas
duas referências de São Tomás e a
algum manual de Metafísica ou
Teologia Natural.

[7] Cf. Concílio Vaticano I, Const. Dei
Filius, 24-IV-1870, DH 3004; Motu
Proprio Sacrorum Antistitum,
1-09-1910, DH 3538; Congregação
para a Doutrina da Fe, Inst. Donum
veritatis, 24-5-1990, 10; Enc. Fides et
ratio, 67.



[8] “Com o agradecimento de quem
percebe a felicidade a que foi
chamado, aprendemos que todas as
criaturas foram tiradas do nada por
Deus e para Deus: tanto as racionais,
os homens, ainda que com tanta
frequência percam a razão; como as
irracionais, as que calcorreiam sobre
a superfície da terra, ou habitam as
entranhas do mundo, ou cruzam o
azul do céu, algumas delas até
fitarem o sol. Mas, no meio desta
maravilhosa variedade, apenas nós,
os homens - não falo aqui dos anjos -
nos unimos ao Criador mediante o
exercício da nossa liberdade:
podemos prestar ou negar ao Senhor
a glória que lhe é devida como Autor
de tudo o que existe”, São Josemaria, 
Amigos de Deus, 24.

[9] Cf. Concílio Vaticano II,
Const.Gaudium et spes, 18.

[10] Cf. Ibidem, 17-18. Em particular,
a doutrina sobre a consciência moral



e a responsabilidade ligada à
liberdade humana no quadro da
explicação da pessoa humana como
imagem de Deus, foi extensamente
elaborada por João Paulo II, Enc. 
Veritatis splendor, 6-8-1993, 54-64.

[11] Cf. Concílio Vaticano II,
Const.Gaudium et spes, 19-21.

[12] Cf. Ibidem, 36.

[13] Ibidem, 19.

[14] Cf. Ibidem, 21; Paulo VI, Enc. 
Evangelii nuntiandi, 8-12-1975, 21;
João Paulo II, Enc. Veritatis splendor,
93; João Paulo II, Carta Ap. Novo
millennio ineunte, 6-01-2001, cap. III e
IV.

[15] Cf. João Paulo II, Ex. Ap. 
Christifideles laici, 30-12-1988, 34;
Enc. Fides et ratio, 5.

[16] Cf. Concílio Vaticano II, Decl. 
Nostra Aetate, 2.



[17] Cf. Concílio Vaticano II, Const. 
Lumen gentium, 16.

[18] Cf. João Paulo II, Enc. 
Redemptoris missio, 7-12-1990, 5;
Congregação para a Doutrina da Fé,
Decl. Dominus Iesus, 6-08-2000,
5;13-15.

[19] Cf. João Paulo II, Enc. Fides et
ratio, 34; Bento XVI, Enc. Spe salvi,
30-11-2007, 5.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-1-a-
existencia-de-deus/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-1-a-existencia-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-1-a-existencia-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-1-a-existencia-de-deus/

	1. A existência de Deus

