
opusdei.org

Spes non confundit -
Bula de proclamação
do Jubileu de 2025

“Spes non confundit – A
esperança não decepciona” (Rm
5, 5) é o título da Bula de
proclamação do Ano Santo de
2025. O Papa invoca a
esperança como dom no Jubileu
2025; a esperança é o bálsamo
que Francisco quer derramar
sobre as feridas de uma
humanidade oprimida pela
“brutalidade da violência”.

10/05/2024



SPES NON CONFUNDIT

Bula de Proclamação do Jubileu
Ordinário do Ano 2025

FRANCISCO

BISPO DE ROMA

SERVO DOS SERVOS DE DEUS

A QUANTOS LEREM ESTA CARTA

QUE A ESPERANÇA LHES ENCHA O
CORAÇÃO

1. “Spes non confundit – A esperança
não decepciona” (Rm 5, 5). Sob o
sinal da esperança, o apóstolo Paulo
infunde coragem à comunidade
cristã de Roma. A esperança é
também a mensagem central do
próximo Jubileu, que, segundo uma
antiga tradição, o Papa proclama de
vinte e cinco em vinte e cinco anos.
Penso em todos os peregrinos de
esperança, que chegarão a Roma
para viver o Ano Santo e em quantos,



não podendo vir à Cidade dos
apóstolos Pedro e Paulo, vão celebrá-
lo nas Igrejas particulares. Possa ser,
para todos, um momento de
encontro vivo e pessoal com o
Senhor Jesus, “porta” de salvação (cf. 
Jo 10, 7.9); com Ele, que a Igreja tem
por missão anunciar sempre, em
toda a parte e a todos, como sendo a
“nossa esperança” (1 Tm 1, 1).

Todos esperam. No coração de cada
pessoa, encerra-se a esperança como
desejo e expectativa do bem, apesar
de não saber o que trará consigo o
amanhã. Porém, esta
imprevisibilidade do futuro faz
surgir sentimentos às vezes
contrapostos: desde a confiança ao
medo, da serenidade ao desânimo, da
certeza à dúvida. Muitas vezes
encontramos pessoas desanimadas
que olham, com ceticismo e
pessimismo, para o futuro como se
nada lhes pudesse proporcionar
felicidade. Que o Jubileu seja, para



todos, ocasião de reanimar a
esperança! A Palavra de Deus ajuda-
nos a encontrar as razões para isso.
Deixemo-nos guiar pelo que o
apóstolo Paulo escreve precisamente
aos cristãos de Roma.

Uma Palavra de esperança

2. “Justificados pela fé, estamos em
paz com Deus, pela mediação do
Senhor nosso, Jesus Cristo. Por ele
tivemos acesso, pela fé, a esta graça,
na qual estamos firmes e nos
gloriamos, na esperança da glória de
Deus (…). A esperança não
decepciona, porque o amor de Deus
foi derramado em nossos corações
pelo Espirito Santo que nos foi
dado” (Rm 5, 1-2.5). São Paulo
oferece-nos aqui vários pontos de
reflexão. Sabemos que a Carta aos
Romanos assinala uma passagem
decisiva na sua atividade
evangelizadora. Até então,
desenvolveu-a na zona oriental do



Império; agora espera-o Roma com
tudo o que esta representa aos olhos
do mundo: um grande desafio, que
há de enfrentar em nome do anúncio
do Evangelho, que não conhece
barreiras nem fronteiras. A Igreja de
Roma não foi fundada por Paulo,
mas este sente um vivo desejo de
chegar lá assim que possível, para
levar a todos o Evangelho de Jesus
Cristo, morto e ressuscitado, como
anúncio da esperança que realiza as
promessas, introduz na glória e não
desilude porque está fundada no
amor.

3. Com efeito, a esperança nasce do
amor e funda-se no amor que brota
do Coração de Jesus trespassado na
cruz: “Quando éramos inimigos de
Deus, fomos reconciliados com ele
pela morte do seu Filho; quanto mais
agora, estando já́ reconciliados,
seremos salvos por sua vida” (Rm 5,
10). E a sua vida manifesta-se na
nossa vida de fé, que começa com o



Batismo, desenvolve-se na docilidade
à graça de Deus e é por isso animada
pela esperança, sempre renovada e
tornada inabalável pela ação do
Espírito Santo.

Na verdade, é o Espírito Santo, com a
sua presença perene no caminho da
Igreja, que irradia nos cristãos a luz
da esperança: mantém-na acesa
como uma tocha que nunca se apaga,
para dar apoio e vigor à nossa vida.
Com efeito a esperança cristã não
engana nem desilude, porque está
fundada na certeza de que nada e
ninguém poderá jamais separar-nos
do amor divino: “Quem nos separará
do amor de Cristo? Tribulação?
Angústia? Perseguição? Fome?
Nudez? Perigo? Espada? (…) Mas, em
tudo isso, somos mais que
vencedores, graças àquele que nos
amou! Tenho a certeza que nem a
morte, nem a vida, nem os anjos,
nem os poderes celestiais, nem o
presente nem o futuro, nem as forças



cósmicas, nem a altura, nem a
profundeza, nem outra criatura
qualquer será capaz de nos separar
do amor de Deus por nós,
manifestado em Cristo Jesus, nosso
Senhor” (Rm 8, 35.37-39). Por isso
mesmo esta esperança não cede nas
dificuldades: funda-se na fé e é
alimentada pela caridade,
permitindo assim avançar na vida. A
propósito escreve Santo Agostinho:
“Em qualquer modo de vida, não se
pode passar sem estas três
propensões da alma: crer, esperar,
amar”.[1]

4. São Paulo é muito realista. Sabe
que a vida é feita de alegrias e
sofrimentos, que o amor é posto à
prova quando aumentam as
dificuldades e a esperança parece
desmoronar-se diante do sofrimento.
E, no entanto, escreve: “pois nos
gloriamos também de nossas
tribulações, sabendo que a tribulação
gera a constância, a constância leva a



uma virtude provada, a virtude
provada desabrocha em
esperança” (Rm 5, 3-4). Para o
Apóstolo, a tribulação e o sofrimento
são as condições típicas de todos
aqueles que anunciam o Evangelho
em contextos de incompreensão e
perseguição (cf. 2 Cor 6, 3-10). Mas
em tais situações, através da
escuridão, vislumbra-se uma luz:
descobre-se que a evangelização é
sustentada pela força que brota da
cruz e da ressurreição de Cristo. Isto
faz crescer uma virtude, que é
parente próxima da esperança: a 
paciência. Habituamo-nos a querer
tudo e agora, num mundo onde a
pressa se tornou uma constante. Já
não há tempo para nos encontrarmos
e, com frequência, as próprias
famílias sentem dificuldade para se
reunir e falar calmamente. A
paciência foi posta em fuga pela
pressa, causando grave dano às
pessoas; com efeito sobrevêm a
intolerância, o nervosismo e, às



vezes, a violência gratuita, gerando
insatisfação e isolamento.

Além disso, na era da internet, onde o
espaço e o tempo são suplantados
pelo “aqui e agora”, a paciência
deixou de ser de casa. Se ainda
fôssemos capazes de admirar a
criação, poderíamos compreender
como é decisiva a paciência. Esperar
a alternância das estações com os
seus frutos; observar a vida dos
animais e os ciclos do respectivo
desenvolvimento; ter os olhos
simples de São Francisco, que no seu 
Cântico das Criaturas, escrito
precisamente há 800 anos, sentia a
criação como uma grande família,
chamando “irmão” ao sol e, à lua,
“irmã”.[2]Redescobrir a paciência faz
bem a nós próprios e aos outros.
Frequentemente São Paulo recorre à
paciência para sublinhar a
importância da perseverança e da
confiança naquilo que nos foi
prometido por Deus, mas sobretudo



testemunha que Deus é paciente
conosco: Ele, que é “o Deus paciente
e encorajador” (Rm 15, 5). A
paciência – fruto também ela do
Espírito Santo – mantém viva a
esperança e consolida-a como
virtude e estilo de vida. Por isso,
aprendamos a pedir muitas vezes a
graça da paciência, que é filha da
esperança e, ao mesmo tempo, seu
suporte.

Um caminho de esperança

5. Deste entrelaçamento de
esperança e paciência, resulta claro
que a vida cristã é um caminho, que
precisa também de momentos fortes
para nutrir e robustecer a esperança,
insubstituível companheira que
permite vislumbrar a meta: o
encontro com o Senhor Jesus. Apraz-
me pensar que um percurso de
graça, animado pela espiritualidade
popular, tenha antecedido a
proclamação do primeiro Jubileu em



1300. Com efeito, não podemos
esquecer as diversas formas através
das quais se derramou com
abundância a graça do perdão sobre
o santo Povo fiel de Deus.
Recordemos, por exemplo, o grande
“perdão” que São Celestino V quis
conceder a quantos iam à Basílica de
Santa Maria de Collemaggio, em
Áquila, nos dias 28 e 29 de agosto de
1294, seis anos antes do Papa
Bonifácio VIII instituir o Ano Santo.
Por isso, a Igreja já tinha a
experiência da graça jubilar da
misericórdia. E antes ainda, em 1216,
o Papa Honório III acolhera a súplica
de São Francisco, que pedia a
indulgência para quantos tivessem
visitado a Porciúncula nos dois
primeiros dias de agosto. O mesmo se
pode dizer da peregrinação a
Santiago de Compostela: de fato, o
Papa Calisto II, em 1122, concedeu
que se celebrasse o Jubileu naquele
Santuário sempre que a festa do
apóstolo Tiago caísse num domingo.



É bom que continue esta modalidade
“generalizada” de celebrações
jubilares, de modo que a força do
perdão de Deus sustente e
acompanhe o caminho das
comunidades e das pessoas.

Não é por acaso que a peregrinação
representa um elemento
fundamental de todo o evento
jubilar. Pôr-se a caminho é típico de
quem procura o sentido da vida. A
peregrinação a pé favorece muito a
redescoberta do valor do silêncio, do
esforço, da essencialidade. Também
no próximo ano, os peregrinos de
esperança não deixarão de percorrer
caminhos antigos e modernos para
viver intensamente a experiência
jubilar. Além disso, na própria
cidade de Roma, haverá itinerários
de fé que se juntarão aos tradicionais
das catacumbas e das Sete Igrejas.
Deslocar-se de um país a outro como
se as fronteiras estivessem
superadas, passar de uma cidade a



outra contemplando a criação e as
obras de arte, permitirá acumular
experiências e culturas diferentes e
levar dentro de si, harmonizada pela
oração, a beleza que faz agradecer a
Deus as maravilhas que Ele realizou.
As igrejas jubilares, ao longo dos
percursos e em Roma, poderão ser
oásis de espiritualidade onde é
possível restaurar o caminho da fé e
saciar a sede nas fontes da
esperança, a começar pelo
sacramento da Reconciliação, ponto
de partida insubstituível de um
verdadeiro caminho de conversão.
Nas Igrejas particulares, deve ser
dada uma atenção especial à
preparação dos sacerdotes e dos fiéis
para as Confissões e para o acesso a
este sacramento na sua forma
individual.

Aos fiéis das Igrejas Orientais,
sobretudo àqueles que já estão em
plena comunhão com o Sucessor de
Pedro, quero dirigir um convite



particular a cumprir esta
peregrinação. Eles que tanto
sofreram, muitas vezes até à morte,
pela sua fidelidade a Cristo e à Igreja,
hão de sentir-se particularmente
bem-vindos a Roma, que também é
Mãe para eles e conserva tantas
memórias da sua presença. A Igreja
Católica, que está enriquecida pelas
suas liturgias muito antigas e pela
teologia e espiritualidade dos Padres,
monges e teólogos, quer exprimir
simbolicamente o acolhimento deles
e dos irmãos e irmãs ortodoxos, num
tempo em que vivem já a
peregrinação da Via-Sacra, sendo
muitas vezes obrigados a deixar as
suas terras de origem, as suas terras
santas, de onde a violência e a
instabilidade os expulsam rumo a
países mais seguros. Para eles, a
experiência de ser amados pela
Igreja, que não os abandonará mas
há de acompanhá-los para onde quer
que forem, torna ainda mais forte o
sinal do Jubileu.



6. O Ano Santo de 2025 está em
continuidade com os anteriores
eventos de graça. No último Jubileu
ordinário, atravessou-se o limiar dos
dois mil anos do nascimento de Jesus
Cristo. Em seguida, no dia 13 de
março de 2015, proclamei um Jubileu
extraordinário com o objetivo de
manifestar e permitir encontrar o
“Rosto da misericórdia” de Deus,[3]

anúncio central do Evangelho para
toda a pessoa e em cada época. Agora
chegou o momento de um novo
Jubileu, em que se abre novamente
de par em par a Porta Santa para
oferecer a experiência viva do amor
de Deus, que desperta no coração a
esperança segura da salvação em
Cristo. Ao mesmo tempo, este Ano
Santo orientará o caminho rumo a
outra data fundamental para todos
os cristãos: de fato, em 2033,
celebrar-se-ão os dois mil anos da
Redenção, realizada por meio da
paixão, morte e ressurreição do
Senhor Jesus. Abre-se, assim, diante



de nós um percurso marcado por
grandes etapas, nas quais a graça de
Deus precede e acompanha o povo
que caminha zeloso na fé, diligente
na caridade e perseverante na
esperança (cf. 1 Ts 1, 3).

Sustentado por tão longa tradição e
certo de que este Ano Jubilar poderá
ser, para toda a Igreja, uma intensa
experiência de graça e de esperança,
estabeleço que a Porta Santa da
Basílica de São Pedro, no Vaticano,
seja aberta a 24 de dezembro do
corrente ano de 2024, iniciando-se
assim o Jubileu Ordinário. No
domingo seguinte, 29 de dezembro
de 2024, abrirei a Porta Santa da
minha catedral de São João de
Latrão, que celebrará, no dia 9 de
novembro deste ano, 1700 anos da
sua dedicação. Posteriormente, no
dia 1 de janeiro de 2025, Solenidade
de Santa Maria Mãe de Deus, será
aberta a Porta Santa da Basílica
Papal de Santa Maria Maior. Por fim,



no domingo 5 de janeiro de 2025,
será aberta a Porta Santa da Basílica
Papal de São Paulo Fora dos Muros.
Estas últimas três Portas Santas serão
fechadas no domingo 28 de
dezembro do mesmo ano.

Estabeleço ainda que, no domingo 29
de dezembro de 2024, em todas as
catedrais e concatedrais, os Bispos
diocesanos celebrem a Santa Missa
como abertura solene do Ano Jubilar,
segundo o Ritual que será preparado
para a ocasião. Quanto à celebração
na igreja concatedral, o Bispo poderá
ser substituído por um Delegado,
propositadamente designado. A
peregrinação, desde a igreja
escolhida para a concentração até à
catedral, seja o sinal do caminho de
esperança que, iluminado pela
Palavra de Deus, une os cristãos.
Durante o percurso, leiam-se
algumas passagens deste Documento
e anuncie-se ao povo a Indulgência
Jubilar, que poderá ser obtida



segundo as prescrições contidas no
mesmo Ritual para a celebração do
Jubileu nas Igrejas particulares.
Durante o Ano Santo, que terminará
nas Igrejas particulares no domingo
28 de dezembro de 2025, zele-se para
que o Povo de Deus possa acolher,
com plena participação, tanto o
anúncio de esperança da graça de
Deus, como os sinais que atestam a
sua eficácia.

O Jubileu Ordinário terminará com o
encerramento da Porta Santa da
Basílica Papal de São Pedro, no
Vaticano, na solenidade da Epifania
do Senhor, dia 6 de janeiro de 2026.
Que a luz da esperança cristã chegue
a cada pessoa, como mensagem do
amor de Deus dirigida a todos. E que
a Igreja seja testemunha fiel deste
anúncio em todas as partes do
mundo.

Sinais de esperança



7. Além de beber a esperança na
graça de Deus, somos também
chamados a descobri-la nos sinais
dos tempos, que o Senhor oferece.
Como afirma o Concílio Vaticano II,
“é dever da Igreja investigar a todo o
momento os sinais dos tempos, e
interpretá-los à luz do Evangelho;
para que assim possa responder, de
modo adaptado em cada geração, às
eternas perguntas dos homens
acerca do sentido da vida presente e
da futura, e da relação entre ambas”.
[4] Por isso, para não cair na tentação
de nos considerarmos subjugados
pelo mal e pela violência, é
necessário prestar atenção a tanto
bem que existe no mundo. Porém, os
sinais dos tempos, que contêm o
anseio do coração humano, carecido
da presença salvífica de Deus, pedem
para ser transformados em sinais de
esperança.

8. Que o primeiro sinal de esperança
se traduza em paz para o mundo,



mais uma vez imerso na tragédia da 
guerra. Esquecida dos dramas do
passado, a humanidade encontra-se
de novo submetida a uma difícil
prova que vê muitas populações
oprimidas pela brutalidade da
violência. Faltará ainda a esses povos
algo que não tenham já sofrido?
Como é possível que o seu
desesperado grito de ajuda não
impulsione os responsáveis das
Nações a querer terminar os
demasiados conflitos regionais,
cientes das consequências que daí
podem derivar a nível mundial? Será
excessivo sonhar que as armas se
calem e deixem de difundir
destruição e morte? O Jubileu
recorde que serão “chamados filhos
de Deus” todos aqueles que
“promovem a paz” (Mt 5, 9). A
necessidade da paz interpela a todos
e impõe a prossecução de projetos
concretos. Que não falte o empenho
da diplomacia para construir, de
forma corajosa e criativa, espaços de



negociação em vista de uma paz
duradoura.

9. Olhar para o futuro com esperança
equivale a ter também uma visão da
vida carregada de entusiasmo para
transmitir. Infelizmente, em muitas
situações, temos de constatar que
falta esta perspectiva. A primeira
consequência é a perda do desejo de
transmitir a vida. Por causa dos
ritmos frenéticos da vida, dos receios
face ao futuro, da falta de garantias
laborais e de adequada proteção
social, de modelos sociais ditados
mais pela procura do lucro do que
pelo cuidado das relações humanas,
assiste-se em vários países a uma
preocupante queda da natalidade. Já
em outros contextos, “culpar o
incremento demográfico em vez do
consumismo exacerbado e seletivo
de alguns é uma forma de não
enfrentar os problemas”.[5]



A abertura à vida, com uma
maternidade e uma paternidade
responsáveis, é o projeto que o
Criador inscreveu no coração e no
corpo dos homens e das mulheres,
uma missão que o Senhor confia aos
cônjuges e ao seu amor. Além do
empenho legislativo dos Estados, é
urgente que não lhes falte o apoio
convicto das comunidades cristãs e
de toda a comunidade civil em todas
as suas componentes, porque o 
desejo dos jovens de gerar novos
filhos e filhas, como fruto da
fecundidade do seu amor, dá futuro a
toda a sociedade e é uma questão de
esperança: depende da esperança e
gera esperança.

Por isso, a comunidade cristã deve
ser a primeira a apoiar a necessidade
de uma aliança social em prol da
esperança, que seja inclusiva e não
ideológica, e trabalhe por um futuro
marcado pelo sorriso de tantos
meninos e meninas que, em muitas



partes do mundo, venham encher os
demasiados berços vazios. Todos, na
realidade, sentem a necessidade de
recuperar a alegria de viver, porque
o ser humano, criado à imagem e
semelhança de Deus (cf. Gn 1, 26),
não pode contentar-se com
sobreviver ou ir vivendo nem se
conformar com o tempo presente,
satisfazendo-se com realidades
apenas materiais. Isto fecha-nos no
individualismo e corrói a esperança,
gerando uma tristeza que se aninha
no coração, tornando-nos amargos e
impacientes.

10. No Ano Jubilar, seremos
chamados a ser sinais palpáveis de
esperança para muitos irmãos e
irmãs que vivem em condições de
dificuldade. Penso nos presos que,
privados de liberdade, além da
dureza da reclusão, experimentam
dia a dia o vazio afetivo, as restrições
impostas e, em não poucos casos, a
falta de respeito. Proponho aos



Governos que, no Ano Jubilar,
tomem iniciativas que lhes restituam
esperança: formas de amnistia ou de
perdão da pena, que ajudem as
pessoas a recuperar a confiança em
si mesmas e na sociedade; percursos
de reinserção na comunidade, aos
quais corresponda um compromisso
concreto de cumprir as leis.

Trata-se de um apelo antigo que,
provindo da Palavra de Deus,
permanece com todo o seu valor
sapiencial ao invocar atos de
clemência e libertação que permitam
recomeçar: “Santificareis o
quinquagésimo ano e proclamareis
no país a liberdade para todos os
seus habitantes” (Lv 25, 10). O que
está estabelecido na Lei mosaica é
retomado pelo profeta Isaías: “O
Senhor (…) mandou-me levar a boa-
nova aos pobres, curar os corações
feridos, proclamar a anistia aos
detentos, a libertação aos
prisioneiros, promulgar o ano da



graça” (Is 61, 1-2). São palavras que
Jesus fez suas no início do seu
ministério, declarando em Si mesmo
o cumprimento do “um ano da graça
do Senhor” (Lc 4, 19). Em todos os
cantos da terra, os cristãos,
especialmente os Pastores, façam-se
intérpretes destes pedidos, formando
uma só voz que peça corajosamente
condições dignas para quem está
recluso, respeito pelos direitos
humanos e sobretudo a abolição da
pena de morte, uma medida
inadmissível para a fé cristã que
aniquila qualquer esperança de
perdão e renovação.[6] A fim de
oferecer aos presos um sinal
concreto de proximidade, eu mesmo
desejo abrir uma Porta Santa numa
prisão, para que seja para eles um
símbolo que os convida a olhar o
futuro com esperança e renovado
compromisso de vida.

11. Sinais de esperança hão de ser
oferecidos aos doentes, que se



encontram em casa ou no hospital.
Que os seus sofrimentos encontrem
alívio na proximidade de pessoas
que os visitem e no carinho que
recebem! As obras de misericórdia
são também obras de esperança, que
despertam nos corações sentimentos
de gratidão. E que a gratidão chegue
a todos os profissionais de saúde que,
em condições tantas vezes difíceis,
desempenham a sua missão com
solícito cuidado pelas pessoas
doentes e mais frágeis.

Que não falte a atenção inclusiva por
todos aqueles que, encontrando-se
em condições de vida
particularmente extenuantes,
experimentam a sua própria
fragilidade, de modo especial se
sofrem de patologias ou deficiências
que limitam fortemente a autonomia
pessoal. O cuidado para com eles é
um hino à dignidade humana, um
canto de esperança que exige a
sincronização de toda a sociedade.



12. E de sinais de esperança também
têm necessidade aqueles que, em si
mesmos, a representam: os jovens.
Muitas vezes, infelizmente, veem
desmoronar-se os seus sonhos. Não
os podemos decepcionar: o futuro
funda-se no seu entusiasmo. Como é
belo vê-los irradiar energia, por
exemplo, quando voluntariamente
arregaçam as mangas e se
comprometem nas situações de
calamidade e mal-estar social! Já é
triste ver jovens sem esperança; se
bem que se torna inevitável viver o
presente na melancolia e no tédio
quando o futuro é incerto e
impermeável aos sonhos, o estudo
não oferece saídas e a falta de
emprego ou de um trabalho
suficientemente estável corre o risco
de suprimir os desejos. A ilusão das
drogas, o risco da transgressão e a
busca do efêmero criam nos jovens,
mais do que nos outros, confusão e
escondem-lhes a beleza e o sentido
da vida, fazendo-os escorregar para



abismos escuros e impelindo-os a
gestos autodestrutivos. Por isso, que
o Jubileu seja, na Igreja, ocasião para
um impulso a favor deles: com
renovada paixão, cuidemos dos
adolescentes, dos estudantes, dos
namorados, das gerações jovens!
Mantenhamo-nos próximo dos
jovens, alegria e esperança da Igreja
e do mundo!

13. Não poderão faltar sinais de
esperança em relação aos migrantes,
que deixam a sua terra à procura de
uma vida melhor para si e para as
suas famílias. Que as suas
expectativas não sejam frustradas
por preconceitos e isolamentos! Ao
acolhimento, que no respeito pela
sua dignidade abre os braços a cada
um deles, junte-se a
responsabilidade, de modo que a
ninguém seja negado o direito de
construir um futuro melhor. A tantos
exilados, deslocados e refugiados que,
por acontecimentos internacionais



controversos, são forçados a fugir
para evitar guerras, violência e
discriminação, sejam garantidos a
segurança e o acesso ao trabalho e à
instrução, instrumentos necessários
para a sua inserção no novo contexto
social.

Possa a comunidade cristã estar
sempre pronta a defender os direitos
dos mais frágeis. Generosamente
abra de par em par as portas do
acolhimento, para que nunca falte a
ninguém a esperança de uma vida
melhor. Ressoe nos corações a
Palavra do Senhor que, na grande
parábola do juízo final, disse: “Era
estrangeiro e me recebestes em
casa”, porque “todas as vezes que
fizestes isso a um dos menores de
meus irmãos, foi a mim que o
fizestes” (Mt 25, 35.40).

14. Sinais de esperança merecem os 
idosos, que muitas vezes
experimentam a solidão e o



sentimento de abandono. Valorizar o
tesouro que eles são, a sua
experiência de vida, a sabedoria que
trazem consigo e a contribuição que
podem dar, é um empenho da
comunidade cristã e da sociedade
civil, chamadas a trabalhar em
conjunto em prol da aliança entre as
gerações.

Dirijo um pensamento particular aos 
avôs e às avós, que representam a
transmissão da fé e da sabedoria de
vida às gerações mais jovens. Sejam
amparados pela gratidão dos filhos e
pelo amor dos netos, que neles
encontram as suas raízes,
compreensão e estímulo.

15. E sentidamente, invoco a
esperança para os milhares de
milhões de pobres, a quem muitas
vezes falta o necessário para viver.
Face à sucessão de renovadas ondas
de empobrecimento, corre-se o risco
de nos habituarmos e resignarmos.



Mas não podemos desviar o olhar de
situações tão dramáticas, que se
veem já em todos os lugares, e não
apenas em certas zonas do mundo.
Todos os dias encontramos pessoas
pobres ou empobrecidas e, às vezes,
podem ser nossas vizinhas de casa.
Frequentemente, não têm onde
morar nem alimentação suficiente
para o dia. Sofrem a exclusão e a
indiferença de muitos. É escandaloso
que, num mundo dotado de enormes
recursos destinados em grande parte
para armas, os pobres sejam “a
maioria (…), milhares de milhões de
pessoas. Hoje são mencionados nos
debates políticos e econômicos
internacionais, mas com frequência
parece que os seus problemas se
coloquem como um apêndice, como
uma questão que se acrescenta quase
por obrigação ou perifericamente,
quando não são considerados meros
danos colaterais. Com efeito, na hora
da implementação concreta,
permanecem frequentemente no



último lugar”.[7] Não esqueçamos: os
pobres são quase sempre vítimas,
não os culpados.

Apelos em favor da esperança

16. Fazendo ecoar a palavra antiga
dos profetas, o Jubileu lembra que os 
bens da terra se destinam a todos, e
não a poucos privilegiados. É preciso
que seja generoso quem possui
riquezas, reconhecendo o rosto dos
irmãos em necessidade. Penso de
modo particular naqueles que
carecem de água e alimentação: a
fome é uma chaga escandalosa no
corpo da nossa humanidade, e exige
que todos despertem sua
consciência. Renovo o apelo para
que, “com o dinheiro usado em
armas e outras despesas militares,
constituamos um Fundo global para
acabar de vez com a fome e para o
desenvolvimento dos países mais
pobres, a fim de que os seus
habitantes não recorram a soluções



violentas ou enganadoras, nem
precisem de abandonar os seus
países à procura de uma vida mais
digna”.[8]

Outro convite premente que desejo
fazer, tendo em vista o Ano Jubilar,
destina-se às nações mais ricas, para
que reconheçam a gravidade de
muitas decisões tomadas e
estabeleçam o perdão das dívidas dos
países que nunca poderão pagá-las.
Mais do que magnanimidade, é uma
questão de justiça, agravada hoje por
uma nova forma de desigualdade de
que se vai tomando consciência:
“Com efeito, há uma verdadeira
‘dívida ecológica’, particularmente
entre o Norte e o Sul, ligada a
desequilíbrios comerciais com
consequências no âmbito ecológico e
com o uso desproporcionado dos
recursos naturais efetuado
historicamente por alguns países”.
[9]Como ensina a Sagrada Escritura, a
terra pertence a Deus e todos nós



vivemos nela como “estrangeiros e
hóspedes” (Lv 25, 23). Se queremos
verdadeiramente preparar no
mundo a senda da paz, empenhemo-
nos em remediar as causas remotas
das injustiças, reformulemos as
dívidas injustas e insolventes,
saciemos os famintos.

17. Durante o próximo Jubileu,
ocorrerá um aniversário muito
significativo para todos os cristãos:
completam-se 1700 anos da
celebração do primeiro grande
Concílio ecumênico, o de Niceia. É
bom lembrar que já em diversas
ocasiões, desde os tempos
apostólicos, os Pastores se reuniram
em assembleia com a finalidade de
tratar temáticas doutrinais e
questões disciplinares. Nos primeiros
séculos da fé, multiplicaram-se os
Sínodos tanto no Oriente como no
Ocidente cristão, mostrando como
era importante guardar a unidade do
Povo de Deus e o anúncio fiel do



Evangelho. O Ano Jubilar poderá ser
uma importante oportunidade para
tornar concreto este modo sinodal,
que hoje a comunidade cristã sente
como expressão cada vez mais
necessária para melhor
corresponder à urgência da
evangelização: todos os batizados,
cada qual com o próprio carisma e
ministério, se sintam
corresponsáveis pela mesma a fim de
que muitos sinais de esperança deem
testemunho da presença de Deus no
mundo.

O Concílio de Niceia teve a missão de
preservar a unidade, então
seriamente ameaçada pela negação
da plena divindade de Jesus Cristo e
da sua igualdade com o Pai.
Estiveram presentes cerca de
trezentos Bispos que, convocados sob
impulso do imperador Constantino
em 20 de maio de 325, se reuniram
no palácio imperial. Depois de vários
debates, todos, com a graça do



Espírito, se reconheceram no
Símbolo de fé que ainda hoje
professamos no Celebração
Eucarística dominical. Os Padres
conciliares quiseram iniciar aquele
Símbolo empregando pela primeira
vez a expressão “Nós cremos”,[10]

testemunhando que, naquele “Nós”,
todas as Igrejas se encontravam em
comunhão e todos os cristãos
professavam a mesma fé.

O Concílio de Niceia é um marco na
história da Igreja. O aniversário da
sua realização convida os cristãos a
se unirem no louvor e agradecimento
à Santíssima Trindade e, em
particular, a Jesus Cristo, o Filho de
Deus, “consubstancial ao Pai”,[11] que
nos revelou este mistério de amor.
Mas Niceia constitui também um
convite a todas as Igrejas e
Comunidades eclesiais para
avançarem rumo à unidade visível,
não se cansando de procurar formas
apropriadas para corresponder



plenamente à oração de Jesus: “Que
todos sejam um como tu, Pai, estás
em mim e eu em ti, e para que eles
estejam em nós, a fim de que o
mundo creia que tu me enviaste” (Jo
17, 21).

O Concílio de Niceia também debateu
a data da Páscoa. A este respeito,
ainda hoje existem posições
diferentes, que impedem de celebrar,
no mesmo dia, o evento fundante da
fé. Por uma circunstância
providencial, isso acontecerá
precisamente no ano de 2025. Seja
isto um apelo a todos os cristãos do
Oriente e do Ocidente para darem
resolutamente um passo rumo à
unidade em torno duma data comum
para a Páscoa. Vale a pena recordar
que muitos desconhecem as
controvérsias do passado e não
entendem como possam subsistir
divisões a tal propósito.

Ancorados na esperança



18. A esperança forma, juntamente
com a fé e a caridade, o tríptico das
“virtudes teologais”, que exprimem a
essência da vida cristã (cf. 1 Cor 13,
13; 1 Ts 1, 3). No dinamismo
indivisível das três, a esperança é a
virtude que imprime, por assim
dizer, a orientação, indicando a
direção e a finalidade da existência
cristão. Por isso, o apóstolo Paulo
convida-nos a ser “alegres por causa
da esperança, fortes nas tribulações,
perseverantes na oração” (Rm 12,
12). Assim deve ser; precisamos
transbordar de esperança (cf. Rm 15,
13) para testemunhar de modo
credível e atraente a fé e o amor que
trazemos no coração; para que a fé
seja jubilosa, a caridade entusiasta;
para que cada um seja capaz de
oferecer ao menos um sorriso, um
gesto de amizade, um olhar fraterno,
uma escuta sincera, um serviço
gratuito, sabendo que, no Espírito de
Jesus, isso pode tornar-se uma
semente fecunda de esperança para



quem o recebe. Mas qual é o
fundamento da nossa esperança?
Para compreender, é bom considerar
as razões da nossa esperança (cf. 1
Ped 3, 15).

19. “Creio na vida eterna”:[12] assim
professa a nossa fé, e a esperança
cristã encontra nestas palavras um
ponto fundamental de apoio. De fato,
“é a virtude teologal pela qual
desejamos (…) a vida eterna como
nossa felicidade”.[13] O Concílio
Ecumênico Vaticano II afirma: “Se
faltam o fundamento divino e a
esperança da vida eterna, a
dignidade humana é gravemente
lesada, como tantas vezes se verifica
nos nossos dias, e os enigmas da vida
e da morte, do pecado e da dor ficam
sem solução, o que frequentemente
leva os homens ao desespero”.[14] Por
outro lado, em virtude da esperança
na qual fomos salvos, vendo passar o
tempo, temos a certeza de que a
história da humanidade e a de cada



um de nós não correm para uma
meta sem saída nem para um abismo
escuro, mas estão orientadas para o
encontro com o Senhor da glória. Por
isso vivemos na expectativa do seu
regresso e na esperança de vivermos
n’Ele para sempre: é com este
espírito que fazemos nossa aquela
comovente invocação dos primeiros
cristãos com que termina a Sagrada
Escritura: “Vem, Senhor Jesus!” (Ap
22, 20).

20. Jesus morto e ressuscitado é o
coração da nossa fé. São Paulo, ao
enunciar este conteúdo em poucas
palavras (usa só quatro verbos),
transmite-nos o “núcleo” da nossa
esperança. “Transmiti-vos, em
primeiro lugar, aquilo que eu mesmo
tinha recebido, a saber: que Cristo
morreu por nossos pecados, segundo
as Escrituras; que foi sepultado; que,
ao terceiro dia, ressuscitou, segundo
as Escrituras; e que apareceu a Cefas
e, depois aos Doze” (1 Cor 15, 3-5).



Cristo morreu, foi sepultado,
ressuscitou, apareceu. Por nós,
passou através do drama da morte. O
amor do Pai ressuscitou-O na força
do Espírito, fazendo da sua
humanidade as primícias da
eternidade para a nossa salvação. A
esperança cristã consiste
precisamente nisto: face à morte
onde tudo parece acabar, através de
Cristo e da sua graça que nos foi
comunicada no Batismo, recebe-se a
certeza de que “a vida não é tirada,
mas transformada”,[15] para sempre.
Com efeito, sepultados juntamente
com Cristo no Batismo, recebemos
n’Ele, ressuscitado, o dom de uma
vida nova, que derruba o muro da
morte, fazendo dela uma passagem
para a eternidade.

E se diante da morte, dolorosa
separação que nos obriga a deixar os
nossos entes queridos, não é possível
qualquer retórica, o Jubileu oferecer-
nos-á a oportunidade de descobrir,



com imensa gratidão, o dom daquela
vida nova recebida no Batismo,
capaz de transfigurar o seu drama. É
significativo repensar, no contexto
jubilar, como este mistério foi
compreendido desde os primeiros
séculos da fé. Durante muito tempo,
por exemplo, os cristãos construíram
a pia batismal em forma octogonal, e
ainda hoje podemos admirar muitos
batistérios antigos que mantêm esta
forma, como em São João de Latrão
na cidade de Roma. Indica que, na
fonte batismal, se inaugura o oitavo
dia, isto é, o da ressurreição, o dia
que ultrapassa o ritmo habitual,
marcado pela cadência semanal,
abrindo assim o ciclo do tempo à
dimensão da eternidade, à vida que
dura para sempre: esta é a meta para
a qual tendemos na nossa
peregrinação terrena (cf. Rm 6, 22).

O testemunho mais convincente
desta esperança nos é oferecido pelos
mártires que, firmes na fé em Cristo



ressuscitado, foram capazes de
renunciar à própria vida da terra
para não trair o seu Senhor. Temos
mártires em todas as épocas e são
numerosos – e talvez mais do que
nunca nos nossos dias – como
confessores da vida que não tem fim.
Precisamos conservar o seu
testemunho para tornar fecunda a
nossa esperança.

Estes mártires, pertencentes às
diferentes tradições cristãs, são
também sementes de unidade,
porque exprimem o ecumenismo do
sangue. Durante o Jubileu desejo
ardentemente que não falte uma
celebração ecumênica para
evidenciar a riqueza do testemunho
destes Mártires.

21. Então, que será de nós depois da
morte? Com Jesus, além deste limiar,
há a vida eterna, que consiste na
plena comunhão com Deus, na
contemplação e participação do seu



amor infinito. Tudo o que agora
vivemos na esperança, veremos
então na realidade. A propósito,
escreveu Santo Agostinho: “Quando
estiver unido a ti com todo o meu ser,
não mais sentirei dor ou cansaço.
Minha vida será verdadeiramente
vida, toda plena de ti”.[16] Então, o
que caracterizará tal plenitude de
comunhão? O ser feliz. A felicidade é
a vocação do ser humano, uma meta
que diz respeito a todos.

Mas, o que é a felicidade? Que
felicidade esperamos e desejamos?
Não uma alegria passageira, uma
satisfação efêmera que, uma vez
alcançada, volta sempre a pedir
mais, numa espiral de avidez em que
o espírito humano nunca se encontra
saciado, antes sente-se cada vez mais
vazio. Precisamos de uma felicidade
que se cumpra definitivamente
naquilo que nos realiza, ou seja, no
amor, para poder dizer já agora: sou
amado, logo existo; e existirei para



sempre no Amor que não desilude e
do qual nada e ninguém me poderá
separar. Recordemos ainda as
palavras do Apóstolo: “Tenho a
certeza que nem a morte, nem a vida,
nem os anjos, nem os poderes
celestiais, nem o presente nem o
futuro, nem as forças cósmicas, nem
a altura, nem a profundeza, nem
outra criatura qualquer será capaz
de nos separar do amor de Deus por
nós, manifestado em Cristo Jesus,
nosso Senhor” (Rm 8, 38-39).

22. Outra realidade ligada à vida
eterna é o juízo de Deus, quer no
termo da nossa existência quer no
fim dos tempos. Muitas vezes a arte
tentou representá-lo – pensemos na
obra-prima de Michelangelo, na
Capela Sistina –, atendo-se à
concepção teológica da época e
transmitindo um sentimento de
temor a quem o observa. Se é justo
preparar-se com viva consciência e
seriedade para o momento que



recapitula a existência, ao mesmo
tempo é necessário fazê-lo sempre na
dimensão da esperança, virtude
teologal que sustenta a vida e nos
permite não cair no medo. O juízo de
Deus, que é amor (cf. 1 Jo 4, 8.16), só
poderá ser baseado no amor,
especialmente naquele que tivermos,
ou não, praticado para com os mais
necessitados, nos quais Cristo, o
próprio Juiz, está presente (cf. Mt 25,
31-46). Trata-se, portanto, de um
juízo diferente do juízo dos homens e
dos tribunais terrenos; deve ser
entendido como uma relação de
verdade com Deus-amor e consigo
mesmo dentro do mistério
insondável da misericórdia divina. A
Sagrada Escritura afirma a este
respeito: “ensinastes a vosso povo
que o justo deve amar os seres
humanos. Além disso destes a vossos
filhos a bela esperança de que
concedeis o arrependimento depois
dos pecados (…), para que, quando
somos julgados, contemos com vossa



misericórdia” (Sab 12, 19.22). Como
escreveu Bento XVI, “no momento do
Juízo, experimentamos e acolhemos
este prevalecer do seu amor sobre
todo o mal no mundo e em nós. A dor
do amor torna-se a nossa salvação e
a nossa alegria”.[17]

Por conseguinte, o juízo diz respeito
à salvação na qual esperamos e que
Jesus nos obteve com a sua morte e
ressurreição. Visa abrir ao encontro
definitivo com Ele. E, como em tal
contexto não se pode pensar que o
mal cometido permaneça oculto, o
mesmo precisa ser purificado, para
nos permitir a passagem definitiva
ao amor de Deus. Compreende-se,
neste sentido, a necessidade de rezar
por aqueles que concluíram o
caminho terreno: uma solidariedade
na intercessão orante que encontra a
sua eficácia na comunhão dos santos,
no vínculo comum que nos une em
Cristo, primogênito da criação.
Assim, a Indulgência Jubilar, em



virtude da oração, destina-se de
modo particular a todos aqueles que
nos precederam, para que obtenham
plena misericórdia.

23. De fato, a indulgência permite-nos
descobrir como é ilimitada a
misericórdia de Deus. Não é por
acaso que, na antiguidade, o termo
“misericórdia” era cambiável com o
de “indulgência”, precisamente
porque pretende exprimir a
plenitude do perdão de Deus que não
conhece limites.

O sacramento da Penitência assegura-
nos que Deus apaga os nossos
pecados. Vêm à mente, com toda a
sua carga de consolação, estas
palavras do Salmo: “Pois ele te
perdoa toda culpa, e cura toda a tua
enfermidade; da sepultura ele salva a
tua vida e te cerca de carinho e
compaixão (…). O Senhor é
indulgente, é favorável, é paciente, é
bondoso e compassivo (…). Não nos



trata segundo os nossos pecados,
nem nos castiga segundo as nossas
culpas. Quanto os céus por sobre a
terra se elevam, tanto é grande o seu
amor aos que o temem: quanto dista
o nascente do poente, tanto afasta
para longe nossos crimes” (Sal 103,
3-4.8.10-12). A Reconciliação
sacramental não é apenas uma
estupenda oportunidade espiritual,
mas representa um passo decisivo,
essencial e indispensável no caminho
de fé de cada um. Ali permitimos ao
Senhor que destrua os nossos
pecados, sare o nosso coração, nos
levante e abrace, nos faça conhecer o
seu rosto terno e compassivo. Na
verdade, não há modo melhor de
conhecer a Deus do que deixar-se
reconciliar por Ele (cf. 2 Cor 5, 20),
saboreando o seu perdão. Por isso,
não renunciemos à Confissão, mas
descubramos a beleza do Sacramento
da cura e da alegria, a beleza do
perdão dos pecados.



Todavia o pecado, como sabemos por
experiência pessoal, “deixa a sua
marca”, traz consigo consequências:
não só exteriores, como
consequências do mal cometido, mas
também interiores, pois “todo o
pecado, mesmo venial, traz consigo
um apego desordenado às criaturas,
o qual precisa de ser purificado, quer
nesta vida quer depois da morte, no
estado que se chama Purgatório”.[18]

Assim, na nossa débil humanidade
atraída pelo mal, permanecem
“efeitos residuais do pecado”. São
tirados pela indulgência, sempre por
graça de Cristo, o Qual, como
escreveu São Paulo VI, é “a nossa
‘indulgência’”.[19] A Penitenciaria
Apostólica providenciará à
emanação das disposições
necessárias para poder obter e
tornar efetiva a prática da
Indulgência Jubilar.

Uma tal experiência repleta de
perdão não pode deixar de abrir o



coração e a mente para perdoar.
Perdoar não muda o passado, não
pode modificar o que já aconteceu;
no entanto, o perdão pode-nos
permitir mudar o futuro e viver de
forma diferente, sem rancor, ódio e
vingança. O futuro iluminado pelo
perdão permite ler o passado com
olhos diversos, mais serenos, mesmo
que ainda banhados de lágrimas.

No passado Jubileu extraordinário,
instituí os Missionários da
Misericórdia, que continuam a
desempenhar uma missão
importante. Que eles exerçam o seu
ministério também durante o
próximo Jubileu, restituindo
esperança e perdoando todas as
vezes que um pecador se dirija a eles
de coração aberto e espírito
arrependido. Continuem a ser
instrumentos de reconciliação, e
ajudem a olhar para o futuro com a
esperança do coração que provém da
misericórdia do Pai. Espero que os



Bispos possam valer-se do seu
precioso serviço, sobretudo
enviando-os onde a esperança está
posta a dura prova, como nas
prisões, nos hospitais e nos lugares
onde a dignidade da pessoa é
espezinhada, nas situações mais
desfavorecidas e nos contextos de
maior degradação, para que
ninguém fique privado da
possibilidade de receber o perdão e a
consolação de Deus.

24. A esperança encontra, na Mãe de
Deus, a sua testemunha mais
elevada. N’Ela vemos como a
esperança não é um efêmero
otimismo, mas dom de graça no
realismo da vida. Como todas as
mães, cada vez que olhava para o
Filho pensava no seu futuro, e
certamente no coração trazia
gravadas aquelas palavras que
Simeão Lhe dirigira no templo: “Este
menino vai ser causa tanto de queda
como de reerguimento para muitos



em Israel. Ele será um sinal de
contradição. Assim serão revelados
os pensamentos de muitos corações.
Quanto a ti, uma espada te
traspassará a alma” (Lc 2, 34-35). E
aos pés da cruz, enquanto via Jesus
inocente sofrer e morrer, embora
atravessada por terrível angústia,
repetia o seu “sim”, sem perder a
esperança e a confiança no Senhor.
Desta forma, cooperava em nosso
favor no cumprimento do que
dissera seu Filho ao anunciar que Ele
teria de “devia sofrer muito, ser
rejeitado pelos anciãos, pelos sumos
sacerdotes e doutores da Lei; devia
ser morto, e ressuscitar depois de
três dias” (Mc 8, 31), e no parto
daquela dor oferecida por amor
tornava-Se nossa Mãe, Mãe da
esperança. Não é por acaso que a
piedade popular continua a invocar a
Virgem Santa como Stella Maris, um
título expressivo da esperança segura
de que, nas tempestuosas vicissitudes
da vida, a Mãe de Deus vem em



nosso auxílio, apoia-nos e convida-
nos a ter fé e a continuar a esperar.

A propósito, apraz-me recordar que o
Santuário de Nossa Senhora de
Guadalupe, na Cidade do México,
está se preparando para celebrar, em
2031, os 500 anos da primeira
aparição da Virgem. Através do
jovem Juan Diego, a Mãe de Deus
fazia-nos chegar uma revolucionária
mensagem de esperança que, ainda
hoje, repete a todos os peregrinos e
fiéis: “Porventura não estou aqui Eu,
que sou tua Mãe?”[20]Uma mensagem
semelhante é impressa nos corações,
em tantos Santuários Marianos
espalhados pelo mundo, metas de
inúmeros peregrinos que confiam à
Mãe de Deus preocupações,
sofrimentos e anseios. Neste Ano
Jubilar, que os Santuários sejam
lugares sagrados de acolhimento e
espaços privilegiados para gerar
esperança. Aos peregrinos que
vierem a Roma, convido-os a fazer



uma parada orante nos Santuários
Marianos da cidade a fim de venerar
a Virgem Maria e invocar a sua
proteção. Estou confiante de que
todos, especialmente aqueles que
sofrem e estão atribulados, poderão
experimentar a proximidade da mais
afetuosa das mães, que nunca
abandona os seus filhos; Ela que é,
para o santo Povo de Deus, “sinal de
esperança segura e de consolação”.[21]

25. No caminho rumo ao Jubileu,
voltemos à Sagrada Escritura e
sintamos, dirigidas a nós, estas
palavras: “Nós que procuramos
refúgio n’Ele, encontramos grande
estímulo agarrando-nos à esperança
proposta. Nessa esperança, temos
como que uma âncora segura e firme
da alma, que penetra até ao interior
do véu, onde Jesus entrou como
nosso precursor” (Heb 6, 18-20). É
um forte convite a nunca perder a
esperança que nos foi dada, a mantê-



la firme, encontrando refúgio em
Deus.

A imagem da âncora é sugestiva para
compreender a estabilidade e a
segurança que possuímos no meio
das águas agitadas da vida, se
confiarmos no Senhor Jesus. As
tempestades nunca poderão
prevalecer, porque estamos
ancorados na esperança da graça,
capaz de nos fazer viver em Cristo,
superando o pecado, o medo e a
morte. Esta esperança, muito maior
do que as satisfações cotidianas e as
melhorias nas condições de vida,
transporta-nos para além das
provações e exorta-nos a caminhar
sem perder de vista a grandeza da
meta a que somos chamados: o Céu.

Portanto, o próximo Jubileu há de ser
um Ano Santo caracterizado pela
esperança que não conhece ocaso, a
esperança em Deus. Que nos ajude
também a reencontrar a confiança



necessária, tanto na Igreja como na
sociedade, no relacionamento
interpessoal, nas relações
internacionais, na promoção da
dignidade de cada pessoa e no
respeito pela criação. Que o
testemunho cristão seja fermento de
esperança genuína no mundo,
anúncio de novos céus e nova terra
(cf. 2 Ped 3, 13), onde habite a justiça
e a harmonia entre os povos, visando
a realização da promessa do Senhor.

Deixemo-nos, desde já, atrair pela
esperança, consentindo-lhe que, por
nosso intermédio, se torne
contagiosa para os que a desejam.
Possa a nossa vida dizer-lhes: “Confia
no Senhor! Sê forte e corajoso, e
confia no Senhor” (Sal 27, 14). Que a
força da esperança encha o nosso
presente, aguardando com confiança
o regresso do Senhor Jesus Cristo, a
Quem é devido o louvor e a glória
agora e nos séculos futuros.



Dado em Roma, junto de São João de
Latrão, na Solenidade da Ascensão de
Nosso Senhor Jesus Cristo, 9 de maio
do ano 2024, décimo segundo de
Pontificado.

FRANCISCO

[1] Discursos, 198 augm., 2.

[2] Cf. Fonti Francescane, n. 263, 6.10.

[3]Cf. Misericordiae Vultus, Bula de
proclamação do Jubileu
Extraordinário da Misericórdia, nn.
1-3.

[4] Const. past. Gaudium et spes, n. 4.

[5]Francisco, Carta enc. Laudato si’, n.
50.

[6]Cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
2267.

[7] Carta enc. Laudato si’, n. 49.



[8] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti,
n. 262.

[9] Carta enc. Laudato si’, n. 51.

[10]Símbolo Niceno: H. Denzinger – A.
Schönmetzer, Enchiridion
Symbolorum definitionum et
declarationum de rebus fidei et
morum, n. 125.

[11] Ibidem.

[12] Símbolo dos Apóstolos: H.
Denzinger – A. Schönmetzer, 
Enchiridion Symbolorum definitionum
et declarationum de rebus fidei et
morum, n. 30.

[13] Catecismo da Igreja Católica, n.
1817.

[14] Const. past. Gaudium et spes, n. 21.

[15] Missal Romano, Prefácio dos
defuntos I.

[16]Confissões, X, 28.



[17] Carta enc.Spe salvi, n. 47.

[18]Catecismo da Igreja Católica, 1472.

[19] Carta ap. Apostolorum limina,
23.05.1974, II.

[20] Nican Mopohua, n. 119.

[21] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm. 
Lumen gentium, 68.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/spes-non-
confundit-bula-de-proclamacao-do-

jubileu-ordinario-do-ano-2025/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/spes-non-confundit-bula-de-proclamacao-do-jubileu-ordinario-do-ano-2025/
https://opusdei.org/pt-br/article/spes-non-confundit-bula-de-proclamacao-do-jubileu-ordinario-do-ano-2025/
https://opusdei.org/pt-br/article/spes-non-confundit-bula-de-proclamacao-do-jubileu-ordinario-do-ano-2025/
https://opusdei.org/pt-br/article/spes-non-confundit-bula-de-proclamacao-do-jubileu-ordinario-do-ano-2025/

	Spes non confundit - Bula de proclamação do Jubileu de 2025

