
opusdei.org

Sonhos e realidades
de cooperação

“Eu só quero ajudar, pelos
caminhos do espírito, rumo à
liberdade e à dignidade do
homem: esse é o meu sonho".

11/09/2018

"EU SÓ QUERO AJUDAR, PELOS
CAMINHOS DO ESPÍRITO, RUMO À
LIBERDADE E À DIGNIDADE DO
HOMEM: ESSE É O MEU SONHO".

Estas palavras de São Josemaria
Escrivá foram recordadas pelo
mestre de jornalistas que foi Manuel



Aznar, no artigo intitulado ‘Responso
pessoal de alegria e de esperança’
publicado no jornal de Barcelona La
Vanguardia, a 6 de Julho de 1975.
Nessa altura, estava eu a começar a
familiarizar-me com a mensagem de
Escrivá, e senti-me fortemente
atraído a compartilhar este tipo de
ideais.

“Com o passar dos anos, se rezarem e
trabalharem com fé e com
perseverança, poderemos preparar
reuniões e cursos internacionais com
jovens de muitos países. Deste modo
ajudaremos eficazmente a criar um
clima de entendimento mútuo, de
convivência, com uma visão ampla e
universal, que afogue em caridade
todos os ódios e rancores: sem luta
de classes, sem nacionalismos, sem
discriminações. Sonhem e ficarão
aquém”.

Em Abril de 1992, durante a sessão
comemorativa do 25º Congresso



UNIV, vários milhares de
universitários de todo o mundo
viram como o professor Umberto
Farri se emocionava ao citar estas
palavras de São Josemaria, escritas
em 1942[1]. Eu estava presente nessa
sessão e pude confirmar que a
emoção não era para menos: o sonho
apresentava-se aos olhos de todos
transformado em realidade.

Reúno estas duas recordações,
porque me parece que têm muito a
ver com os frutos da vida e da
mensagem de Escrivá:
concretamente, com as
consequências da promoção da
dignidade humana e com os
resultados da cooperação, que
brotaram do seu estímulo e
iniciativa.

Penso em particular, na
fundamentação que essas duas ideias
introduziram no âmbito da
cooperação internacional para o



desenvolvimento, a que me dediquei
durante anos e em instituições e
países diferentes: organismos
multilaterais como a Comissão
Europeia ou o Banco Asiático de
Desenvolvimento, organizações não
governamentais como o ICU (Roma),
escolas de negócios como o Centro
para a Empresa Latino- americana,
do IESE (Madri) ou a Euro-Arab
Management School onde
atualmente trabalho.

1. A Dignidade dos Filhos De Deus

Promover o desenvolvimento dos
povos, especialmente dos mais
necessitados, não é missão exclusiva
de homens ou de mulheres
extraordinários, ou de profissionais
especificamente dedicados à política
e à economia. “Devemos pensar nos
outros - em primeiro lugar, nos que
estão ao nosso lado - como
verdadeiros filhos de Deus que são,
com toda a dignidade desse título



maravilhoso.” Prossegue Escrivá,
numa homília de 1956: “Com os
filhos de Deus temos que nos
comportar como filhos de Deus”. E
conclui: “Não falo de um ideal
utópico”[2]. Portanto, todos os
membros da família humana têm o
direito e o dever de fazer da vida uma
tarefa de serviço aos outros, porque
ter captado na sua profundidade
humana e sobrenatural a dignidade
dos filhos de Deus implica ter
compreendido também que servir é
a atividade mais nobre e mais
adequada à natureza do homem.

“Na terra, há apenas uma raça: a
raça dos filhos de Deus”[3]. “A
caridade cristã não se limita a
socorrer os necessitados de bens
econômicos; seu primeiro propósito é
respeitar e compreender cada
indivíduo como tal, em sua
intrínseca dignidade de homem e de
filho do Criador”[4]. São expressões
de São Josemaria, que têm muito a



ver com a grandeza da vida corrente.
Quer dizer, a vida corrente é
grandiosa, porque o seu horizonte – o
da existência de cada pessoa
consciente da sua dignidade – não se
limita apenas ao mais imediato nem
ao mais próximo, mas atinge
dimensões universais e, para um
cristão, transcendentes.

Escrivá não elaborou uma teologia
da história, nem do
desenvolvimento; mas pregou e
exercitou uma visão do progresso e
da responsabilidade de cada homem
e mulher na construção da
sociedade, que “baseiam-se no
respeito à transcendência da verdade
revelada e no amor à liberdade da
criatura humana. Poderia
acrescentar que se baseiam também
na certeza da indeterminação da
História, aberta a múltiplas
possibilidades, que Deus não quis
limitar”[5].



Devido igualmente a esta disposição
de abertura perante a liberdade
humana e a incerteza do devir
histórico, São Josemaria não gostava
– contam-no os seus biógrafos – das
teorias gerais nem das formulações
vagas. Para ele, respeito e promoção
da dignidade humana têm um
significado preciso e facilmente
compreensível: por isso é-se cristão
quando se é capaz de amar não só a
Humanidade em abstrato, mas cada
pessoa que passa perto de nós[6].

Não é resultante desses princípios –
respeito sagrado pela dignidade
humana, amor à liberdade, empenho
em promover a concórdia e a ajuda
mútua humana – que surge alguma
teoria do desenvolvimento. Ao longo
da sua vida, Escrivá repetiu
inúmeras vezes que a sua missão
sacerdotal não podia invadir
ilicitamente a esfera das questões
temporais, que os leigos são
chamados a resolver com autonomia



e sentido de responsabilidade. Mas
destas “ideias mestras” que com
tanta força viveu e pregou, derivam,
sim, algumas consequências, que
orientam e animam os esforços de
muitas pessoas que contribuem com
o seu trabalho profissional e social
para o desenvolvimento das nações
mais pobres.

Em primeiro lugar, a consciência
profunda da dignidade do homem
encerra um conceito integral do
desenvolvimento, que contempla não
só necessidades de bem-estar
material, mas também a dimensão
espiritual das pessoas. “Salvarão este
nosso mundo não os que pretendem
narcotizar a vida do espírito,
reduzindo tudo a questões
econômicas ou de bem-estar
material, mas os que têm fé em Deus
e no destino eterno do homem, e
sabem receber a verdade de Cristo
como luz orientadora para a ação e
para a conduta”[7].



2. Virtudes humanas da
Cooperação

A mensagem cristã, que São
Josemaria transmitiu, apresenta,
também, outras formulações que se
tornam relevantes quando se
trabalha na cooperação
internacional para o
desenvolvimento. Entre as
manifestações que surgem da
consciência profunda da dignidade
humana, atrevo-me a destacar
algumas e ilustrá-las com alguns
exemplos.

Confiança nas capacidades de cada
pessoa, considerando cada uma não
só como beneficiária passiva mas
como protagonista do
desenvolvimento. Isto exige,
portanto, situar cada um perante as
suas responsabilidades individuais e
sociais. Referiram-me que num
encontro com estudantes na
Universidade de Navarra em 9-



X-1972, um jovem nigeriano abriu o
seu coração e contou que, como
outros muitos africanos, lhe dava
medo regressar ao seu país, por todo
o tipo de dificuldades que iria
encontrar. Josemaria Escrivá
interrompeu-o com carinho e disse-
lhe mais ou menos estas palavras.
“Seria uma pena que não voltassem à
sua terra. Não tenham medo e
voltem. A sua terra é um encanto!
Merece que regressem, que voltem
com a luz da consciência cristã com a
luz da ciência que adquiriram.
Podem fazer um bem muito grande:
Não devem privar a Nigéria desse
vosso carinho e eficácia. O meu
conselho é de que regressem. As
gentes da sua terra são generosas e
hospitaleiras. Têm vontade de
estudar, de saber, de conhecer.
Podem fazer um trabalho admirável.
Sem excluir ninguém! De modo que
muito ânimo e, quando estiverem
preparados, voltem! Entretanto,
formem-se bem aqui e estudem



muito. Diz aos teus professores que
te ajudem. Porque interessaria muito
que fosses professor na tua terra, que
exercesses a tua profissão”.

Amor à liberdade. É importante
referir, pelas repercussões que tem
no tema que aqui nos ocupa, o
apreço tão elevado que Escrivá tinha
pelo princípio da subsidiariedade.
Era claro que preferia as associações
que vêm debaixo para cima, àquelas
que são impostas pela autoridade[8].
A solidariedade não é um problema
do Estado, mas da sociedade, dos
cidadãos livres e responsáveis que
podem e devem organizar-se de
acordo com o seu entender e as suas
inclinações.

Espírito de iniciativa e vontade
empreendedora; otimismo e visão
positiva do mundo; audácia que não
se detém perante as dificuldades
econômicas, organizativas, de
distância, etc., porque as omissões



nos deveres de caridade têm de pesar
na consciência de um cristão que, no
meio do mundo, deseja ser
consequente com a sua fé. “Um
homem e uma sociedade que não
reajam perante as tribulações ou as
injustiças, e não se esforcem por
aliviá-las, não são nem homem nem
sociedade à medida do amor do
Coração de Cristo”[9].

Sentido de responsabilidade cívica e
social, sem desculpas: o estilo
habitualmente positivo, alegre,
amável de Josemaria Escrivá – que
sempre repudiou qualquer espécie
de ciúme amargo ou de reação de
ressentimento – torna-se duro,
quando se trata de despertar as
consciências adormecidas e os
ânimos aburguesados. “Quando o teu
egoísmo te afasta da comum
preocupação pelo bem-estar sadio e
santo dos homens, quando te fazes
calculista e não te comoves com as
misérias materiais ou morais do teu



próximo, obrigas-me a lançar-te em
rosto uma palavra muito forte, para
que reajas: se não sentes a bendita
fraternidade com teus irmãos os
homens, e vives à margem da grande
família cristã, és um pobre
enjeitado”[10].

Conceito do trabalho como eixo do
progresso humano, que exige
oportunidades de educação
adequadas e a promoção necessária
de direitos e deveres laborais.
“Cumpre-nos defender o direito, que
todos os homens têm, de viver, de
possuir o necessário para
desenvolver uma existência digna, de
trabalhar e descansar”[11]. Neste
Congresso tratou-se com grande
desenvolvimento da formação
profissional da juventude, da
mulher, dos empresários e dos
quadros. Seja-me permitido
acrescentar a seriedade profissional
de que aqueles que se dedicam ao
desenvolvimento deverão estar



munidos, se seguem os ensinamentos
de São Josemaria: não basta a boa
vontade, necessitam de competência
específica e de perfeição humana no
trabalho.

Mentalidade realista, que leva a
contar com as dificuldades e não
desconhece o egoísmo nem as
consequências do pecado. “É preciso
ensinar as pessoas a trabalhar - sem
exagerar a preparação: “fazer” é
também formar-se - e a aceitar de
antemão as imperfeições inevitáveis:
o ótimo é inimigo do bom”[12]. Ao
estar em cheio na realidade das
coisas, será mais fácil ser flexíveis e,
portanto, retificar os planos sempre
que seja necessário, ante os
imprevistos que forçosamente vão
surgir, ou então ao verificar que os
programas planeados inicialmente
estavam errados ou pouco
adequados às circunstâncias.



Realismo é também amor à verdade
das coisas, com apreço pelo concreto
e exequível, com sentido prático, sem
se deixar enganar e sem confiar em
grandes mudanças de estruturas, que
provavelmente não estarão ao
alcance de pessoas normais. São
Josemaria respondeu a um pai de
família venezuelano, que em
Fevereiro de 1975, lhe perguntou
sobre o modo de educar os filhos:
“Eu levava-os a passear um pouco
por essas ‘favelas’ de Caracas. Por-
lhes-ia uma mão nos olhos, e depois
tirá-la-ia para verem as barracas,
umas em cima das outras. Que
saibam que têm que administrar o
dinheiro, de modo a que todos
possam participar dos bens da
terra”[13] (Ver este diálogo em
vídeo).

Paciência: saber esperar, e contar
com o tempo, porque quase nada se
consegue à primeira tentativa,
especialmente se se procuram frutos

https://opusdei.org/pt-br/video/protagonistas-do-bem-social/
https://opusdei.org/pt-br/video/protagonistas-do-bem-social/


maduros e duradouros. Esta atitude
serena requer uma retidão de
intenção delicada. Se se procuram
resultados aparentes e imediatos ou
se as entidades públicas e privadas
que financiam os projetos de
desenvolvimento exigem prazos
demasiado curtos, multiplicam-se os
riscos de saltar as etapas necessárias,
com prejuízo dos beneficiários, que
talvez se possam sentir frustrados
nas suas expectativas.

Espírito de justiça e de fortaleza, que
não confunde a virtude da
solidariedade com impulsos
passageiros e emotivos, nem com
modas de estética bem pensante.
“Não nos enganemos: a vida não é
um romance cor-de-rosa. A
fraternidade cristã não é uma coisa
que venha do céu de uma vez por
todas, mas uma realidade que se
constrói em cada dia. E que tem de
ser assim numa vida que conserva
toda a sua dureza, com choques de



interesses, com tensões e lutas, em o
contacto diário com pessoas que nos
parecem mesquinhas, e com alguma
mesquinhez da nossa parte”[14].

Domínio e elegância, humildade, ao
fim e ao cabo: porque o desejo de
protagonismo é um dos maiores
inimigos da cooperação para o
desenvolvimento. São Josemaria
praticou exemplarmente um
desprendimento total: impulsionou
muitas e variadas iniciativas, mas
nunca se sentiu proprietário de
nenhuma. Também não procurou
reconhecimentos ou medalhas, mas
servir sem ruído nem ostentação,
não como as galinhas que, mal põem
um ovo, aturdem cacarejando todo o
bairro. Pelo contrário, trata-se de
ajudar sem criar dependências – nem
psicológicas, nem afetivas – e sem a
menor atitude paternalista ou de
superioridade, de maneira “ que nem
mesmo o favorecido repare que estás



fazendo mais do que em justiça
deves”[15].

E talvez como síntese de tudo o
referido anteriormente, deixar fazer,
fazer fazer e dar que fazer a muitas
pessoas de boa vontade – cristãos ou
não – para sentirem a alegria de
serem úteis, de se darem ao serviço
dos outros[16]. Esta foi a “estratégia”
que empregou durante toda a sua
vida e que explica em boa parte o
segredo da sua eficácia ao promover
tantas iniciativas nos cinco
continentes e nos sectores mais
diversos: da educação à saúde, da
formação de mineiros ou
agricultores aos meios de
comunicação social. Efetivamente
são numerosos os fiéis da Prelazia do
Opus Dei, cooperadores e amigos,
que promoveram, trabalham ou
colaboram em Fundações,
Associações, Cooperativas, etc., que
procuram contribuir para o
progresso dos países menos



desenvolvidos economicamente. As
ONG são um fenômeno do nosso
tempo, que responde muito bem aos
ensinamentos de Escrivá –
reconhecidas como precursoras do
Concílio Vaticano II – sobre o papel
dos leigos e a autonomia das
realidades temporais.

A sua vida foi uma incessante
mobilização de todos, despertando
em cada um enorme capacidade –
dom de Deus – de fazer o bem e ser
útil. Nunca promoveu iniciativas de
apostolado – trabalhos profissionais
e civis – com mentalidade de
distribuidor de beneficência. Muito
pelo contrário, viveu “o apostolado
de não-dar”[17], sabendo que quase
sempre acabamos por desvalorizar o
que nos é dado ou podemos
conseguir sem esforço pessoal. Por
isso, ao incentivar projetos em países
em vias de desenvolvimento, animou
os promotores – se não eram do país
– a contarem sempre com pessoas do



lugar para se disporem a meter o
ombro e a dar o seu tempo, dinheiro
e trabalho. Deste modo, também
rapidamente todas essas tarefas
contariam com profissionais locais,
bem preparados para as dirigirem
sem depender de uma assistência
financeira ou técnica do exterior
contínua.

3. A força do sinal mais

Deixei, para o final desta
enumeração, uma característica que
considero particularmente
importante na vida e na mensagem
de São Josemaria e que está também
na base de qualquer tarefa de ajuda
ao desenvolvimento. Refiro-me à
cooperação entendida como atitude
ou como hábito, ou melhor dito,
virtude ou talvez mesmo compêndio
de virtudes.

A caridade é a base de toda a virtude
cristã e, muito diretamente, da
cooperação. “Mas não fales da



caridade: vive-a!”, dizia com força
São Josemaria, como ainda recordam
os que tiveram a sorte de escutá-lo
no IESE, em Barcelona, nos finais de
Novembro de 1970.

“Mais do que em ‘dar’, a caridade
está em ‘compreender’”[18]. Dito por
outras palavras, assumir a situação,
no seu duplo significado de conhecer
e de desculpar: colocar-se no lugar
do outro é requisito indispensável,
não só do ponto de vista cristão mas
também em termos de eficácia
profissional, em qualquer projeto de
cooperação internacional.

Contudo, em muitos ambientes
ligados a tarefas de desenvolvimento
– especialmente nas ONG- continua a
moda de uma visão reivindicativa da
cooperação, que talvez seja uma
herança das doutrinas marxistas,
que dominaram durante décadas o
pensamento em torno das questões
do desenvolvimento econômico e



social. Segundo essa dialética de luta
de classes, é imprescindível a
denúncia (advocacy é o termo anglo-
saxónico de difícil tradução).

Certamente com boa intenção, mas
com excessiva impaciência, talvez
suceda nestes casos que se esqueça a
própria natureza da cooperação, que
exige essencialmente o esforço tenaz
e perseverante de união, de
superação de preconceitos e de
apagar as feridas da memória, de
limar asperezas e mal entendidos, de
procurar a harmonia e a concórdia. E
em tudo isto Josemaria Escrivá foi
um mestre, com a sua vida e os seus
ensinamentos. Poderiam publicar-se
– e valeria a pena – livros inteiros
citando e comentando os seus
escritos sobre a sua paixão pela
unidade, o seu desejo de ser e de
ensinar a ser semeador de paz e de
alegria, as suas glosas do texto
paulino[19] “levai uns as cargas dos
outros”[20], e de outras passagens do



Novo Testamento relacionadas com o
mandamento novo do amor. Basta
uma citação, que exprime a
convicção e a radicalidade com que
trabalhou durante toda a vida para
tornar realidade esses “sonhos” de
convivência e de cooperação a que
nos referimos no início desta
intervenção.

“É preciso unir, é preciso
compreender, é preciso desculpar.
Não levantes jamais uma cruz só
para recordar que uns mataram
outros. Seria o estandarte do diabo. A
Cruz de Cristo é calar-se, perdoar e
rezar por uns e por outros, para que
todos alcancem a paz.”[21].

A vida não se alimenta de
contradições, mas de paradoxos,
aparentes oposições, que na
realidade são fonte de riqueza. Em
Josemaria Escrivá encontramos a
superação destas presumíveis
incompatibilidades, mas sem cair em



relativismos morais nem transigir
em valores irrenunciáveis. Cooperar
é, às vezes, dizer que não, quando o
contrário suporia cooperação com o
mal, isto é, cumplicidade. As
diferenças existem e os contrastes
também. É preciso aprender a
colaborar e a construir a paz, apesar
dos conflitos que possam existir. O
diálogo pressupõe ter entendido que
as diferenças não têm que conduzir
necessariamente a divisões ou a
confrontos.

Nos seus escritos – e, ainda mais, na
sua vida e nas centenas de tarefas
que impulsionou – é notório o
repúdio pela uniformidade, pela 
sensaboria de estar de acordo com
tudo. Foi um profeta do pluralismo,
também no âmbito teológico, e
antecipador em muitos sentidos do
diálogo entre religiões[22].

4. Cooperação com os muçulmanos



Deveria terminar aqui este trabalho;
mas ao mesmo tempo sinto
necessidade de fazer uma referência
à crise que estamos a viver na hora
atual, agudizada de maneira
dramática pelos acontecimentos do
passado 11 de Setembro.

O meu trabalho atual num projeto de
cooperação educativa e empresarial,
entre a União Europeia e a Liga de
Estados Árabes, leva-me a conviver
diariamente com muçulmanos. Esta
colaboração tinha começado há uns
anos atrás, quando trabalhava numa
ONG italiana e participei no plano e
arranque de vários projetos de
cooperação com instituições dirigidas
por muçulmanos: na Albânia, para
estabelecer uma rede de assistência
domiciliária a doentes oncológicos
terminais, no Líbano, para a
reorganização do sistema de
produção e a criação de cooperativas
agrícolas para drusos e maronitas; ou
na ilha de Basilan (ao sul de



Mindanao, nas Filipinas) onde, a
pedido do bispo católico diocesano,
se promoveu a criação de emprego
para ex-guerrilheiros do MNLF e a
reabilitação das suas aldeias,
incluindo centros de saúde e, pelo
menos num caso, a mesquita.

De passagem, de modo episódico,
gosto de recordar que a primeira vez
que visitei um lugar de culto
muçulmano foi na Escola de
Contabilidade e Administração de
Strathmore College, um trabalho de
apostolado corporativo do Opus Dei
em Nairobi: ali, com efeito, tive
ocasião de ver a sala – ampla e bem
situada, na zona central da Escola –
destinada a lugar de oração para os
alunos muçulmanos.

Procurarei, pois, apontar muito
brevemente algumas notas em
relação ao impulso que Josemaria
Escrivá deu à colaboração com não



cristãos e, em particular, com
muçulmanos.

“Tenho muito afeto aos muçulmanos.
Já se fizeram duas edições de 
Caminho em árabe, ‘levam-me’ no
bolso da jilaba!”. Como eu, milhares
de pessoas – certamente milhões,
através do documentário que se
filmou – ouviram a voz afetuosa e
alegre de São Josemaria no Teatro 
Coliseo de Buenos Aires, a 26 de
Junho de 1974, ao responder – com
essas ou semelhantes palavras – a
alguém que se apresentou como
descendente de muçulmanos.

Anos antes, numa entrevista que se
reeditou no livro Temas Actuais do
Cristianismo, manifestava: “Respeito
todas as opiniões diferentes da
minha, como respeito aqueles que
têm um coração grande e generoso,
ainda que não compartilhem comigo
a fé de Cristo. Vou contar-vos uma
coisa que me tem sucedido muitas



vezes, a última delas aqui, em
Pamplona. Aproximou-se de mim um
estudante que queria cumprimentar-
me.

- “Monsenhor, eu não sou cristão” –
disse-me – “sou maometano”

- “És filho de Deus como eu” –
respondi-lhe. E abracei-o com toda a
minha alma”[23].

Testemunhas presenciais relataram
com mais pormenor esse encontro
com Adnán, de nacionalidade síria,
estudante da Faculdade de Medicina
da Universidade de Navarra. Foi no
Colégio Universitário Aralar a 23 de
Abril de 1967. Quando o
cumprimentou dizendo que era
muçulmano, a resposta foi imediata:
disse-lhe mais ou menos algo assim:
“Temos muitas coisas em comum.
Venerais Jesus Cristo e considerai-lO
como Profeta; sentis muito respeito
pela Mãe de Jesus a quem chamais
Virgem. Além disso, quero-vos muito



e tenho muitos amigos
muçulmanos”.

No final da década de 50, tinha dado
início ao apostolado do Opus Dei no
Quênia, que desde o primeiro
momento esteve aberto a pessoas de
todas as etnias e religiões. Custou
muitos sofrimentos a São Josemaria
que as autoridades aceitassem o
caráter inter-racial, inter-tribal e
inter-religioso que se desejava
tivessem os trabalhos de apostolado
corporativo que se estavam
promovendo. Não é de estranhar o
lema escolhido, por sugestão do
Fundador, para o escudo de 
Strathmore College: “Unum sint”. Esse
mesmo lema, ou outros parecidos –
“ex pluribus unum” – encontram-se
nos escudos de outros trabalhos
apostólicos promovidos por fiéis da
Prelazia do Opus Dei.

Valeria a pena transcrever
testemunhos de muçulmanos, que



foram residentes de Netherhall House
em Londres ou de muitas outras
residências universitárias
estabelecidas pelo impulso de São
Josemaria. E talvez fossem mais
significativos os relatos dos que não
só narrassem a ajuda recebida, mas
também e sobretudo a colaboração
prestada a trabalhos que se inspiram
no carisma de São Josemaria. Na
Nigéria, por exemplo, os presidentes
dos comitês patrocinadores de
iniciativas, tais como Iroto
Conference Center ou Lagos Business
School, eram muçulmanos.

Que estes apontamentos sejam uma
pequena contribuição para o esforço
que o Santo Padre nos está a
solicitar: construir uma cultura de
paz, que – como disse em numerosas
ocasiões – se conseguirá mais
facilmente mediante a cooperação
em projetos comuns de promoção
dos mais necessitados e a favor do
desenvolvimento.



Alberto Ribera

Atas do Congresso “La Grandeza de
la vida corriente”, Vol. IX. La
solidariedad de los hijos de Dios,
EDUSC, 2003

[1] Cf. U. FARRI, Perspectivas y
objetivos de la cooperación
universitaria, en: El mundo que
viviremos. 25 años de los Congresos
UNIV, Madrid, 1993, p. 65.

[2] É Cristo que passa, 36.

[3] Ibidem, 13.

[4] Ibidem, 72.

[5] Ibidem 99.

[6] Cf. artigo: As Riquezas da fé,
publicado no jornal ABC, 2-XI-1969.

https://opusdei.org/pt-br/article/as-riquezas-da-fe/


[7] Discurso proferido no ato de
investidura de doutores Honoris
Causa da Universidade de Navarra, 9-
V-1974, publicado em Josemaria
Escrivá de Balaguer y la Universidad,
EUNSA, Pamplona, 1993, p. 105-110.

[8] Cfr. Entrevistas com Mons.
Josemaria Escrivá, 21.

[9] É Cristo que passa, 167.

[10] Sulco, 16.

[11] Amigos de Deus, 171.

[12] Sulco, 402.

[13] Citado por A. SASTRE, Tempo de
Caminhar, Lisboa, Diel 1994, p. 594.

[14] As Riquezas da fé

[15] Caminho, 440.

[16] Cf. Forja, 591.

[17] Caminho, 979.

https://opusdei.org/pt-br/article/as-riquezas-da-fe/


[18] Ibidem, 463.

[19] Cf. Gal. 6, 2.

[20] Cf., por exemplo, entre outros
muitos, Caminho, 385; Forja, 557.

[21] Via Sacra, VIII, 3.

[22] Cf. Entrevistas com Mons.
Josemaria Escrivá, 22.

[23] Ibidem, 85.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/sonhos-e-
realidades-de-cooperacao/ (05/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/sonhos-e-realidades-de-cooperacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/sonhos-e-realidades-de-cooperacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/sonhos-e-realidades-de-cooperacao/

	Sonhos e realidades de cooperação

