
opusdei.org

Sobre a
personalidade de um
“defensor da vida”

Como dialogar com pessoas que
parecem desprezar a vida?
Como ajudar a quem, diante de
situações extremas, escolheu
uma saída infeliz, porque optou
pelo aborto ou a eutanásia?

13/08/2018

Conferência da doutora Jutta
Burggraf, pronunciada em 6 de
novembro de 2009 no IV Congresso



Internacional Provida, celebrado em
Saragoça (Espanha).

Reflexões preliminares

I. Algumas atitudes convenientes

1. Fortaleza

2. Humildade

3. Saber ouvir

4. Compreensão

II. Estar aberto às amizades

1. Uma condição imprescindível

2. O valor da amabilidade

3. Transmitir a verdade

4. Ajudar a sair das dificuldades

Nota final



Reflexões preliminares

Lembro-me de uma escritora alemã,
Karin Struck. Fomos amigas na
última etapa de sua vida. Se ela não
tivesse sofrido uma morte prematura
(2006), provavelmente estaria
conosco, hoje, neste grande
Congresso para a vida.

Durante muitos anos, Karin foi uma
romancista famosa. Em seus tempos
de universitária, militou no Partido
Comunista; depois, difundiu o amor
livre e a homossexualidade. Decidiu
viver sozinha com seus quatro filhos,
sem marido nem namorados.

Um dia, abortou seu quinto filho.
Embora não praticasse religião
alguma e vivesse alheia aos
tradicionais códigos éticos, ficou
profundamente assustada com o ato
que cometeu. Com sua sensibilidade
de artista, expressou sua angústia em
um livro intitulado ”Ich seh mein



Kind im Traum” (“Vejo o meu filho nos
meus sonhos”, 1992).

Por motivo da publicação do livro,
sua vida mudou radicalmente. As
grandes editoras fecharam-lhe as
portas, e também as revistas
importantes, o rádio e a televisão
rejeitaram suas regulares
colaborações. Karin ficou
completamente marginalizada,
afastada do público. E percebeu,
cada vez com mais profundidade, o
grau de doença de nossas sociedades.

Era uma mulher corajosa e valente.
Quando percebeu que estava,
indiretamente, financiando milhares
de abortos, pelo simples fato de
pagar o seguro social, desistiu do
seguro, juntamente com seus quatro
filhos. Mas depois de algumas
semanas, sofreu com seu filho
pequeno um acidente de carro muito
grave: ela e a criança entraram em
coma, precisaram de várias cirurgias



e longos períodos de internação. Do
ponto de vista econômico, isso
significava que Karin havia caído na
miséria.

No entanto, ela não estava sozinha.
Os grupos pró-vida – da Alemanha,
Suíça e Áustria – e muitas pessoas
que a tinham conhecido por meio de
seu livro contra o aborto formaram
uma rede de apoio para Karin.
Socorreram-na tanto material, como
espiritualmente; deram-lhe força
para recuperar a sua vida desde o
início, e ânimo para ir adiante. Em
uma de suas últimas cartas, Karin me
contou: “Agora, limpo as casas de
outras famílias e, em algum momento,
espero terminar meus estudos. Já não
sou famosa, nem quero ser.
Finalmente, eu estou em paz”.

Gostaria que juntos olhássemos essas
pessoas que ajudaram Karin. Deram-
lhe o apoio financeiro, tão necessário
em uma situação precária. Mas



deram-lhe muito mais: transmitiram-
lhe uma nova alegria, uma nova
esperança em sua situação dolorosa.
Poderia se dizer que despertavam e
defendiam sua vida de uma forma
integral.

Nesta exposição, não me refiro,
portanto, ao que digam os
“defensores da vida” – que somos
todos nós – aos grupos de pressão ou
a alguns políticos. Também não me
refiro aos panfletos que escrevem,
nem às manifestações que
organizam. Só quero refletir com
vocês sobre nosso comportamento
diário frente a pessoas concretas “do
outro lado”: pessoas que abortaram
ou querem abortar, que pediram a
eutanásia ou querem realizá-la.

Alguns dos “defensores” estão
organizados em associações, outros
não. Em geral, não é preciso
pertencer a um grupo para defender
a vida, embora muitas vezes seja



oportuno. No entanto, não devemos
esquecer que a força de um grupo
depende da personalidade de cada
um dos seus membros. Por
conseguinte, é tão importante
começar por nós mesmos, se
queremos defender a vida com
eficácia.

I. Algumas atitudes
convenientes

Somos bem diferentes uns dos
outros, e também as circunstâncias
nas quais nos encontramos. Convém,
além disso, que pessoas diferentes
tenhamos diferentes formas de agir.
No entanto, podemos destacar
algumas características comuns que,
de uma forma ou de outra, deveria
desenvolver cada “defensor”.

1.Fortaleza

Faz falta uma boa dose de valentia e
de fortaleza para trabalhar a favor



da vida em nossa época de ditaduras
ocultas ou manifestas. Vou lhes
contar alguns fatos que mostram isso
com total claridade.

Quando caiu o Muro de Berlim, a
Alemanha Oriental passou a ser, de
repente, um Estado livre, na qual
vigoravam novas leis. Então, se
abriram os arquivos da polícia
secreta e foram descobertos – entre
milhares de outros assuntos
vergonhosos – alguns fatos
especialmente consideráveis, que
foram pouco noticiados ao público. A
polícia secreta da Alemanha
comunista esteve muito pendente da
destruição da moralidade pública e
privada na Alemanha Ocidental.
Empregou métodos muito precisos
para minar a defesa da dignidade
humana, do matrimônio e da família.
Assim, por exemplo, cada vez que
alguém se pronunciava a favor da
vida – seja na televisão, na rádio ou
em um jornal – recebia críticas



severas em quase todos os meios de
comunicação. Era chamado de
“fascista”, intolerante e arrogante,
era desprezado, ridicularizado e,
finalmente, o silenciavam. Grande
parte das críticas vinha com um
nome falso da Alemanha comunista.

Se estivermos dispostos a trabalhar a
favor da vida, precisamos de um
coração livre e forte. Temos que
chegar a ser cada vez mais
independente dos julgamentos dos
outros. Um autêntico “defensor”
aceita serenamente ser tomado por
louco. Na verdade, é mais saudável
do que uma pessoa considerada
“normal” em razão de sua boa
adaptação em nossa sociedade,
porque não renuncia à sua
capacidade de pensar por si mesmo,
nem à sua espontaneidade; segue,
apesar dos obstáculos, a sua própria
luz interior, e se opõe a tudo que
diminua o homem, massifica-o, ou o
torna objeto, manipula-o e o engana.



Antes da legalização da eutanásia na
Holanda (1-IV-2002), já era costume
em muitos hospitais, “se livrar” dos
doentes terminais em segredo,
quando parecesse útil para alguém.
Nessa época, a mãe de Piet, um
conhecido meu, estava morrendo de
uma doença dolorosa. Em seus
últimos dias, sofria muito e, com toda
a família reunida em sua sala, o
médico chefe entrou, olhou para nós,
chamou Piet e disse-lhe no corredor:
“Olha, agora eu daria uma injeção na
sua mãe, para provocar-lhe uma boa
morte. Mas sei que você tem outras
convicções. Por isso, preciso do seu
consentimento, não quero
problemas”. Piet não deu permissão,
e o médico não pode aplicar a
eutanásia. A mãe sofreu uma longa
agonia. “Foi traumático, me
comentou Piet mais tarde. Você vê
sua mãe morrer e não pode ajudar. E,
sobretudo, a família inteira te culpa
pelos seus sofrimentos, e reprova a
dureza de teu coração”.



Na verdade, existem situações
extremamente duras. Existe o perigo
de fraquejarmos, e é possível que
caiamos se não temos convicções
fortes, muito assimiladas e
arraigadas em uma visão completa
da existência.

2. Humildade

O “defensor da vida” está pronto para
se opor – contra qualquer vento e
maré – ao mal em nosso mundo. Por
essa causa, vale a pena perder o
prestígio social e gastar até as
últimas energias.

No entanto, temos que reconhecer
que somos fracos e podemos nos
cansar. Temos participação no mal.
Durante a Segunda Guerra Mundial,
o escritor trapista Thomas Merton
afirmou com contrição, nos Estados
Unidos: “Que cada um reconheça a
sua própria grande culpa e, já que
todos somos culpados de alguma



forma dessa guerra... Somos uma
árvore da qual Hitler é um dos seus
frutos, e todos o alimentamos”.

Segundo um de seus biógrafos,
Merton sabia muito bem ”que o
pecado, o mal e a violência que via no
mundo eram o mesmo pecado, o
mesmo mal e a violência que tinha
descoberto em seu próprio coração...
A impureza do mundo era um espelho
da impureza de seu próprio interior”.
Na solidão e no silêncio, Merton
tomou consciência de que nele vivia
a humanidade inteira, com toda sua
miséria, mas também seu desejo de
amor: encontrou o mundo em si
próprio.

Estas experiências nos convidam a
olhar profundamente a condição
humana, e a fazer os nossos juízos
não tão radicais sobre as situações
complexas. Não existem apenas duas
cores, o preto e o branco: o mundo
não está cheio de pecadores, por um



lado, e de mártires que morrem
cantando, por outro.

Este fato o ilustrou João Paulo II
durante sua visita ao campo de
concentração de Auschwitz. Quando
o Papa entrou neste lugar de horror,
onde mataram muitos amigos e
companheiros de infância, não deu
sermão algum, nenhuma
advertência. Começou a recitar o “Eu
confesso” pedindo perdão a Deus
pelos seus pecados.

Estamos profunda e pessoalmente
envolvidos nos acontecimentos do
nosso mundo. Se, humildemente,
reconhecermos o nosso
envolvimento e olharmos para o
núcleo mais íntimo do nosso ser,
poderemos melhorar, pelo menos,
uma pequena parcela da sociedade à
qual pertencemos. E, então,
poderemos ver com olhos mais
limpos que, além de todos os erros,



existem muita bondade e beleza nos
demais.

Contam que o general Robert Lee
falou, numa reunião, em termos dos
mais elogiosos, sobre um oficial sob
suas ordens. Outro militar que estava
presente ficou impressionado:
“General – disse– não sabe que o
homem de quem fala com tal
admiração é um dos seus piores
inimigos, que nunca perde uma
oportunidade para denegri-lo?”. ”Sim,
respondeu o General Lee, mas
pediram minha opinião sobre ele, e
não a opinião que ele tem de mim”.

Só quando nos esforçamos por ser
verdadeiramente humildes existe a
possibilidade de que alguém nos
abra seu coração. Às vezes, convém
conversar primeiro de nossas
próprias faltas, dos próprios erros. O
sábio chinês Lao-Tse disse há 25
séculos: “Como é que os grandes rios e
mares se tornam os senhores das



Planícies? Tornando-se úteis de tanto
rastejar no chão. Foi assim que eles se
tornaram os senhores das Planícies”.
Do mesmo modo, parece-me, deveria
agir quem quer transmitir uma
verdade: deve colocar-se debaixo dos
homens. Assim, os outros não sentem
o seu peso, e não tomam suas
palavras como um insulto.

Além de que, cada homem é,
realmente, superior a nós em vários
aspectos. Nesse sentido, podemos
aprender com todos.

3. Saber ouvir

Uma das consequências imediatas da
humildade é a capacidade de acolher
e de ouvir o outro. Às vezes, é preciso
muito caráter e autocontrole para
não exasperar-se imediatamente. No
entanto, a irritação e as censuras são
inúteis, porque põem a outra pessoa
na defensiva e, geralmente, tentam
que ela se justifique. Ferir o outro



com críticas contundentes não só não
corrige, mas agrava a situação.
Feridas podem criar ressentimentos
que, às vezes, perduram décadas e
continuam queimando até a morte.

Quando alguém erra, talvez o admita
para si mesmo. E se soubermos levar,
com suavidade e tato, talvez também
o admita ante nós. Não ocorre assim
quando tentamos convencer-lhe a
todo custo de que não tem razão.

O segredo para agir com calma
consiste em não identificar a pessoa
com a sua atitude. Todo ser humano
é maior do que a sua culpa. Um
exemplo eloquente dá Albert Camus,
que se dirigindo, numa carta pública,
aos nazistas, fala dos crimes
cometidos na França: “E apesar de
tudo, continuarei a chamá-los de seres
humanos… Esforçamo-nos em
respeitar em vocês o que vocês não
souberam respeitar nos outros”. Cada



pessoa está acima de seus piores
erros.

Quase sem exceção, falamos muito
quando estamos tentando atrair os
outros ao nosso modo de pensar.
Primeiro, a outra pessoa tem que
falar. Ela sabe mais do que nós sobre
seus problemas, suas lutas e seus
sofrimentos. É preciso criar um clima
no qual ela fale sem medir as suas
palavras, que possa mostrar as suas
fraquezas sem medo algum de ser
repreendida.

Somos chamados a empenhar-nos na
difícil arte de ir ao fundo com os
outros, de não ficarmos no que
dizem, mas sim de chegar ao que
querem nos dizer, de não apenas
ouvir palavras, mas as mensagens.
Muitas vezes, convém assumir a
função de cesto de lixo. Talvez a
escassez destes “cestos de lixo” seja a
causa de uma solidão angustiante de
muitas pessoas: estão cheias de



sentimentos destrutivos e
experiências horríveis que não
podem compartilhar com ninguém.

Se percebermos que estamos em
desacordo com a pessoa que nos fala,
podemos querer interrompê-la. Mas
é melhor não fazê-lo; pois assim não
a ajudamos. Ela não prestará atenção
em nós, enquanto ainda tiver uma
série de ideias e de experiências
pessoais que procura expressar. O
primeiro é não dar conselhos, mas
sim estar ao lado do outro.

Temos de ouvir, tranquilamente, até
o fim. A palavra que fica dentro de
uma pessoa pode ser decisiva. E
justamente esta palavra tem que sair.
Por isso – adverte Guardini – temos
de nos exercitar para “ver, ouvir,
sentir como, por trás de um
sentimento que se mostra, por trás de
um pensamento que se expressa, há
muito mais que permanece oculto; e
quando o que foi escondido é



finalmente conhecido, pode ser que
por trás disso exista ainda mais”.

Os melhores conversadores não são
aqueles que falam bem, mas as
pessoas que se interessam pelo que
os outros dizem.

4. Compreensão

Lembro-me de uma adolescente
desesperada que estava grávida e
sofria fortes pressões para abortar.
Durante várias semanas, procurou
ajuda, mas não sabia a quem dirigir-
se. Quando falei com ela, perguntei
por que ela não tinha dito nada à sua
amiga que estava trabalhando
febrilmente em uma associação pró-
vida. “Impossível, respondeu. Não
posso falar com ela sobre estas
questões. Seria um escândalo para
ela. Nossa amizade acabaria”. Mas,
quando alguém caiu nas profundezas
da dor, não é exatamente o amigo, a
amiga, quem deve lutar por ele e



com ele? “Seja solidário com os
outros, especialmente quando eles
forem culpáveis”, diz um provérbio
francês.

Num momento de desalento, de
fracasso ou de angústia, é
extremamente importante encontrar
alguém que compreenda, não brigue,
não classifique friamente, mas seja
capaz de compartilhar os
sentimentos muitas vezes
contraditórios que se encontram no
coração humano. Há momentos em
que cada homem, inclusive o mais
cruel assassino, necessita consolo e
alívio. O criminoso americano
Crowley, condenado à cadeira
elétrica pelo assassinato de muitas
pessoas, escreveu pouco antes de sua
morte: “Eu tenho sob a roupa um
coração cansado, um bom coração:
um coração que não iria machucar a
ninguém”.



Sabemos o que esse homem viveu?
Sabemos as manipulações e pressões
às quais esteve exposto desde a
infância, o seu vazio interior, o tédio?
O que causou o seu desespero e seu
ódio? Há um motivo oculto pelo qual
cada pessoa pensa e procede como o
faz. Se acharmos esse motivo, temos
a chave das suas ações e, talvez, a de
sua personalidade.

Em meio a um mundo cheio de
situações terríveis, somos chamados
a descobrir a possibilidade de uma
compaixão. O grande escritor
britânico Graham Greene disse: “Se
conhecêssemos as coisas até o fundo,
teríamos compaixão até das estrelas”.

Não me refiro, evidentemente, ao
exercício da justiça pública; não se
trata de negar uma punição. Falo
apenas da atitude de uma pessoa
concreta frente a outra, que se fez
culpável. Na vida cotidiana, não nos
compete condenar os outros, nem



julgar suas intenções. Quando estes
atos são realizados ‘na rua’, muitas
vezes não estão isentos de um grande
viés de incompreensão. Além disso,
iniciam um novo ciclo de violência e
de opressão. A única libertação
verdadeira é aquela que toca o
coração e move-se para mudá-lo, com
a graça de Deus.

Um comentário mordaz ou cínico
não ajuda ninguém, mas afunda o
outro ainda mais na miséria. No
entanto, se este nota um verdadeiro
interesse, uma autêntica
preocupação por sua pessoa e
situação, pode ser que reaja
favoravelmente. A compreensão tem
um efeito curador.

Deve-se compreender que cada
pessoa precisa de mais amor do que
‘merece’; cada um é mais vulnerável
do que parece. E mesmo a pessoa
mais violenta pode se arrepender de
suas faltas, pode mudar e crescer



enquanto viva. “Não existe pecador
sem futuro, nem santo sem passado”,
diz a sabedoria popular.

Compreender é ter a firme convicção
de que cada pessoa,
independentemente de todo o mal
que tenha cometido, é um ser
humano capaz de fazer o bem.
Ninguém está totalmente
corrompido; em cada um, brilha uma
luz. Pela compreensão, dizemos a
alguém: “Não, você não é assim. Sei
quem você é! Na realidade você é
muito melhor.” Desejamos tudo de
melhor para o outro, seu pleno
desenvolvimento, uma felicidade
profunda, e nos esforçamos por amá-
lo do fundo do coração, com grande
sinceridade.

Existem, realmente, essas pessoas
que sabem dar carinho e esperança
aos outros. Sua presença gera uma
sensação de bem estar. Os outros
sabem que estão em boas mãos com



elas, quando estão com elas; sabem
que são estimadas e queridas, apesar
de todos os seus defeitos. Podem
deixar suas cargas, descansar e
descobrir os valores que, talvez,
nunca tenham conhecido.

II. Estar aberto às amizades

Se quisermos que o outro se liberte,
realmente, do erro, do equívoco, da
feiura ou da maldade, e que se abra a
novos conhecimentos, temos de
conseguir um relacionamento
amigável. Só se aceita um conselho,
quando há confiança. Ouve-se quem
é amigo e ninguém mais.

A amizade dá um novo brilho à nossa
existência e faz mais amável nossa
vida. Goethe o expressa de uma
forma poética: “O nosso mundo
parece muito vazio – afirma – se o
imaginamos cheio de montanhas, rios
e cidades. Mas sabemos que aqui ou
ali existe alguém em sintonia conosco,



alguém com quem continuamos vivos,
embora esteja em silêncio. Isso, e
apenas isso, faz que a terra seja um
jardim habitável”.

Precisamente ante a massificação e o
anonimato, tão característicos do
nosso tempo, precisamos de lugares
quentes, espaços onde podemos nos
sentir em casa. Quando se tem
amigos, tem-se a experiência da
confiança, a experiência do lar. Para
muitos contemporâneos, a amizade é
o seu lar e a sua pátria no meio de
uma terra sem pátria e sem lar.

Quem tem amigos de outros partidos
políticos, outras profissões, religiões
e nacionalidades, é uma pessoa feliz.
Abre-se um mar sem margens.
Relacionando-se e querendo bem as
mais diversas pessoas, amplia-se a
mente e se alarga o coração. Recebe
muito e dá muito. É quem melhor
pode orientar aqueles que parecem
estar numa situação sem saída.



Evidentemente, a amizade não pode
ser forçada. É um dom do alto. Mas
podemos capacitar-nos para receber
esse dom.

1. Uma condição
imprescindível

Para aventurar-me na vida do outro,
devo estar em paz comigo mesmo.
Devo estar de bem comigo e chegar a
ser, de alguma forma, “meu próprio
amigo”.

Conheço uma mulher que abortou
várias vezes e, depois de uma
espetacular mudança, trabalhava
agressivamente a favor da vida. Em
uma ocasião, confessou-me:
“Francamente, eu me odeio. E odeio
todas as mulheres que abortam. Se
uma pessoa fez esse crime, só tem
duas opções: lutar veementemente a
favor ou contra a vida, para silenciar
a voz de sua consciência”.



No entanto, não defendemos a vida,
em primeiro lugar, para resolver
problemas pessoais, mas para ajudar
os outros. Não poderemos fazê-lo
com eficácia, se não transmitimos
nada mais além do nosso caos
interior, afogando os outros com
nossos sentimentos amargos e
prejudiciais. Fugirão de nós para se
proteger.

Se não me sinto de bem comigo
mesmo, não me sentirei bem em
nenhum lugar. Se não me encontro
comigo mesmo, não posso realizar
um verdadeiro encontro com
nenhuma pessoa. Se não estou em
harmonia comigo, não posso semear
paz ao meu redor.

Cabe também uma terceira opção
para aqueles que realizaram o
aborto: podem defender a vida
serenamente, se chegaram a ser “seu
próprio amigo”. Mas, como isso é
possível? Amizade exige uma atitude



de profunda sinceridade. Nada se
pode construir sobre uma mentira.
Assim, para ser “meu amigo”, preciso
agir com retidão interior. Não devo
reprimir as principais questões
levantadas, com maior ou menor
frequência, em meu interior. Tenho
de pôr em ordem minha própria
alma, direcionando-a para o bem, e
buscar o pleno significado da minha
existência.

Se uma pessoa se reconcilia com
Deus e consigo mesma, tem a
oportunidade de dar ao mundo o seu
próprio testemunho com especial
convicção. É uma tarefa admirável,
uma ocasião para desagravar e,
evidentemente, também é um
tratamento para curar as próprias
feridas cada vez mais
profundamente.



2. O valor da amabilidade

Existem duas formas de mostrar a
nossa força em um diálogo: podemos
derrubá-lo ou elevá-lo; podemos agir
de forma destrutiva ou construtiva.

Linguagem ofensiva, palavras
sarcásticas, certa arrogância,
brusquidão, prepotência e
reprovações são exemplos de uma
conversa destrutiva, produzem
resistências e, às vezes, francas
revoltas.

Não se requer uma especial
habilidade para pisar o próximo.
Qualquer um pode fazê-lo. Dói, às
vezes, ainda mais com a frieza que
com a raiva. Mas o preço é alto. Se
discutirmos, entrarmos em
enfrentamento e contradições;
criamos distâncias. Se nos deixarmos
levar pela agitação interior,
acabaremos ofendendo. Às vezes,
podemos conseguir algum sucesso.



Mas será uma vitória vazia. Uma
pessoa forçada contra a sua vontade
não cede. Não sai do círculo vicioso
em que se encontra e, muitas vezes,
tende a sabotar os esforços do
interlocutor.

É verdade que a coação pode evitar,
às vezes, um mal. Pode evitar, por
exemplo, a morte de inocentes. Mas
não é um meio adequado para
conduzir uma pessoa no caminho do
bem. Uma mudança obtida por
violência, geralmente, não é
profunda e duradoura. Não se pode
forçar ninguém a ser bom.

Os chineses dizem: “Quem pisa
suavemente vai longe”. O mesmo
expressa a famosa fábula do sol e do
vento de Esopo. Ambos discutiam
sobre qual era mais forte, e o vento
disse: “Veja aquele rapaz envolto em
um casaco? Aposto que vou conseguir
tirar o casaco dele mais depressa que
você”. O sol recolheu-se atrás de uma



nuvem e o vento soprou até quase se
tornar um furacão. Mas quanto mais
ele soprava, mais o rapaz segurava o
casaco junto de si. Finalmente
acalmou-se e foi embora; então o sol
saiu de trás da nuvem e acionou seus
recursos para vencer a aposta.
Aqueceu, gradativamente, a
atmosfera e a roupa daquele rapaz.
Imediatamente, ele tirou o casaco.

Na verdade, a gentileza e a amizade
são sempre mais fortes que a fúria e
a força. Somente através do coração
podemos chegar diretamente à razão
de outra pessoa. Se ela nos rejeita,
não podemos fazer nada. Mas se
percebe que a queremos realmente e
de que é especial e importante para
nós, e que desejamos que seja
plenamente feliz, então se abre a
possibilidade de um relacionamento
amigável, na qual, como temos visto,
cada um escuta o outro e cada um
aprende do outro.



A amizade surge e cresce quando
quebramos as imagens que fizemos
da outra pessoa. É uma experiência
muito pessoal que leva tempo,
paciência e muita sensibilidade.

Quem ama, dá algo de si mesmo, de
sua própria vida, do que está vivo
nele. Compartilha as suas alegrias e
tristezas, suas esperanças e
desilusões, suas experiências e
planos, suas reflexões e, não menos
importante, a verdade que
encontrou; em uma palavra: dá-se a
si mesma. Neste ambiente, não é
difícil falar de tudo, mesmo das
próprias faltas, ainda que sejam
muito graves.

3. Transmitir a verdade

Para conseguirmos chegar a um
diálogo construtivo, convém que
aprofundemos na relação positiva
que já existe entre nós. É importante
ver o lado bom dos outros, porque



tendemos a agir em conformidade ao
que esperam de nós. Nesse sentido,
aconselha sabedoria popular: “Se
deseja que os outros sejam bons,
trata-os como se já o fossem”.

Teríamos de falar sempre com um
toque pessoal. Quando se escutam
frases triviais, alguns deixam de
ouvir. Não deveríamos esquecer que
as palavras – e até mesmo os
melhores exemplos – se desgastam
com o uso excessivo. Uma vez que os
argumentos em favor da vida são
usados com frequência e em muitos
contextos, pode ser que deixem de
causar uma boa impressão.
Precisamos de uma fidelidade
criativa aos princípios comuns.

Quem deseja o bem do próximo, de
verdade, não atenua ou oculta o mal
que este tenha cometido. Tentará
transmitir as exigências éticas
claramente, adaptadas às
circunstâncias de cada caso. Não



procurará compromissos falsos,
porque sabe que eles não podem
levar ninguém a uma paz estável.
“Não é honesto contornar princípios
éticos básicos – afirmam Natalie
Horstmann e Henry Sueiro –
Existem coisas boas e coisas más, e
sua bondade ou maldade é
independente do consenso. O cigarro
não mata, só porque a embalagem o
diz...; nem violência machista é uma
aberração, porque o Governo a
condene. São realidades nocivas em si
mesmas, não importa quem as diga,
ou mesmo que ninguém o diga”.

O próximo tem direito de saber toda
a verdade, mesmo que, à primeira
vista, possa ser amarga. Para isso,
temos a obrigação grave de fazê-lo
partícipe da luz que temos,
provavelmente pela generosidade
dos outros.

Além disso, para ganhar em
sinceridade em qualquer relação



humana, é conveniente e necessário
revelar a própria identidade. O outro
quer saber quem sou, da mesma
forma que desejo saber quem ele é.
Se suprimirmos as diferenças e nos
acostumarmos a calar, talvez
possamos desfrutar de um momento
de aparente harmonia. Mas, por fim,
não nos aceitaríamos um ao outro,
tal como somos na realidade. E,
ainda, nosso relacionamento ficaria
cada vez mais superficial, mais
decepcionante, até que cedo ou
tarde, se romperia.

Se criarmos um ambiente de
confusão, não ajudamos ninguém.
Portanto, temos de expor a verdade
tão clara e completa quanto seja
possível. Quando agimos desta
maneira, não impedimos a amizade,
mas, muito pelo contrário, a
incentivamos, se mantivermos a
delicadeza e o respeito. “Não aceiteis
nada como verdade se falta o amor. E
não aceiteis como amor nada se falta



a verdade. Um sem o outro se torna
uma mentira destrutiva”. Essas
palavras, inspiradas pela filósofa 
Edith Stein, me parecem
particularmente adequadas para a
defesa da vida. Toda a verdade
misturada com veneno acaba,
simplesmente, falsa.

4. Ajudar a sair das
dificuldades

De acordo com Sócrates, não convém
ensinar nada a ninguém. O grande
mestre conduzia sabiamente seus
contemporâneos às verdades que
eles próprios encontravam. Seu
método refletia um conhecimento
profundo do coração humano.
Muitas vezes, de fato, estamos mais
convencidos das verdades que
descobrimos por conta própria do
que daquelas que nos servem em
bandeja de prata.



Na psicologia se diz – de forma
análoga – da “intenção roubada”: se
quero fazer algo – inclusive com
grande afã –, e outra pessoa me diz
para fazer exatamente isso, pode ser
que diminua o meu desejo. Sinto-me
um mandado, não o protagonista da
obra. Ninguém gosta de receber
ordens sobre coisas que decidiu
fazer.

Assim, convém apelar aos motivos
mais nobres do outro e ajudá-lo para
que ele mesmo queira fazer o bem ou
se arrependa do mal. Ele mesmo
pode e deve decidir sair do poço em
que caiu. Na proximidade de um
amigo, isso é possível. Junto do
amigo, uma pessoa pode entrar em
relação com seu autêntico eu; pode
perceber o sincero e o verdadeiro em
seu próprio coração. Pode se sentir
como envolvida pelo ar da
montanha, através do qual possa
respirar de forma diferente do que
normalmente faz; e esse ar a leva



entrar em contato com o mais
sublime e elevado que existe nela.

Nossa tarefa consiste, acima de tudo,
em colocar o outro em relação com
seus sentimentos mais íntimos e
autênticos, e incentivá-lo a expressar
os silenciosos impulsos do seu
coração. Podemos garantir a nossa
proximidade, dar-lhe uma mão e
transmitir-lhe a firme convicção de
que o caminho à salvação é viável.

Um bom amigo dá ânimo, luz e
esperança, embora a noite seja
escura. Ajuda o outro a sair de uma
depressão após uma grande queda.
Dá-lhe valor para que se levante, e
força para assumir sua própria culpa
– com todas as suas consequências. E,
por último, mas não menos
importante, desperta nele a fantasia
de se decidir, novamente, pela vida.
Um provérbio japonês diz: “Com um
amigo ao meu lado não há nenhum
caminho que seja muito longo”.



Nota final

O amor à vida se expressa, muitas
vezes, na valentia, na fortaleza e na
justiça. E se apresenta, ao mesmo
tempo, na humildade, no escutar e
na compaixão. Sempre defenda a
verdade e, no melhor dos casos,
consegue construir uma autêntica
amizade.

Queremos dar vida a todos, tanto aos
que estão em perigo material de
perdê-la, como aos que estão em
perigo espiritual de roubá-la. Todos
precisam de nossa solicitude, e não
devemos esquecer que quem faz o
mal se prejudica ainda mais do que
aquele que sofre.

Para isso, voltamos o nosso olhar às
vítimas talvez ainda mais
destroçadas do que as crianças que
não nascerão, ou do que os idosos
que morrem antes do tempo.
Queremos dar vida também aos



responsáveis pelo aborto e pela
eutanásia. Queremos oferecer-lhes
nossa ajuda para sair de seu erro e
rever suas atitudes. Com isso,
estamos convencidos de que “a
verdade só pode ser imposta pela
força da própria verdade”.

Se um “defensor” se acostuma a
descobrir o interior bom de todo
homem e a realizar um encontro
com quem agiu mal, então
aperfeiçoará sua própria vida. No
relacionamento sincero com os
demais, cresce sua vitalidade. Terá
mais ideias, reluzirão mais valores. O
“defensor” se torna, acima de tudo,
mais amável, mais apto a orientar.
Adquirirá, no meio de um mundo
caótico, sabedoria para
compreender, paciência para lutar, e
uma alegria indescritível, que é fruto
do empenho por levar os outros das
trevas à luz. Sua vida se resume no
famoso lema de Antonio



Machado:“pensar alto, sentir
profundamente, falar claro”.

Jutta Burggraf, falecida em 2010, foi
professora de Teologia Dogmática e
de Ecumenismo na Faculdade de
Teologia da Universidade de Navarra.

Jutta Burggraf - Conferencia
pronunciada em 6 de novembro
de 2009 no IV Congresso
Internacional Provida,
celebrado em Saragoça
(Espanha)

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/sobre-a-
personalidade-de-um-defensor-da-vida/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/sobre-a-personalidade-de-um-defensor-da-vida/
https://opusdei.org/pt-br/article/sobre-a-personalidade-de-um-defensor-da-vida/
https://opusdei.org/pt-br/article/sobre-a-personalidade-de-um-defensor-da-vida/

	Sobre a personalidade de um “defensor da vida”
	Reflexões preliminares
	I. Algumas atitudes convenientes
	1.Fortaleza
	2. Humildade
	3. Saber ouvir
	4. Compreensão
	II. Estar aberto às amizades
	1. Uma condição imprescindível
	2. O valor da amabilidade
	3. Transmitir a verdade
	4. Ajudar a sair das dificuldades
	Nota final


