
opusdei.org

Sobre a formação
profissional (4): A
liderança do serviço

São Josemaria entendeu o
prestígio profissional não como
um sucesso pessoal, mas como
oportunidade para servir
melhor. A formação estimula o
desejo de crescer em
competências e habilidades.

06/05/2022

Nos ensinamentos de São Josemaria,
o que atualmente se designa como 
liderança é compreendido e exercido



sempre como serviço, com o desejo
de contribuir para a construção de
um projeto comum em benefício de
todos. Um líder não é apenas aquele
que exerce um determinado papel
numa equipe. O líder quer melhorar
o mundo, e percebe logo que o
melhor é começar pelo que tem mais
perto, pelo mais próximo: seu
ambiente. E como faz isso? São
Josemaria o sintetizava em uma
expressão: “Para servir, servir”[1].E
animava a “adquirir todo o prestígio
profissional possível, a serviço de
Deus e das almas”[2].

A aspiração de liderar no serviço
implica dois desafios, que a formação
ajuda a enfrentar: desenvolver uma
visão mais relacional no próprio
trabalho (tanto no sentido de
trabalhar com os outros – começando
por Deus – como com eles e para eles)
e o empenho por cultivar virtudes
(querer ser melhor como pessoa, não



para buscar uma autoperfeição, mas
para doar-se).

Seres relacionais, trabalho
relacional

Uma visão relacional da própria
profissão consiste na capacidade de
elevar o olhar para descobrir que o
trabalho que realizo diariamente vai
além da produção de serviços ou
bens, do rendimento e da eficácia, da
mera autorrealização. Na verdade,
consiste em gerar bens relacionais,
que são produzidos e usufruídos
sempre com outros, inclusive nas
profissões que não visam
diretamente a pessoa. É nitidamente
interativo vender no mercado, dar
formação profissional a alunos,
visitar apartamentos com os clientes
ou defender um acusado diante de
um juiz. É, porém, também
relacional, embora não tão
claramente, o trabalho num centro
logístico, numa linha de montagem



ou num laboratório de bioquímica.
Inclusive o trabalho home-office ou o
estudo para um concurso, sem
aparentemente interagir com
ninguém.

Cristo é reconhecido pelo seu ofício
(“Não é este o filho do carpinteiro?
Não é Maria sua Mãe”[3]) e pelo do
seu pai (“Não é este o filho de
José?”[4]). No Êxodo, podemos
encontrar uma figura antecipada de
São José nos artesãos que pela
qualidade de seu trabalho e por sua
relação com os outros foram
selecionados para construir o
santuário[5]. Moisés os louva
afirmando que Deus os chamou pelo
seu nome e os encheu do seu espírito,
dotando-os de “sabedoria,
inteligência e experiência para todo
tipo de trabalhos”[6] e “colocou em
seu coração o dom de ensinar a
outros”[7]. Jesus deu uma dimensão
nova ao sentido relacional do seu
trabalho na oficina:. A construção de



uma mesa não constituía apenas um
objeto, mas havia outros significados
presentes nela: todas as pessoas que
a utilizariam ao longo dos anos, o seu
aprendizado de José, a alegria da
vida familiar com a Virgem Maria, as
necessidades e preocupações dos
vizinhos, a recordação da Criação, a
carícia da madeira que encontraria
também na Cruz, o desejo de
glorificar o Pai, a redenção da
humanidade.

Esta dimensão relacional do trabalho
apoia-se no que significa ser
humano, porque a abertura para
conhecer e amar o outro é parte do
nosso ser criado à imagem e 
semelhança de Deus, de um Deus
Trino. “Eu me pergunto muitas
vezes: com que espírito fazemos
nosso trabalho cotidiano? Como
enfrentamos o esforço? Vemos nossa
atividade unida só a nosso destino ou
também ao destino dos outros? O
trabalho é de fato, uma forma de



expressar nossa personalidade, que é
por sua natureza relacional”[8],
explica o Papa Francisco. “O trabalho
é também uma forma de expressar
nossa criatividade: cada um faz o
trabalho a seu modo, com o próprio
estilo; o mesmo trabalho, mas com
estilo diferente”[9].

Como consequência desta natureza
relacional, parte da formação
profissional não diz respeito a
adquirir os conhecimentos e
habilidades adequados ao trabalho
que realizo, mas também a aprender
das pessoas: desse colega veterano
ou daquele outro mais jovem, do
tutor que sabe aconselhar bem, da
conversa com os membros da equipe
encarregada de um projeto, desse
professor que podemos procurar
anos depois de ter passado por suas
aulas, de um cliente insatisfeito. O
próprio Cristo foi aprendiz. “Porque
Jesus devia parecer-se com José: no



modo de trabalhar, nos traços de seu
caráter, na maneira de falar”[10].

Um instrumento em minhas mãos

Uma das consequências de
aproveitar a formação profissional
costuma ser o respeito que
adquirimos no âmbito em que somos
especialistas. O verdadeiro prestígio
profissional (que é um meio e não
um fim) é o resultado dos recursos
que temos para ser mais
competentes no desempenho da
própria profissão. Um profissional da
área da saúde vai querer sempre
empregar os meios para adquirir
mais conhecimentos sobre possíveis
tratamentos para seus pacientes, um
professor tentará melhorar seus
recursos docentes para ensinar
melhor, pensando nos alunos, um
comerciante procurará novos
produtos adequados às necessidades
de seus clientes e um profissional do
mundo da comunicação procurará



que haja o máximo possível de
qualidade e veracidade na
informação que transmite. Cada um
se atualiza com os meios ao seu
alcance (cursos, leituras, workshops,
pesquisa...), mas a formação que a
Obra oferece ajuda-nos a desejar essa
atualização, a dar-lhe prioridade,
perseverar nela, para dar mais glória
a Deus no trabalho e servir com mais
eficácia.

O prestígio profissional, deste ponto
de vista, é muito diferente de buscar
o êxito, entendendo-se esse como
buscar resultados que outros possam
julgar eminentes ou excelentes, por
serem o fruto de talentos
extraordinários que as pessoas
comuns não possuem. 

O que a pregação de São Josemaria
pretendia era alentar, não cortar as
asas de ninguém nem menosprezar
aqueles que possuem qualidades
extraordinárias – “àquele que puder



ser sábio, não lhe perdoamos que
não o seja”[11] – estava, porém, ao
mesmo tempo longe de propor um
discurso de excelência dirigido a
alguns ou afastado da realidade. De
fato, inclusive uma pessoa
responsável no trabalho, com muitas
habilidades adquiridas e experiência
de anos de exercício encontra os seus
fracassos, com erros que requerem
retificação, momentos em que deve
começar do zero. Constituem ocasião
de aprendizagem e de tentar superar
com esperança tais circunstâncias,
sem ficar preso pelo medo de
fracassar de novo.

A chave do prestígio profissional,
para São Josemaria, não é a fama,
mas o servir por amor. “A
peregrinação do cristão pelo mundo
tem de converter-se num contínuo
serviço, prestado de modos muito
diversos, conforme as circunstâncias
pessoais, mas sempre por amor a
Deus e ao próximo. Ser cristão é agir



sem pensar nas pequenas metas do
prestígio ou da ambição, nem em
outras finalidades aparentemente
mais nobres, como a filantropia ou a
compaixão pelas desgraças alheias; é
avançar em direção ao termo último
e radical do amor que Jesus Cristo
manifestou ao morrer por nós”[12].

Em resumo, o sentido do prestígio
profissional é poder utilizá-lo para o
serviço de Deus e das pessoas. São
Josemaria explicava assim: “Por isso,
como lema para o trabalho de cada
um, posso indicar este: para servir,
servir. Porque, para fazer as coisas, é
preciso antes de mais nada, saber
terminá-las. Não acredito na retidão
de intenção de quem não se esforça
por alcançar a competência
necessária para cumprir bem as
tarefas que lhe são confiadas. Não
basta querer fazer o bem; é preciso
saber fazê-lo. E, se realmente
queremos, esse desejo traduzir-se-á
no empenho por utilizar os meios



adequados, para deixar as coisas 
acabadas, com perfeição humana”[13].

Cada pessoa é, portanto, chamada a
ser líder em seu próprio ambiente
(profissional, familiar, social), a
querer melhorá-lo. E todos, homens e
mulheres, podemos contribuir
(mediante a preparação profissional
e o crescimento pessoal) com este
crescimento. É bem inspirador ver
como a pandemia fez emergir muitos
líderes ocultos ao mesmo tempo que
constitui uma chamada à
responsabilidade de cada um: o que
eu posso melhorar é a minha própria
realidade, e se eu não o fizer,
ninguém o fará por mim.

Servir com o prestígio profissional

“Servir” pode se entender no sentido
de “ser competente” ou de “ser apto
para uma determinada tarefa”. Para
servir – para viver a caridade com
obras, imitando a Cristo, que “veio,
não para ser servido, mas para



servir”[14] – se requer idoneidade, e
esta idoneidade procede do estudo e
da prática, mas também das virtudes
humanas. Uma pessoa trabalhadora,
determinada, audaz, ordenada,
educada, amável, que se interessa,
etc., tem condições tanto de
contribuir eficazmente em um
projeto comum como de
corresponder às exigências da
caridade no exercício de seus
deveres. A expressão “para servir,
servir” constitui, pois, uma chamada
a adquirir as qualidades necessárias,
a ser útil, e cultivar assim as virtudes
que permitem prestar a outros os
serviços convenientes. São
Josemaria, ao falar deste aspecto,
referia-se tanto a trabalhos
intelectuais e de aparente relevância
e influência social no mundo da
cultura ou da política como ao bom
trabalho desempenhado numa
oficina mecânica, na cozinha de um
restaurante ou na chácara agrícola.



O prestígio ajuda a sermos uma
referência no âmbito que
dominamos e permite aconselhar e
acompanhar, não apenas com
conhecimentos e habilidades.
Podemos, por exemplo, continuar
velando pelo bem e a trajetória de
antigos alunos, assessorar os médicos
jovens que estão fazendo estágio no
hospital, sugerir novas
oportunidades aos amigos que
perderam o emprego, aconselhar um
colega sobre uma máquina nova ou
fornecer contexto em uma conversa
tensa.

O prestígio constitui também uma
ferramenta de serviço se nos der a
oportunidade de fazer parte de um
grêmio, sindicato ou associação
profissional, com a finalidade de
melhorar a nossa profissão ou
promover iniciativas para conseguir
condições trabalhistas mais justas
(propor uma greve, fazer um abaixo-
assinado, falar com diretores, etc.).



Falando de Jesus e de José como
“operários da madeira”, Francisco
indica todo os aspectos obscuros do
trabalho que podemos – devemos –
contribuir para iluminar com as
possibilidades de uma trajetória
pessoal competente e honrada: os
trabalhos duros “nas minas e em
certas fábricas”, “aqueles que são
explorados no trabalho negro”, “as
vítimas” de acidentes trabalhistas,
“as crianças obrigadas a trabalhar”
etc.[15].

O prestígio proporciona, às vezes, um
ascendente que abre as portas para
chegar a temas mais delicados. Num
congresso ou numa viagem de
trabalho, renunciar a uma bebida
depois de um jantar e lembrar-se da
família que está em casa pode mudar
o clima de diversão entre os colegas.
Compartilhar a própria experiência
pode ajudar outra pessoa a organizar
o horário do seu negócio de forma a
poder assistir à missa no domingo.



Quando o ambiente trabalhista é um
deserto – “esse ambiente árido onde
se deve conservar a fé e procurar
irradiá-la”[16], descreve o Papa
Francisco – “lá somos chamados a ser
pessoas-cântaros para dar de beber
aos outros”[17].

Formação para transformar-se e
transformar

O que muda o mundo são as pessoas.
E a formação pessoal implica sempre
um passo em frente tanto em
responsabilidade social quanto em
capacidades para poder dar à
sociedade o que cada um tem. “No
trabalho livre, criativo, participativo
e solidário, o ser humano expressa e
aumenta a dignidade de sua vida”[18],
indica Francisco. “O trabalho não é
apenas um meio de ganhar a vida: é
também um lugar onde nos
expressamos, nos sentimos úteis e
aprendemos a grande lição da
realidade, o que ajuda a vida



espiritual a não se tornar
espiritualismo”[19].

A formação espiritual que a Obra
transmite e que aspira sempre a
refletir-se na vida, pode ajudar a nos
perguntarmos: Como posso entender
melhor que o meu trabalho é um
serviço? Como gerar oportunidades
de melhora para outros e para a
sociedade a partir da minha própria
profissão? Que tipo de problema
social eu poderia ajudar a resolver
com meu trabalho? Que melhorias,
inovações, soluções posso trazer com
os conhecimentos de minha
profissão?

Para ser líder no serviço a partir de
nosso trabalho não são suficientes só
conhecimentos. Por isso, a formação
profissional que a Obra proporciona
orienta-se no sentido de ajudar cada
pessoa a adquirir as virtudes
humanas ou habilidades pessoais
que a capacitem profissionalmente



para trabalhar bem. Isto é: trabalhar
com atenção, sem descuidos ou sem
fazer um trabalho mal feito, com
esmero e sentido de
responsabilidade de quem o faz por
amor a Deus e aos outros,
cooperando com todos. Descobrindo
também a dimensão do cuidado das
pessoas à minha volta, daqueles que
se beneficiarão desse trabalho, do
bem comum e do mundo no qual
vivemos.

Tais habilidades (as chamadas soft
skills) não se aprendem
teoricamente, são adquiridas
indiretamente nos modos de fazer,
de relacionar-se com os outros, de
enfrentar os diferentes problemas do
dia. Poderíamos dizer que se
aprendem com a prática, encarnam-
se no fazer e por isso é bom refletir
explicitamente sobre elas e
aproveitar o feedback que os outros
lhe dão, para entender melhor como
desenvolvê-las no dia a dia, de modo



que informem o modo de ser e de
atuar e, portanto, o modo de exercer
a própria profissão. Quem não teve
desejo de agradecer profundamente
à atitude atenta de um profissional
da saúde que nos atendeu com
carinho, o olhar empático (inclusive
através da máscara) de um
funcionário administrativo que se
interessou pelo nosso problema ou a
simpatia de um taxista ou de um
entregador que nos alegraram o dia?

Podem se destacar algumas
qualidades mais pessoais, como o
bom senso, a atitude positiva, a
autoestima, a criatividade, a
resiliência ou a flexibilidade. A
flexibilidade, por exemplo, pode ser
definida como a abertura a
diferentes modos de ser e de
trabalhar, o que capacita para um
trabalho entre gerações, intercultural
(tão necessário para não perder a
essência de nossa
contemporaneidade),



interdisciplinar, etc. Consegue-se
assim criar um espaço em que todo
se sentem à vontade e podem
contribuir com o melhor de si.

Há outras habilidades que podem ser
consideradas mais sociais, por
contribuírem de modo construtivo
no tecido de relações que compõem
as nossas vidas: a gestão de pessoas,
o domínio do estresse próprio e
alheio, a capacidade de escuta e
diálogo, a comunicação, a empatia,
etc. Para alguns autores, estas
disposições formam parte da
chamada inteligência emocional e
social.

Cristo aprendeu não apenas um
ofício, mas também estes aspectos.
Ao glosar a figura de São José, o Papa
Francisco afirma que, “podemos
estar certos de que o seu ser um
homem ‘justo’ também se verificou
na educação que deu a Jesus. José via
Jesus crescer em sabedoria, em



estatura e em graça, diante de Deus e
dos homens (Lc 2, 52)”[20].

A imagem de Cristo, lavando os pés
dos apóstolos na Quinta-feira Santa,
simboliza o serviço de todo cristão às
pessoas. “Dei-vos o exemplo para
que, como eu vos fiz, assim façais
também vós”[21], diz o Senhor. É bom,
porém, recordar que antes Ele
mesmo serviu durante anos os
habitantes de Nazaré através do seu
trabalho, conselho, carinho, à
sombra do prestígio de São José.
“José devia tirar muita gente de
dificuldades, com um trabalho bem-
acabado. O seu trabalho profissional
era uma ocupação orientada para o
serviço, tinha em vista tornar mais
grata a vida das outras famílias da
aldeia; e far-se-ia acompanhar de um
sorriso, de uma palavra amável, de
um comentário feito como que de
passagem, mas que devolve a fé e a
alegria a quem está prestes a perdê-
las”[22].



[1] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 50.

[2] São Josemaria, Sulco, 491

[3] Mt. 13, 55; Mc 6, 3.

[4] Lc. 4, 22.

[5] Cfr. Ex. 35, 30-36, 2.

[6] Ex. 35, 31.

[7] Ex. 35, 34.

[8] Francisco, Audiência geral, 12 de
janeiro de 2022.

[9] Francisco, Audiência geral, 12 de
janeiro de 2022.

[10] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 55

[11] São Josemaria, Caminho, n. 332.



[12] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 98.

[13] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 50.

[14] Mt. 20, 28.

[15] Cfr. Francisco, Audiência geral, 12
de janeiro de 2022.

[16] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium, n. 86.

[17] Ibidem.

[18] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium, n. 192.

[19] Francisco, Audiência geral, 12 de
janeiro de 2022.

[20] Francisco, Audiência geral, 19 de
janeiro de 2022.

[21] Jo 13, 15.



[22] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 51

María del Mar Delgado

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/sobre-a-
formacao-profissional-4-a-lideranca-do-

servico/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/sobre-a-formacao-profissional-4-a-lideranca-do-servico/
https://opusdei.org/pt-br/article/sobre-a-formacao-profissional-4-a-lideranca-do-servico/
https://opusdei.org/pt-br/article/sobre-a-formacao-profissional-4-a-lideranca-do-servico/
https://opusdei.org/pt-br/article/sobre-a-formacao-profissional-4-a-lideranca-do-servico/

	Sobre a formação profissional (4): A liderança do serviço

