
opusdei.org

Sobre a formação
profissional (3):
Cidadãos que
trabalham com os
outros

Com o nosso trabalho e as
relações nele estabelecidas
contribuímos como cidadãos
para constituir uma sociedade –
e uma história – de acordo com
a dignidade da pessoa e com a
sua busca de sentido.

21/03/2022



O entusiasmo por um trabalho pleno
inclui habitualmente o desejo de
construir algo de valor e de
contribuir para melhorar a
sociedade. A velha história dos
pedreiros consegue descrevê-lo: ao
fazer tijolos, pode-se encarar o
próprio trabalho como simplesmente
fazer tijolos, levantar muros ou
construir catedrais. Nosso desejo é
construir catedrais com a nossa
profissão: maravilhas humanas e
sinal da presença de Deus no mundo.

O Papa Francisco anima-nos: “O ser
humano é capaz de ser, por si
próprio, agente responsável por seu
crescimento material, seu progresso
moral e seu desenvolvimento
espiritual. O trabalho deveria ser o
âmbito deste múltiplo
desenvolvimento pessoal, onde se
põem em jogo muitas dimensões da
vida: a criatividade, a projeção do
futuro, o desenvolvimento de
capacidades, o exercício de valores, a



comunicação com os outros, uma
atitude de adoração”[1].

A situação em muitos países pode, no
entanto, ofuscar esta visão. Em
alguns, as condições de trabalho são
desumanas, em outros a maioria dos
trabalhos permite apenas sobreviver
e, no Ocidente, as mudanças e as
crises sucessivas criaram uma
situação de precariedade que gerou
certa visão negativa. A narrativa
dominante ou a experiência pessoal
podem reduzir o trabalho a uma
atividade necessária para sobreviver,
mas que, frequentemente, torna-nos
infelizes e frustrados. Isto afeta
especialmente os jovens que, com
títulos acadêmicos e amplamente
capacitados, mal conseguem um
trabalho que lhes permita sustentar-
se e fazer projetos para o futuro; ou
pensam emigrar em busca de
melhores possibilidades em outro
país. De fato, muitos procuram a sua



própria realização fora do âmbito
profissional.

Em tal contexto, em que tantas
pessoas têm razões sérias e concretas
para afirmar o que foi dito, a
mensagem de São Josemaria sobre o
trabalho ilumina com a esperança do
Evangelho esta realidade em crise. O
Papa Francisco explica-o assim:
“Quem não olha a crise à luz do
Evangelho limita-se a fazer a
autópsia de um cadáver: olha a crise,
mas sem a esperança do Evangelho,
sem a luz do Evangelho. Estamos
assustados com a crise não só porque
nos esquecemos de a avaliar como o
Evangelho nos convida a fazê-lo, mas
também porque esquecemos que o
Evangelho é o primeiro a colocar-nos
em crise. É o Evangelho que nos
coloca em crise. Mas, se
reencontrarmos a coragem e a
humildade de dizer em voz alta que o
tempo da crise é um tempo do
Espírito, então, mesmo no meio da



experiência da escuridão, da
fraqueza, da fragilidade, das
contradições, da confusão, já não nos
sentiremos esmagados, mas
conservaremos sempre a confiança
íntima de que as coisas estão prestes
a assumir uma forma nova, nascida
exclusivamente da experiência de
uma graça escondida na
escuridão”[2].

Essa luz da fé sobre a realidade
humana do trabalho faz brilhar a
verdade originária de que o homem
foi posto no jardim do Éden ut
operaretur[3],para que trabalhasse e
cooperasse com Deus para construir
o mundo, para criar vida social e
cultura. O trabalho é, em suma, uma
realidade positiva e boa, um âmbito
de realização pessoal e social, o eixo
de nossa santidade “como vínculo de
união com os outros homens e meio
de contribuir para o progresso da
humanidade inteira, como fonte de
recursos para sustentar a própria



família, como ocasião de
aperfeiçoamento pessoal”[4].

Nestas linhas, enfocaremos a
projeção social do trabalho, que se
expande em círculos concêntricos a
partir do lugar onde se desenvolve,
partindo do ambiente mais próximo
(o bairro, o povoado, a cidade) para
chegar à transformação efetiva do
mundo.

Amar o mundo

O amor ao mundo e o desejo de
torná-lo melhor e levá-lo a Deus é um
aspecto central da chamada
vocacional à Obra e está no núcleo
da sua mensagem. Este espírito leva
a perceber em todas as
circunstâncias da vida cotidiana uma
chamada divina, como explica São
Josemaria: “Temos que amar a Deus,
para amar assim a sua vontade e ter
desejos de corresponder aos
chamamentos que nos dirige através
das obrigações da nossa vida de



todos os dias: nos deveres de estado,
na profissão, no trabalho, na família,
no convívio social, no nosso próprio
sofrimento e no sofrimento dos
outros homens, na amizade, no
empenho de realizar o que é bom e
justo”[5].

Um olhar para as tragédias, as
injustiças, os sofrimentos ou as
superficialidades que estão presentes
na vida diária, poderia levar a
pensar que o nosso mundo atual não
é “amável”, pelo menos enquanto
não melhorar. E a sensação de ter
pouco para contribuir para essa
mudança pode levar-nos a fechar-nos
no círculo do nosso pequeno mundo
de relações, problemas, interesses e
projetos. Sentimos que, nele pelo
menos, podemos fazer algo.

A consciência de que Deus é nosso
Pai leva-nos, no entanto, a sair dessa
zona de conforto ao recordar o que o
Salmo II promete: eu te darei o



mundo como herança[6]. O filho
recebe essa herança com o desejo de
fazê-la frutificar, com o otimismo
esperançoso de perceber a confiança
do seu Pai e com o vivo sentido de
responsabilidade para com esse
mundo que Deus deixa em nossas
mãos. Nada é alheio ao coração de
um filho de Deus, porque é o próprio
mundo – tudo e todos – o que
constitui essa herança.

O amor ao mundo como dom que
Deus Pai nos confia leva a querer
“conhecer profundamente o tempo
em que vivemos, as dinâmicas que o
atravessam, as potencialidades que o
caracterizam, e os limites e
injustiças, às vezes graves, que o
afetam”[7]. Não se trata de uma mera
compreensão intelectual, mas sim de
ir ao encontro das pessoas concretas,
com os seus sonhos e esperanças,
com sua a sensibilidade,
necessidades e críticas. Assim o
conhecimento se transforma em



empatia, em escuta, em empenho
para acolher o outro e comprometer-
se na busca do bem, em amor
encarnado. Bento XVI explica isso na
encíclica Caritas in veritate: “Amar
alguém é querer o seu bem e
trabalhar eficazmente por isso. É o
bem desse ‘todos nós’, formado por
indivíduos, famílias e grupos
intermediários que se unem em
comunidade social. Não se trata de
um bem procurado por si mesmo,
mas para as pessoas que formam
parte da comunidade social, e que só
nela podem conseguir realmente o
seu bem e de modo mais eficaz.
Desejar o bem comum e esforçar-se
por ele é exigência de justiça e
caridade”[8].

A força dignificante e
transformadora do trabalho brota
precisamente do amor – a Deus, aos
outros, ao mundo – que nos permite
contribuir para construir com outros
esse bem de todos nós a partir da



posição e da contribuição específica
da própria profissão. O modelo do
amor compassivo pelo concidadão é
a parábola do bom samaritano,
explica o Papa Francisco: "é um texto
que nos convida a que nossa vocação
de cidadãos do próprio país e do
mundo inteiro ressurja, como
construtores de um novo vínculo
social”[9]. Ao glosá-la, ele realça que
mesmo o bom samaritano “precisou
da existência de uma estalagem que
lhe permitisse resolver o que não
estava em condições de garantir
sozinho”[10]: o trabalho permite-nos
contribuir para a solução das
necessidades humanas.

Um modo de estar no mundo

A mentalidade laical tem como
fundamento a consideração de que o
trabalho, as relações sociais,
políticas, etc., são lugares de
encontro com Deus e tarefa própria
do cristão comum. Mais ainda, o



trabalho é precisamente o modo
específico que cada pessoa tem de 
cuidar da herança e de colaborar na
construção da sociedade. Nossa vida
seria muito diferente sem
agricultores, professoras,
transportadores, engenheiros ou
roteiristas. São Josemaria
expressava-o assim: “o trabalho é o
veículo através do qual o homem se
insere na sociedade, o meio pelo qual
se encaixa no conjunto das relações
humanas, o instrumento que lhe
designa um posto, um lugar, na
convivência dos homens. O trabalho
profissional e a existência no mundo
são duas faces da mesma moeda, são
duas realidades que se exigem
mutuamente, sem que seja possível
entender uma à margem da outra”[11].

Esse lugar próprio, no qual Deus
espera a cada um, é âmbito
privilegiado para desenvolver a
liberdade como capacidade de gerar
coisas boas com e para os outros, e



também para si mesmo. “Voltemos a
promover o bem, para nós próprios e
para toda humanidade, e juntos
caminharemos assim rumo a um
crescimento genuíno e integral”[12].
No cabelereiro, no escritório, na sala
de aula, no campo ou no camarim, é
no hoje e no agora do trabalho que se
desempenha, que surge a pergunta
decisiva: qual é, Senhor, o bem que
esperas de mim? E esse mesmo
empenho em buscar a perfeição
cristã na profissão, em dar “bom
exemplo de cada um em seu lugar, é
já buscar o bem de toda a
humanidade”[13].

Não é difícil, ao mesmo tempo,
perceber que fazer o bem é uma
tarefa que supera os indivíduos
singulares; mais ainda, é uma tarefa
comum, uma luta compartilhada,
como a pandemia nos fez entender e
o Papa explica: “Ninguém pode
enfrentar a vida isoladamente;
precisamos de uma comunidade



que nos apoie, que nos auxilie e
dentro da qual nos ajudemos
mutuamente a olhar em frente.
Como é importante sonhar juntos!
Sozinho, corres o risco de ter
miragens, vendo aquilo que não
existe; é juntos que se constroem os
sonhos. Sonhemos como uma única
humanidade, como caminhantes da
mesma carne humana, como filhos
desta mesma terra que nos alberga a
todos, cada qual com a riqueza da
sua fé ou das suas convicções, cada
qual com a própria voz, mas todos
irmãos”[14]. E a experiência nos
confirma que fazer o bem juntos
rompe a barreira das diferenças
ideológicas, dos estilos de vida
diversos ou da falta de fé.

Sempre haverá instituições na Igreja
orientadas para a assistência, e todos
como cristãos somos chamados a ser
o bom samaritano que se detém
diante do irmão ferido. Como leigos,
porém, temos a missão irrenunciável



de estar presentes nos lugares onde a
sociedade se configura,
especialmente naqueles relacionados
com a profissão. Um arquiteto, por
exemplo, pode se manifestar contra a
contaminação, votar num partido
favorável à família e ser voluntário
com os sem teto de sua cidade. Mas,
se ele trabalha no setor do
urbanismo é insubstituível para
criar, com os colegas, ambientes mais
verdes para diferentes gerações,
seguros, com serviços básicos bem
comunicados entre si, com espaços
comuns, etc., de modo que influa
diretamente na qualidade do ar, nas
relações familiares e no acesso à
moradia.

Com caridade e justiça

Este modo cristão de ser e de estar no
mundo, trabalhando com outros e
para outros, contém em de si o maior
potencial transformador da
sociedade: a fé “que ilumina as



nossas consciências, incitando-nos a
participar, com todas as forças, das
vicissitudes e dos problemas da
história humana. Nessa história, que
se iniciou com a criação do mundo e
findará com a consumação dos
séculos, o cristão não é um apátrida.
É um cidadão da cidade dos homens,
com a alma absorvida pelo desejo de
Deus”[15].

Se pusermos o foco no âmbito do
trabalho, cabe perguntar quais
características do modo cristão são
promotoras mais eficazes desta
transformação. A resposta seria
ampla, há, porém, duas virtudes que
trazem um valor especial: a caridade
e a justiça consideradas em sua
dimensão social. Ambas se traduzem
num leque de atitudes que gozam
atualmente de reconhecimento como
valores imprescindíveis para levar
em frente um empreendimento
comum, e que a doutrina social da
Igreja propõe. Estes ensinamentos



oferecem orientações que iluminam
com a luz da verdade do Evangelho
os possíveis modo de atuar nas mais
diversas situações sociais, culturais,
etc. e que se manifestam em algumas
atitudes como as seguintes.

A amizade social, a solidariedade e a
participação levam a “construir
relações que vão além do mero
trabalho e fortaleçam os vínculos
de bem”[16].São Josemaria
expressava-se assim numa carta de
1939 sobre a missão do cristão na
vida social: “Um cristão não pode ser
individualista, não pode
desinteressar-se dos outros, não pode
viver de modo egoísta, de costas para
o mundo: é essencialmente social:
membro responsável do Corpo
Místico de Cristo”[17].

A promoção do desenvolvimento
humano integral – de todos os
homens e do homem todo – implica a
liberdade responsável da pessoa e de



todos os povos, já que nenhuma
estrutura pode garantir tal
desenvolvimento de fora e acima da
responsabilidade humana[18]. A
cooperação nasce da convicção de
que não é possível encontrar a
solução para os problemas a partir
de uma só perspectiva, e leva à
abertura proativa, ao trabalho em
equipe – também com aqueles que
não pensam como nós – e ao diálogo
sincero.

A justiça consiste em dar ao outro o
que é dele, o que lhe corresponde, de
acordo com seu ser e com sua
atuação. É a primeira via da caridade
e inseparável dela[19], e, ao mesmo
tempo, requer uma lógica superior,
pois não se pode promover a
sociedade só mediante relações
justas de direitos e deveres, mas sim,
antes e melhor, com relações de
gratuidade, de misericórdia e de
comunhão[20].



A transparência, a honestidade e a
responsabilidade como valores
sociais[21], embora possam criar
desvantagens a curto prazo – as
próprias de quem assume o risco de
confiar em outros – são fundamentos
sólidos para criar um ambiente e um
modo de trabalhar que convida a
compartilhar os deveres recíprocos,
mobilizando assim muito mais que a
mera reivindicação de direitos[22].

As possibilidades são infinitas,
segundo as circunstâncias de cada
um. A participação nas associações
profissionais, o mentoring de
meninas em STEM, os projetos
colaborativos open source ou a
alfabetização de adultos, por
exemplo, podem ser iniciativas
promovidas com os colegas. A
priorização da pesquisa das doenças
esquecidas, os serviços pro bono para
causas relevantes, o desafio de um
processo industrial mais limpo, a
rejeição de subornos ou a melhoria



das condições de trabalho podem ser
iniciativas promovidas dentro da
empresa ou instituição em que se
trabalha.

Transformar o ambiente de
trabalho

O amor ao mundo, unido à
consciência da própria liberdade e
responsabilidade, levam ao
compromisso em e a partir do
próprio trabalho, na melhoria da
sociedade. O trabalho não é
simplesmente um lugar para a
“autorrealização” individual, e sim
uma plataforma a partir da qual
desenvolve, em toda sua amplitude, a
solicitude humana e cristã pelo
próximo e pelas condições sociais
que tornam possível o seu
desenvolvimento[23].

Considerar o trabalho como meio
para contribuir para o progresso da
comunidade é em primeiro lugar
contribuir para a humanização do



próprio ambiente profissional. A
primeira resolução de problemas se
realiza no lugar mais próximo[24].
Diante de situações de conflito, por
exemplo, que surgem no trabalho
como em toda relação humana, o
crucial é não se deixar dominar por
elas nem que acabe imperando o que
o Papa Francisco chama de lógica do
conflito[25], que sempre procura 
culpados a quem estigmatizar e
desprezar e justos a quem justificar:
“Quando nos detemos na conjuntura
conflituosa, perdemos o sentido da
unidade profunda da realidade”[26].

Os ambientes de trabalho requerem
também um empenho constante e
decidido a amar, procurando
interessar-se por cada pessoa, pelas
suas necessidades, pois somos todos
pobres, carentes de algo “não só em
termos materiais, mas também em
termos espirituais, emocionais e
morais”[27]. A experiência pessoal do



amor de Deus, da família, das
amizades, no-lo facilita.

Tudo isso pode se tornar realidade
com uma infinidade de modos
concretos: apoiar uma colega que
está esperando um filho, ou aquele
que tem sob sua responsabilidade
uma pessoa idosa ou dependente;
fazer favores que não trazem um
benefício; celebrar os aniversários;
não dar importância a pequenas
diferenças; comportar-se com
lealdade e não criticar.

Tal humanização do ambiente
próximo comporta também
identificar os problemas, assumindo-
os em primeira pessoa, procurando
“afogar o mal em abundância de
bem”, cobrindo deficiências,
multiplicando as iniciativas que
desenvolvam ou reorientem as
energias implícitas na situação que é
preciso melhorar[28]. Supera-se assim
a perspectiva individualista e se



consegue descobrir, com o olhar
purificado pela caridade, “singulares
convergências e possibilidades
concretas de solução, sem renunciar
a nenhum componente fundamental
da vida humana”[29].

É muito o que resta a fazer e talvez,
como Moisés, podemos fraquejar no
empenho. Vale a pena ter presente a
conclusão da encíclica Caritas in
veritate. “O desenvolvimento tem
necessidade de cristãos com os
braços levantados para Deus em
atitude de oração, cristãos movidos
pela consciência de que o amor cheio
de verdade (caritas in veritate), do
qual procede o desenvolvimento
autêntico, não o produzimos nós,
mas é-nos dado. Por isso, inclusive
nos momentos mais difíceis e
complexos, além de reagir
conscientemente devemos sobretudo
referir-nos ao seu amor. O
desenvolvimento implica atenção à
vida espiritual, uma séria



consideração das experiências de
confiança em Deus, de fraternidade
espiritual em Cristo, de entrega à
providência e à misericórdia divina,
de amor e de perdão, de renúncia a si
mesmo, de acolhimento do próximo,
de justiça e de paz. Tudo isto é
indispensável para transformar os
‘corações de pedra’ em ‘corações de
carne’ (Ez 36, 26), para tornar ‘divina’
e consequentemente mais digna do
homem a vida sobre a terra”[30].

[1] Francisco, Laudato si’, n. 127.

[2] Francisco, Discurso à cúria romana
por ocasião dos cumprimentos do
Natal, 21/12/2020, n. 6.

[3] Gn. 2, 15.

[4] São Josemaria, Carta n. 14, de 15 de
outubro de 1948, n. 4.



[5] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 17.

[6] Cfr. Sl 2, 8: Pede-me eu te darei as
nações por herança, e em teu domínio
as extremidades da terra.

[7] Fernando Ocáriz, Mensagem, 7 de
julho de 2017.

[8] Bento XVI, Caritas in veritate, n. 7.

[9] Francisco, Fratelli tutti, n. 66.

[10] Id. , n. 165.

[11] São Josemaria, Carta n. 11, de 6 de
maio de 1945, n. 13.

[12] Francisco, Fratelli tutti, n. 113.

[13] São Josemaria, Carta n. 3, de 9 de
janeiro de 1932, n. 4.

[14] Francisco,Fratelli tutti, n. 8.

[15] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 99.



[16] Francisco, Discurso aos membros
do colégio cardinalício e da cúria
romana por ocasião dos
cumprimentos de Natal, 23/12/2021.

[17] São Josemaria, Carta n. 5, de 2 de
outubro de 1939, n. 37.

[18] Cfr. Bento XVI, Caritas in veritate,
n. 17.

[19] Cfr. Bento XVI, Caritas in veritate,
n. 6.

[20] Ibid.

[21] Cfr. Bento XVI, Caritas in veritate,
n. 36.

[22] Id, n. 43.

[23] Cfr. Ana Marta González, “Mundo
y condición humana en san
Josemaria Escrivá. Claves
cristianas para uma filosofia de las
ciencias sociales” em Romana n.
65, julho-dezembro de 2017.



[24] Cfr. São Josemaria, Entrevistas, n.
10: vemos no trabalho – na nobre
fadiga criadora dos homens – não só
um dos mais altos valores humanos,
meio imprescindível para o progresso
da sociedade e o ordenamento cada
vez mais justo das relações entre os
homens, mas também um sinal do
amor de Deus a suas criaturas e do
amor dos homens entre si e a Deus:
um meio de perfeição, um caminho de
santidade.

[25] Francisco, Discurso aos membros
do colégio cardinalício e da cúria
romana por ocasião dos
cumprimentos de Natal, 23/12/2021,
n. 7

[26] Francisco, Ex. ap. Evangelii
gaudium, n. 226.

[27] Francisco, Discurso aos membros
do colégio cardinalício da cúria
romana por ocasião dos
cumprimentos de Natal, 23/12/2021,
n. 7.



[28] Cfr. Ana Marta González, “Mundo
y condición humana en san
Josemaria Escrivá. Claves
cristianas para una filosofía de las
ciencias sociales” em Romana n.
65, julho-dezembro de 2017.

[29] Id, n. 32.

[30] Id. N. 79.

Susana López

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/sobre-a-
formacao-profissional-3-cidadaos-que-
trabalham-com-os-outros/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/sobre-a-formacao-profissional-3-cidadaos-que-trabalham-com-os-outros/
https://opusdei.org/pt-br/article/sobre-a-formacao-profissional-3-cidadaos-que-trabalham-com-os-outros/
https://opusdei.org/pt-br/article/sobre-a-formacao-profissional-3-cidadaos-que-trabalham-com-os-outros/
https://opusdei.org/pt-br/article/sobre-a-formacao-profissional-3-cidadaos-que-trabalham-com-os-outros/

	Sobre a formação profissional (3): Cidadãos que trabalham com os outros

