
opusdei.org

'Sine sole sileo':
cansaço e descanso
(1)

Neste editorial, em duas seções,
abordaremos as questões
relacionadas à fadiga e ao
descanso, que formam parte de
nossa vida de filhos de Deus.

03/01/2024

Uma das inscrições clássicas que
decoram os relógios de sol lembra-
nos, com uma simplicidade que
desarma, algo que parece óbvio:
“Sine sole sileo – sem o sol me



calo”[1]. Costumamos não dar
atenção às evidências, e, no entanto,
muitas vezes nelas estão escondidos
princípios fundamentais para a vida:
da mesma forma que um relógio de
sol se converte, sem a luz do dia, em
uma simples peça de decoração, ou
uma planta pode chegar a murchar
por falta de iluminação, também os
ideais que Deus colocou em nosso
coração parecem definhar e inclusive
desvanecer se não tivermos a luz do
descanso.

São Josemaria costumava dizer que,
para as pessoas do Opus Dei, o
trabalho “é uma doença crônica,
contagiosa, incurável e
progressiva”[2]. Deus conta com a
tarefa constante e esforçada dos
cristãos para levar o mundo até Ele,
junto a tantas pessoas honradas. Mas
necessita que, como parte dessa
tarefa, cuidemos a nós mesmos,
porque o esforço do dia a dia nos
desgasta e necessitamos nos refazer.



“O teu corpo é como um burrico – um
burrico foi o trono de Deus em
Jerusalém – que te leva ao lombo
pelas veredas divinas da terra: é
preciso dominá-lo para que não se
afaste das sendas de Deus, e animá-lo
para que o seu trote seja tão alegre e
brioso quanto é possível esperar de
um jumento”[3].

Existem, a traços largos, dois tipos de
cansaço: o físico e o psicológico[4].
Estão entrelaçados porque a pessoa
humana é uma unidade de corpo,
mente e espírito. Por isso, um tipo de
cansaço costuma influir no outro, e
piorá-lo, gerando pequenas – ou nem
tão pequenas – espirais de fadiga:
quem está fisicamente esgotado
percebe que a cabeça e o coração não
respondem, ficam embotados. E
quem padece cansaço psicológico,
facilmente somatiza essa fadiga:
sofre-a em forma de doenças ou
desgaste corporal que acentuam seu
cansaço interior. Essa segunda



espiral é especialmente sutil e
devemos prestar atenção a ela,
porque pode passar despercebida
para quem a padece e para aqueles
que o rodeiam. Sem apreensões, é
necessário vê-la se aproximar
porque a melhor cura é a prevenção,
e existem dificuldades na vida que
não são motivadas pela falta de
entrega ou de interesse, mas,
fundamentalmente, pelo cansaço.

Neste editorial, em duas partes,
abordaremos as questões
relacionadas à fadiga e ao descanso,
que formam parte da nossa vida de
filhos de Deus: “Ele, perfectus Deus,
perfectus Homo – perfeito Deus e
perfeito Homem –, que tinha toda a
felicidade do Céu, quis experimentar
a fadiga e o cansaço, o pranto e a
dor..., para que entendêssemos que
ser sobrenatural pressupõe ser muito
humano”[5].

Aprender a não se esgotar



Há circunstâncias da vida que podem
ser especialmente desgastantes para
uma pessoa, principalmente porque
habitualmente devem ser
compatíveis com o curso normal das
outras coisas. A doença de uma
pessoa da família, o nascimento de
um novo filho, um período
especialmente exigente no estudo ou
no trabalho, um acúmulo de
problemas variados... Essas
situações, principalmente se duram
mais do que o previsto, requerem
defender tempos ou modos de
descansar, ainda que sejam
pequenos, para evitar que o desgaste
deixe um rastro duradouro ou se
converta em cansaço crônico. Nessa
situação, ter o apoio daqueles que
nos rodeiam é tão decisivo quanto
ter a prontidão para pedir ajuda,
porque, às vezes, os outros podem
não ser conscientes do grau de
esgotamento que nos afeta.



Quando descobrimos algo
descosturado em nossa roupa, muitas
vezes, é crucial trocá-la logo e
esperar consertá-la antes de usar
outra vez, para que o descosturado
não se faça maior ou o tecido se
rasgue. Pois, a primeira e melhor
maneira de descansar, é aprender a
não se cansar excessivamente, a não
se esgotar. E, para isso, é necessário
deixar momentaneamente nas mãos
de outras pessoas a primeira linha de
frente, ainda que possa ser difícil
para nós. Isso não significa
economizarmos esforços ou tornar-
nos rígidos: significa simplesmente
reconhecer os próprios limites, e
também, às vezes, desprender-se um
pouco dos resultados do nosso
trabalho. Deus quer que nos
gastemos por amor e não que nos
desgastemos de modo que o amor se
extinga porque o edifício foi
derrubado como acontece com a casa
construída sobre a areia
(cfr.Mt7,24-27). “Abatimento físico.



Estás... arrasado. – Descansa. Pára
com essa atividade exterior. –
Consulta o médico. Obedece e
despreocupa-te. Em breve
regressarás à tua vida e melhorarás,
se fores fiel, os teus trabalhos de
apostolado”[6].

A sabedoria popular aconselha a não
deixar para amanhã o que se pode
fazer hoje, porque é fato que às vezes
atrasamos decisões, esforços,
iniciativas pela simples preguiça de
empreendê-las. No entanto, tão
importante é ler esta frase do lado
direito como do avesso: junto à
diligência para fazer as coisas, é bom
se dizer também: “deixe para
amanhã o que você não possa fazer
hoje”; não carregue o hoje com mais
do que você pode fazer, e não deixe
para amanhã o descanso que você
necessita hoje. O livro da Sabedoria
expressa isso de maneira decisiva:
“Meu filho, não empreendas coisas
em demasia, porque, se adquirires



riquezas, não ficarás isento de culpa;
se empreenderes muitos negócios,
não poderás abrangê-los; se te
antecipares, não te sairás bem
deles” (Si11,10).

“Para mim, escrevia São Josemaria,
sempre ficam coisas para o dia
seguinte. Temos de chegar à noite,
depois de um dia cheio de trabalho,
com tarefas de sobra para o dia
seguinte. Temos de chegar à noite
carregados, como burrinhos de
Deus”[7].

Por isso, na hora de assumir tarefas,
é importante distinguir a
disponibilidade – atitude de serviço,
de abertura ao que nos possam pedir
– de uma responsabilidade excessiva,
pela qual tentamos responder a mais
do que realmente podemos abarcar.
Nisto, como em tudo, convém
equilibrar as coisas: não se trata de
fazer-nos impermeáveis aos
imprevistos, frequentes na vida de



todos os dias, mas também não
deixaremos – na medida em que
possamos evitá-lo – que a vida inteira
seja um grande imprevisto.

Medir as próprias forças

Existem pessoas muito atentas e
capazes, a quem custa muito dizer
“não” a determinados pedidos: às
vezes, preferem ocupar-se de uma
tarefa, mesmo que vejam que não
têm tempo ou energias para
acometê-la a dar um desgosto ou
ficar mal com uma negativa.

Outras vezes, assumem a tarefa
porque sabem, não por presunção,
mas porque lhes consta, que podem
resolver o assunto melhor do que
outras pessoas. Também há aquele
que, por ser sensível aos problemas
dos outros, tende a carregar muitos
deles. Ou que, porque tem um olhar
atento e profundo para os detalhes,
não consegue concluir as tarefas, que
se amontoam, formando uma



montanha que o oprime. Talvez uns
e outros meçam mal as suas forças, e
aconteça com eles como com uma
carroça sobrecarregada: de pouco
serve a força dos cavalos se os eixos
da carroça se deformam pelo peso.
Pode ser até que, em um primeiro
momento, consigam rodar, mas
terminarão por se deformar ou se
arrebentar.

Em maior ou menor medida, alguns
destes traços costumam aparecer
para quem leva o seu trabalho a
sério. Pode produzir-se, às vezes, um
efeito perverso que acentua o
cansaço: as outras pessoas tendem a
pedir mais favores a quem
raramente dá uma negativa e
procura trabalhar bem ou porque se
aproveitam de sua boa-fé ou porque
não são conscientes – às vezes não
podem sê-lo – da carga que arrasta.
Quando o cansaço começa a se fazer
notar, aquela pessoa que nunca dizia
não talvez estoure ou responda com



maus modos, irritada com o mundo,
para o assombro dos outros: como
cada um sabia unicamente do favor
que lhe tinha pedido, e somente ela
levava o peso do conjunto, sua
reação lhes parece incompreensível.
E assim, uma pessoa com uma
disposição sincera de ajudar pode se
tornar um pouco amarga e solitária.
Também aqui reza a sabedoria da
Bíblia: “Há pessoas que trabalham, se
afadigam e se atropelam e, apesar de
tudo, estão sempre atrasadas”. (Si
11,11).

No trabalho é necessário distinguir a
generosidade da prodigalidade. Por
causa dessa última, damos mais do
que devemos e nos incapacitamos
para continuar dando: o presente
não tem que fazer-nos perder de
vista o futuro, até aquele futuro mais
próximo.

Ler os sinais do cansaço



É necessário aprendermos a ler os
sinais de cansaço, em nós e nas
outras pessoas. Nem todo mundo se
cansa pelos mesmos motivos, nem
com os mesmos prazos. Mas os
sintomas se assemelham: as defesas
da personalidade diminuem, e as
limitações do caráter são mais
salientes.

Uma pessoa cansada tende a ver as
coisas com mais pessimismo do que o
normal: quem habitualmente é
otimista, por exemplo, reagirá com
uma apatia que lhe é estranha. Quem
tem uma tendência a se preocupar,
verá multiplicados os motivos de
inquietação, paralisando-se. Essa
pessoa deverá ser alertada sobre
como, neste momento, não está
vendo as coisas com objetividade.
Quem talvez é normalmente manso
reagirá com uma brusquidão que,
talvez em outra pessoa, seria
simplesmente um traço habitual de
seu caráter.



Se, nesses momentos de cansaço, nos
que a vista se obscurece um pouco,
há uma mão amiga que aconselha
com atenção, sem paternalismo,
procurando ajudar a pessoa a
conhecer-se, ela mesma irá
aprendendo a ler os sinais de seu
cansaço e a descansar ou a pedir
uma mudança de ritmo antes de
esgotar-se. “Dizes que para ti tudo é
indiferente? – Não queiras iludir-te.
Agora mesmo, se eu te perguntasse
por pessoas e por atividades em que
por Deus empenhaste a tua alma, sei
que me responderias – briosamente!
–, com o interesse de quem fala de
coisa própria. Não, para ti não é tudo
indiferente. É que não és
incansável..., e necessitas de mais
tempo para ti; tempo que será
também para as tuas obras, porque,
no fim das contas, tu és o
instrumento”[8]

Uma amostra de amizade fina é
ajudar os outros, ensinando-os com



simpatia – sem condescendência,
mas colocando-se a seu lado –, a
dizer não a certas petições, sem, por
isso, carregar-se com remorsos. É
ajudar a descartar qualquer projeto
que não seja objetivo realizar, a
aplicar a proporcionalidade e deixar
talvez algumas coisas menos
acabadas do que queriam. É ajudar a
ver que, acima de tudo o que têm
entre mãos nesse momento, acima
das novas frentes de ação que lhes
passam pela cabeça, está o seu dever
de descansar.

Nas últimas décadas vem sendo
frequentes os casos de burnout (estar
queimado) ou estresse profissional,
que costumam afetar profissionais
das áreas de serviço: médicos,
enfermeiras, professores,
sacerdotes... Trata-se de pessoas que
vivem sua profissão com paixão –
porque não existe nada tão
apaixonante como dedicar-se a servir
a outras pessoas – mas que se veem



esmagadas pelas constantes
demandas que recebem de fora e de
dentro: é como se fosse um cabo
elétrico que recebe tantos sinais de
suas múltiplas conexões que acaba se
queimando(burnout).

Os três sinais de burnout são o
sentimento de vazio, o esgotamento e
a sobrecarga. Para prevenir estas
situações, e ajudar a tempo, convém
prestar atenção às características das
pessoas: é candidato ao burnout
quem tem traços de hiper-
responsabilidade, perfeccionismo,
insegurança, auto exigência, quem
tem expectativas irreais.

O ambiente de trabalho

É conveniente também prestar
atenção ao ambiente laboral ou à
instituição: como se distribuem as
tarefas, como se descansa, quais são
os incentivos ou recompensas, como
é a formação permanente do pessoal.
O descuido nestes aspectos



ambientais, ou a tendência a dar
excessivas responsabilidades a
pessoas jovens, sem dedicar tempo à
formação adequada, ou sem fazê-los
notar o que fazem de forma positiva,
é um fator de risco.

Não somente o excesso de trabalho
pode provocar um burnout: também
a sua escassez, ou o fato de não
encontrar um sentido para o
trabalho, porque se sente inútil ou
percebe que o seu trabalho não é
valorizado. O sentido, além disso, é
algo que deve crescer dentro de cada
pessoa: não basta só lembrá-lo
externamente, da mesma forma que
não basta, na maioria das vezes, uma
batidinha nas costas para dar ânimo.

Ainda que pareça óbvio dizer que as
pessoas são muito diferentes, a
velocidade da vida pode fazer que, às
vezes, se dedique pouco tempo ou
energias a avaliar o que podemos
esperar delas. Há, por exemplo,



pessoas muito capazes de resolver
questões imprevistas, às vezes
frequentes nas organizações.
Inclusive podemos dizer que se
divertem. São como os atletas que
gostam do risco: o imprevisto faz
com que saiam da rotina, descansa-
os. Por outro lado, há outras pessoas
que necessitam mais estabilidade,
porque não se movem tão
comodamente a curto prazo: o que a
outros descansa, a eles esgota.

Nesse sentido, é importante que
quem ocupe cargos de
responsabilidade nas organizações,
procure evitar que uma pessoa, por
um lado muito capaz, tenha um tipo
de tarefa que lhe produza um
desgaste excessivo. A maioria das
pessoas tem uma certa flexibilidade
e, às vezes, as limitações poderão ser
mitigadas com a experiência e com
alguns conselhos. Outras vezes,
porém, será preferível procurar uma
outra pessoa para essa tarefa. Todos



os trabalhos têm seus dissabores, e,
às vezes, não há outra possibilidade
que a de adaptar-se, mas quando
uma pessoa está no seu lugar, rende
mais, e descansa mais.

Às vezes, a situação de sobrecarga
não se deve ao cansaço autoinduzido
por assumir muitas tarefas ou
administrá-las mal, mas a algumas
deficiências da organização que
fazem com que uma pessoa tenha
que carregar com mais trabalho do
que é razoável, talvez porque sejam
muitas as pessoas que podem
requisitar-lhe trabalhos. Ainda que
seja importante que ela mesma fale
com seus superiores para ajustar as
cargas, uma parte importante da
responsabilidade de direção consiste
em também em perceber essas
situações: é necessário cuidar das
pessoas, para que não se quebrem.
Não somente pensando na eficácia
da organização, mas também na
felicidade de cada um e de suas



famílias. Outras vezes, a situação não
tem conserto fácil porque a pessoa e
a empresa são uma mesma coisa, ou
porque pesa sobre a pessoa a
liderança de um projeto que tem sua
própria lógica, às vezes um pouco
tirânica, e que dificulta repor forças.

Um cansaço feliz

Em algumas ocasiões, o cansaço pode
ter sua origem na frustração de
quem não aceitou que nem sempre
nossas expectativas sobre as coisas e
a pessoas se cumprem. “O problema
não está sempre no excesso de
atividades, mas, sobretudo, nas
atividades mal vividas, sem as
motivações adequadas, sem uma
espiritualidade que impregne a ação
e a torne desejável. Daí que as
obrigações cansem mais do que é
razoável, e às vezes façam adoecer.
Não se trata duma fadiga feliz, mas
tensa, gravosa, desagradável e, em
definitivo, não assumida”[9].



Há quem se desgasta “por sustentar
projetos irrealizáveis e não viver de
bom grado o que poderia
razoavelmente fazer; outros, por não
aceitarem a custosa evolução dos
processos e querem que tudo caia do
Céu; outros, por se apegarem a
alguns projetos ou a sonhos de
sucesso cultivados pela sua
vaidade”[10].

O choque de nossas pequenas
esperanças com a realidade pode ser
sinal e oportunidade para procurar
uma vez mais nosso descanso em
uma esperança maior [11]. “O Crux,
ave spes única! Ó Cruz, salve, única
esperança!”, reza o hino Vexilla
Regis[12]. O verdadeiro descanso
reside no abandono em Deus, em
abraçar as palavras de Jesus ao Pai:
“nas tuas mãos entrego o meu
espírito”. (Lc 23,46). Esse abandono,
que “é desejar as coisas boas, colocar
os meios para consegui-las e depois,
se não saem, colocar-se nas mãos de



Deus dizendo: continuarei
trabalhando para que saiam”[13].

Mas “e se a Cruz fosse o tédio, a
tristeza? – Eu te digo, Senhor, que,
Contigo, estaria alegremente
triste”[14]. Inclusive quando nos
fatiguemos porque não soubemos
descansar a tempo, ou por causa da
nossa limitação, trata-se de
redescobrir e saborear o fundo de
felicidade que prometem essas
palavras do Senhor para os cansados,
que hoje são uns e amanhã outros... –
porque quem não se cansa, às vezes,
no caminho da vida? – : “Vinde a
mim, vós todos que estais aflitos sob
o fardo, e eu vos aliviarei. Tomai
meu jugo sobre vós e recebei minha
doutrina, porque eu sou manso e
humilde de coração e achareis o
repouso para as vossas almas.
Porque meu jugo é suave e meu peso
é leve”. (Mt 11,28-30)

Wenceslao Vial – Carlos Ayxelà



Tradução: Mônica Diez

[1] São Josemaria quis que esta
inscrição fosse gravada em um
relógio de sol do jardim de Villa dele
Rose, uma casa de retiros em
Castelgandolfo, Roma.

[2] São Josemaria, Carta 15-X-1948, n.
14 (citado em A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, III, Rialp,
Madrid 2003, 429, nota 118).

[3] São Josemaria, Amigos de Deus,
137.

[4] Cfr. F. Sarráis, Aprendiendo a
Vivir: el Descanso, Pamplona, Eunsa,
2011.

[5] São Josemaria, Forja, 290.

[6] São Josemaria, Caminho, 706.



[7] São Josemaria, Carta 15-X-1948,
10, tradução livre.

[8] São Josemaria, Caminho, 723.

[9] Francisco, Evangelii Gaudium (24-
XI-2013), 82.

[10] Ibidem.

[11] Cfr. Bento XVI, Enc. Spe Salvi (30-
XI-2007), 30-31.

[12] Este hino é rezado na Liturgia
das Horas, a partir da semana da
Paixão e durante a Semana Santa.

[13] São Josemaria, Notas de uma
Reunião Familiar, 15-IV-1974,
tradução livre.

[14] Forja, 252

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

https://opusdei.org/pt-br/article/sine-sole-sileo-cansaco-e-descanso-i/


opusdei.org/pt-br/article/sine-sole-sileo-
cansaco-e-descanso-i/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/sine-sole-sileo-cansaco-e-descanso-i/
https://opusdei.org/pt-br/article/sine-sole-sileo-cansaco-e-descanso-i/

	'Sine sole sileo': cansaço e descanso (1)

