
opusdei.org

Ser simples: ver
claro o caminho

Às vezes, temos dificuldade
para enfrentar os problemas
com simplicidade. Tendemos a
complicar nossos pensamentos
e cansar assim nossa vontade.
Recordar que Deus nos olha
continuamente pode ajudar-
nos, assim como procurar
concentrar-nos no presente.

11/07/2022

“Procurai o suficiente, procurai o que
basta! O resto é aflição, não alívio;
pesa, não levanta”[1]. Como indica



Santo Agostinho, a vida cristã
consiste em buscar a união com Deus
e desprender-se do resto. Esta
viagem interior traz consigo
numerosas escolhas nas quais
tentamos identificar e escolher o que
basta, liberando-nos do resto.

Sabemos, por experiência própria,
que essa busca pode ser complexa.
Há época em que a vida se converte
em um labirinto: atravessamos
momentos de confusão interior e
caos exterior, dias em que temos a
cabeça cheia e a alma vazia. Pode
acontecer que, por caráter ou em
períodos difíceis, tendamos a
complicar as coisas, analisando mil
vezes a realidade. Qualquer decisão
nos paralisa e não conseguimos
sintonizar com a vontade do Senhor.
Desejamos então que a vida seja mais
simples e nossos raciocínios mais
diretos. Suspiramos pela virtude da
simplicidade, capaz de iluminar a
mente e tornar a alma leve.



Como discernir a vontade de Deus?
Como aceitar com serenidade os
acontecimentos da vida diária? Como
relacionar-nos com as pessoas que
nos rodeiam sem distorcer as suas
intenções? Convém, em primeiro
lugar, refletir sobre a origem da
nossa tendência à complicação.
Proporemos depois duas virtudes
que podem ajudar-nos a desfazer a
situação complicada da nossa alma: a
humildade e o abandono.

O Criador da vida e o “criador” do
medo

Assim como o artista deixa a sua
marca no quadro que pinta, Deus
imprimiu na criação uma
característica profunda da sua
essência: a unidade, que se refletia
na harmonia que reinava no Paraiso.
Em tudo o que foi criado por Deus,
Unidade na Trindade, nada faltava e
nada sobrava[2]. O mundo e o homem
haviam surgido do Amor (porque só



o amor é capaz de criar) e o Amor os
mantinha unidos.

Diante do Senhor Criador, perante o
Deus da afirmação, do sim, do “faça-
se” (Gn 1, 3) surge, no entanto, a voz
do tentador. Como o diabo não pode
criar – não tem esse poder – ele, de
alguma forma, descria: sugere ao
homem uma leitura da realidade
que, na verdade, não existe. Desde
Adão e Eva, joga com os nossos
medos para que imaginemos
situações futuras para as quais
estaríamos despreparados ou
segundas intenções nas palavras ou
ações dos outros. Transforma-nos
assim, pouco a pouco, em almas
inseguras, calculistas e preocupadas.

“É verdade que Deus vos proibiu
comer o fruto de toda árvore do
jardim”? (Gn 3, 1), pergunta o diabo.
Ao fixar a atenção na árvore
proibida, o homem infelizmente
deixa de apreciar o resto dos dons de



Deus: plantas, animais, outros seres
humanos, uma vida em estado de
graça... Começa a olhar o mundo com
desconfiança, com olhos
complicados. Satanás nos faz crer
que falta algo, que Javé não é sincero,
mas que há duplicidade em suas
intenções. Sugerindo assim cenários
possíveis em nosso coração,
afastando-nos da harmonia original.
“Olha – diz o sábio – o que achei foi
apenas isto: Deus fez o homem
simples, mas ele se complicou com
muitas razões” (Qo 7,29).

Desde então temos dificuldade para
procurar o bem e tomar decisões que
nos levem a Deus. Sonhamos com a
harmonia do nosso passado junto
d’Ele e essa espécie de recordação
que ficou na alma continua nos
atraindo para o Senhor. A liturgia da
Sexta Feira Santa expressa-o assim:
“Deus onipotente e eterno, colocaste
no coração dos homens uma tão



profunda nostalgia de ti, que só
acham a paz quando te encontram”.

A complicação, um dos efeitos dessa
desunião com Deus, prepara para o
pecado. Por isso, os nossos primeiros
pais escondem-se de Deus, pensando
no que poderia acontecer se fossem
vistos nus. O diabo volta a inspirar
medo de uma irrealidade, uma
suposição, uma não criação, que
afasta a criatura do Criador. Quando
se vive com medo do futuro, o
coração acaba se esgotando, e uma
alma esgotada é o terreno mais fértil
para a tristeza e a separação de Deus.
O livro dos Provérbios diz sem
rodeios: “O homem de coração falso
não encontra a felicidade” (Pr 17, 20).

Humildade: ser olhados por Deus

Para nos vermos e ver o mundo com
olhos simples é preciso em primeiro
lugar saber-nos olhados por Deus.
Esse olhar dá-nos muita segurança:
percebemos que Deus nos ama e que



o resto tem uma importância
relativa. Sem ele, pelo contrário,
sentimos a necessidade de proteger a
nossa fragilidade e nos fechamos em
nós mesmos ou ficamos paralisados
pelo medo. Quem busca felicidade
nesse olhar de amor goza da
simplicidade, porque não depende
das circunstâncias externas. “Somos
da verdade – diz São João – e
tranquilizaremos nossa consciência
diante de Deus” (1 Jo 3, 19).

Simão Pedro era um homem bom,
mas de coração complicado. Em seu
amor pelo Senhor, misturam-se a
dúvida e a decisão, a obediência e a
rebeldia, a coragem e o medo... O seu
momento de maior confusão
aconteceu no pátio de Ananias,
enquanto Jesus estava sendo
interrogado durante a Paixão. Lá, a
angústia do discípulo cresce em
alguns momentos: quer ser fiel, mas
não compreende o que está
acontecendo, os fatos o superam.



Gostaria de voltar àquelas
caminhadas com o Mestre pelos
campos da Galileia, quando sua
palavra ressoava clara e os
problemas eram resolvidas com um
gesto do Senhor. Era fácil, naqueles
dias, crer nas promessas. O futuro
apresentava-se esplêndido, nítido.

O Evangelho conta que, em dado
momento da noite, os seus olhares se
cruzaram: “Voltando-se o Senhor,
olhou para Pedro. Então Pedro se
lembrou da palavra do Senhor: ‘Hoje,
antes que o galo cante, negar-me-ás
três vezes’. Saiu dali e chorou
amargamente” (Lc 22, 61). O olhar de
Jesus desfaz a confusão de Pedro. Ao
ser olhado, consegue finalmente ver-
se a si mesmo com os olhos de Deus.
“Olha-me – pedia a Deus o futuro
Bento XVI – como olhaste a Pedro
depois de ter-te negado. Faz com que
teu olhar penetre a minha alma e
indique a direção de minha vida”[3].



Ver claramente nossa própria
realidade – ver-nos como somos –
pode fazer-nos chorar amargamente,
é, porém, o único modo de pisar chão
firme e abandonar a ânsia que
produz em nós a pretensão de ser
alguém diferente. Temos que ver-nos
com os olhos de Deus e ser capazes
de dizer: pois sou como sou; e mesmo
assim, Deus me quis para algo.

“Conhecê-Lo e conhecer-te”[4]: estas
são as razões que São Josemaria
propunha para fazer a oração.
Nesses momentos, o novelo dos
nossos pensamentos pode desfazer-
se com a graça de Deus, para obter
uma visão serena dos problemas e de
nós mesmos. Ajudar-nos-ão ainda as
orientações recebidas na direção
espiritual ou nos meios de formação.
Confiar em alguém que nos conhece
bem pode servir-nos para simplificar
a realidade e tirar a importância
dessa voz interior que se empenha
em revolver nossos pensamentos. De



fato, São Josemaria indicava que o
objetivo da formação cristã que o
Opus Dei oferece é a simplicidade.
Por isso, às vezes, um primeiro passo
para crescer nessa virtude será
simplesmente aceitar um conselho e
pô-lo em prática sem distorcê-lo.

Abandono: ‘agora’ é o tempo do
amor

A dificuldade para abandonar-se em
Deus pode ter muitas causas:
complexos de inferioridade,
autoestima mal administrada,
ambiente de desconfiança, caracteres
rígidos, dificuldade para conviver
com os próprios erros, etc. O ritmo
de trabalho atual, por outro lado,
tende a complicar a vida e, às vezes,
o caráter: por poder fazer mais
coisas cada dia, aumentam as
decisões que temos que tomar; nem
sempre vemos as prioridades
nitidamente; a competitividade social
nos pressiona e produz ambições que



acabam pesando na alma...
desejaríamos viver uma vida
simples, mas a realidade é
excessivamente complicada para
permiti-lo.

Diante deste panorama São
Josemaria convida a ocupar-se do
presente que é o kairós da nossa
santidade. Afinal, só o agora é o
tempo no qual podemos receber a
Graça de Deus: “Porta-te bem ‘agora’,
sem te lembrares do ‘ontem’, que já
passou, e sem te preocupares com o
‘amanhã’, que não sabes se chegará
para ti”[5]. O passado e o futuro
podem, com efeito, acabar se
convertendo em pesos que nos
impedem de discernir claramente a
vontade do Senhor. Concentrar-nos
em uma tarefa – sem avaliar o que
pensarão os outros ou que efeitos
terá em nossa vida – ajuda-nos a
dirigir a nossa vontade e aproveitar
melhor os nossos talentos. É
necessário, sem dúvida, ponderar os



acontecimentos vividos e planejar o
futuro, mas será melhor, às vezes,
concentrar-se no aqui e agora,
lembrando que só podemos dar o
amor e recebê-lo neste instante.

“Por que estais perturbados, e por
que estas dúvidas nos vossos
corações? Vede minhas mãos e meus
pés, sou eu mesmo” (Lc 24, 38). O
Senhor ressuscitado percebe a
agitação dos apóstolos ao vê-lo pela
primeira vez com seu corpo glorioso.
Os acontecimentos vividos nos
últimos dias colidem com o que estão
vendo, já que o escândalo da Paixão
ainda pesava muito em seus
corações. Compreendem, além disso
que, se é mesmo Jesus, abre-se diante
deles um futuro inimaginável… São
tantas as emoções que o Senhor tem
que fazê-los voltar ao presente com
uma pergunta amistosa: “tendes aqui
alguma coisa para comer? ”.



Jesus acaba com a confusão dos
apóstolos recriando uma cena tantas
vezes vivida, quando se sentavam
juntos para comer. Assim também,
empenhar-nos em servir os outros
em coisas concretas e em realizar
com esmero as ocupações da vida
diária, abandonando em Deus os
problemas que escapam do nosso
controle, será o modo habitual de
evitar de meter-nos na confusão e
incorporar a simplicidade ao nosso
caráter.

Ao ler os Evangelhos, podemos
experimentar certa inveja diante da 
fé dos simples: o povo que, talvez sem
muito conhecimento da Lei de Deus,
aceitou de bom grado a mensagem
de Jesus. Essa aceitação, sem
nenhum “porém”, da Palavra do
Senhor pode contrastar com a nossa
dificuldade para confiar n’Ele. Talvez
por isso a nossa pode ser, por
contraste, a fé dos complicados.



Mesmo assim, Deus continua
chamando constantemente para que
recuperemos n’Ele essa harmonia
perdida. Precisamos ver claramente
o caminho de volta para casa, para o
Paraíso. Crescendo em simplicidade,
conseguiremos contemplar a
realidade com os olhos de Deus,
elevando-nos acima dos problemas
com a leveza que dá o amor.

[1] Santo Agostinho, Sermão 85, 6.

[2] Gn, 2, 1.

[3] Card. Joseph Ratzinger, Via Sacra
2005, 1ª estação.

[4] São Josemaria, Caminho, 91.

[5] São Josemaria, Caminho, 253.

Juan Narbona



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/ser-simples-
ver-claro-o-caminho/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/ser-simples-ver-claro-o-caminho/
https://opusdei.org/pt-br/article/ser-simples-ver-claro-o-caminho/
https://opusdei.org/pt-br/article/ser-simples-ver-claro-o-caminho/

	Ser simples: ver claro o caminho

