
opusdei.org

Ser “Padre” – a
missão do fundador
do Opus Dei e dos
seus sucessores

Tal como São Josemaria foi, o
prelado do Opus Dei deve
sempre ser um bom pai, para
tornar presente a amável
paternidade de Deus e ajudar os
fiéis a encarnar o espírito do
Opus Dei no mundo de hoje.

27/10/2021

“Não chameis a ninguém de pai”...



Nos tempos apostólicos, São Paulo já
chamava Timóteo de “verdadeiro
filho na fé” (1 Tm 1,2), e afirmava
que Timóteo o acompanhava “tal
como um filho ao pai” (Flp 2,22).
Então, como entender as palavras
que Jesus Cristo pronunciou anos
antes: “E a ninguém chameis de pai
sobre a terra” (Mt 23,9)?

Lembremos de outra afirmação do
Senhor: “Ninguém é bom senão só
Deus” (Lc 18,19). Só Deus é bom por
essência; só Ele é a Bondade. Mas ao
mesmo tempo, o seu Amor leva-o a
fazer com que as criaturas
participem da sua bondade; por isso
todas as coisas são boas. (Cfr. Gn 1,
31). De modo análogo, o Senhor disse
que “um só é vosso Pai, aquele que
está nos céus” (Mt 23,9). Só Deus
realiza a paternidade em sentido
pleno, perfeito. Mas também quis
que alguns dos seus filhos participem
da paternidade divina, em diversos
graus e sentidos. São Paulo chama



Abraão de “pai de todos nós” (Rm
4,17; Gn 17,5), porque procedemos da
sua fé que é modelo da fé cristã[1]. A
Igreja católica menciona-o como
“nosso pai” no Cânon Romano[2]. É
nesse sentido que chamamos ao
fundador do Opus Dei e aos seus
sucessores de “padre”, assim como os
bispos e os sacerdotes também são
pais no Senhor[3].

1. Só Deus é Pai: alguns homens
participam dessa paternidade

“Essa paternidade está presente no
Filho Unigênito feito homem, pela
unidade das Pessoas divinas na sua
distinção relacional: ‘Aquele que me
viu, viu também o Pai’ (Jo,9), diz o
Senhor. Além disso, Deus também
quis refletir a sua paternidade em
seus filhos, de diversos modos (cfr. Ef
3,14-15).

Há uma geração humana natural
com a correspondente paternidade e
há também uma geração



sobrenatural que dá lugar a uma
paternidade espiritual (cfr. Jo 1,13).
Desta última os Apóstolos sentiam-se
depositários quando o Senhor os
enviou, como Ele tinha sido enviado
pelo Pai (cfr. Jo 20,21) para
comunicar a vida sobrenatural,
ensinando o Evangelho e batizando
(cfr. Mt 28,19). São Paulo devia sentir
profundamente essa paternidade
quando escreveu: ‘Ainda que
tivésseis dez mil mestres em Cristo,
não tendes muitos pais: ora, fui eu
que vos gerei em Cristo Jesus pelo
Evangelho’ (1 Cor 4,15). ‘Filhinhos
meus, por quem de novo sinto dores
de parto, até que Cristo seja formado
em vós’ (Gal 4,19)”[4].

“Depois dos Apóstolos, essa
paternidade sobrenatural
corresponde na Igreja aos Bispos e
em primeiro lugar a quem os
preside, o Sucessor de Pedro, Pastor
Universal. Ele é chamado de ‘Santo
Padre’, por ser o primeiro



depositário de uma verdadeira
paternidade santa, sobrenatural. E é
o Pai comum de todos, como ensina o
Concílio Vaticano I: ‘o Romano
Pontífice é sucessor do bem-
aventurado Pedro, príncipe dos
Apóstolos, e verdadeiro vigário de
Jesus Cristo, e líder de toda a Igreja, e
pai e mestre de todos os cristãos’[5].
São Josemaria chama-o algumas
vezes: Pai comum[6] dos cristãos”[7].

São João Paulo II, na sua exortação
apostólica sobre o Bispo servidor do
Evangelho de Jesus Cristo para a
esperança do mundo, escreve: “É
muito antiga a tradição que
apresenta o Bispo como imagem do
Pai, o qual, escreveu Santo Inácio de
Antioquia, é como o Bispo invisível, o
Bispo de todos. Portanto, cada Bispo
ocupa o lugar do Pai de Jesus Cristo,
de tal modo que, precisamente por
esta representação, deve ser
respeitado por todos[8]. Por causa
desta estrutura simbólica, é que a



cátedra episcopal, que especialmente
na tradição da Igreja do Oriente
recorda a autoridade paterna de
Deus, só pode ser ocupada pelo
Bispo. Da mesma estrutura deriva,
para cada Bispo, o dever de cuidar,
com amor de pai, do povo santo de
Deus e guiá-lo, junto com os
presbíteros, colaboradores do Bispo
no seu ministério, e com os diáconos,
pelo caminho da salvação[9]. E vice-
versa os fiéis, como adverte um texto
antigo, devem amar os Bispos que
são, depois de Deus, pais e mães[10].
Por isso, segundo um costume
existente nalgumas culturas, beija-se
a mão do Bispo como a do pai
amoroso, dispensador de vida”[11].

“Há uma paternidade espiritual
própria dos outros pastores da Igreja,
não só do Papa e dos Bispos[12], e de
todo o cristão que, mediante o
exercício do sacerdócio comum,
pode-se dizer que gera Cristo nos
outros quando coopera com o



Espírito Santo na transmissão da
vida sobrenatural”[13]. Neste
contexto teológico-espiritual se
delineia a paternidade de São
Josemaria, que legou um espírito aos
que se incorporam ao Opus Dei,
seguindo uma bela dinâmica da vida
da Igreja.

Enquanto sucessor de São Josemaria,
o Prelado do Opus Dei é o pai comum
que reflete a paternidade de Deus. O
amor à Obra é parte do amor à
Igreja, mãe dos cristãos, que
prolonga a presença de Jesus Cristo
no mundo até à sua última vinda. E
esse amor inclui uma caridade
autêntica para com a pessoa do
Fundador do Opus Dei e dos seus
sucessores. Enquanto é Prelado do
Opus Dei, cada um deles é o Padre,
seja quem for. Assim, depois do
primeiro sucessor de São Josemaria,
o Bem-aventurado Álvaro del
Portillo, o Padre dessa pequena
família dentro da grande família da



Igreja[14] foi Mons. Javier
Echevarría, nomeado por João Paulo
II (papa de 1978 a 2005) em 1994, no
mesmo ano em que faleceu o Bem-
aventurado Álvaro[15].

2. Uma devoção profunda e filial a
São Josemaria

São Paulo fala do “nosso pai
Abraão” (Rom. 4,12) e dos “que
possuem a fé de Abraão” (Rom 4,17;
cfr. ST 2,21), sabendo que só de Deus
se afirma propriamente: “Deus,
nosso Pai” (1 Tes 1,3). São Josemaria,
com a sua Missa, a sua oração, a sua
penitência e o seu exemplo, contribui
para que a graça de Deus faça
germinar e crescer na alma de
muitos a chamada universal à
santidade, a partir da “fé que opera
pela caridade” (Gal 5,6). “Graças a
este sentido da fé, que tem a sua
origem e o seu alimento no Espírito
de verdade, o povo de Deus, sob a
orientação do sagrado magistério...



adere indefectivelmente à fé,
transmitida aos santos de uma vez
para sempre (cfr. Jud 3), penetra-a
mais profunda e convenientemente,
e transpõe-na para a vida com maior
intensidade”[16].

Com autêntica humildade São
Josemaria não duvidava em afirmar:
“De poucas coisas posso pôr-me
como exemplo. E, não obstante, no
meio dos meus erros pessoais, penso
que posso colocar-me como exemplo
de homem que sabe amar. Vossas
preocupações, vossas penas, vossos
desvelos, são para mim uma
contínua chamada. Quereria, com
este meu coração de pai e de mãe,
levar tudo sobre os meus
ombros”[17]. Era um homem que
sabia amar e esses sentimentos eram
correspondidos com facilidade pelas
pessoas com quem convivia.

De um modo natural esse carinho
espontâneo pelo Padre contribuiu



para a alegria de se saber membro de
uma família onde o amor
sobrenatural e humano se manifesta
através do carinho, e foi também
assim depois de 1975 com os seus
sucessores. Depois do seu
falecimento, começou-se a mencioná-
lo como “nosso Padre”, para
distingui-lo dos seus sucessores, pois
também são chamados de “Padre”.
Esse modo de se referir, por exemplo
a fundadores, é habitual na Igreja.

É normal que, como manifestação de
agradecimento e necessidade da
alma, os fiéis do Opus Dei recorram à
intercessão de São Josemaria diante
de Deus. “Os bem-aventurados,
estando mais intimamente unidos
com Cristo, consolidam mais
firmemente a Igreja na santidade (...)
não cessam de interceder, por Ele,
com Ele e n'Ele, a nosso favor diante
do Pai, apresentando os méritos que
na terra alcançaram, graças ao
mediador único entre Deus e os



homens, Jesus Cristo (cfr. 1 Tim., 2,5),
(...). A nossa fraqueza é assim
grandemente ajudada pela sua
solicitude de irmãos”[18].

Assim a comunhão dos santos fica
reforçada: “Porém, não é só por
causa do seu exemplo que
veneramos a memória dos bem-
aventurados, mas ainda mais para
que a união de toda a Igreja aumente
com o exercício da caridade fraterna
(cfr. Ef. 4, 1-6). Pois, assim como a
comunhão cristã entre os peregrinos
nos aproxima mais de Cristo, assim a
comunhão com os santos nos une a
Cristo, de quem procedem, como de
fonte e cabeça, toda a graça e a
própria vida do Povo de Deus”[19].
Com efeito, sabemos que, tal como
dizemos a Deus Pai num Prefácio da
Missa, “eórum coronándo mérita tua
dona corónas[20]”: “ao coroar os seus
méritos, coroas os teus próprios
dons”.



3. O Padre no Opus Dei

Como bom pastor em Cristo[21], o
Padre encarna na Obra a
paternidade amorosa de Deus. Nessa
particular Comunhão dos Santos que
vivemos, paternidade e filiação são
duas faces da mesma moeda: a união
com Deus que, ao mesmo tempo, une
os fiéis entre si[22]. O Padre é, na
Prelazia do Opus Dei, princípio e
fundamento visível de unidade, de
maneira análoga a como o são os
bispos para a porção do Povo de
Deus que governam[23]. É para os
fiéis “mestre, santificador e pastor,
encarregado de atuar em nome e na
pessoa de Cristo”[24], o que Santo
Agostinho não duvidava em chamar
uma missão, um serviço, um dever
de amor: “amoris officium”[25]. Na
verdade, ninguém se pode
considerar um pastor digno deste
nome se a caridade não o unifica
com Cristo[26].



Ninguém é pai sem ter filho, e é por
isso que São Jerônimo afirma que
chamar a alguém de pai, é sempre
mencionar um filho, referir-se a um
filho: “Omnis enim pater filii nomen
est”[27]. Como filhos, os fiéis do Opus
Dei são parte da vida do Padre. Mais,
são parte do seu próprio ser e da sua
missão como cabeça desse corpo que
é a Obra. São Tomás de Aquino, ao
considerar o amor paterno, disse que
os progenitores veem nos seus filhos
uma parte de si mesmos: “ut aliquid
sui existentes”[28]. Assim, o Padre
sente a chamada para exercer essa
paternidade que São Josemaria tinha
assumido “com a plena consciência
de estar sobre a terra só para realizá-
la”[29]. O fundador do Opus Dei
interiorizava-a, e entendia-a como
um convite exigente para a sua
santidade. Em 1933, ao pedir
autorização para aumentar as suas
penitências, exortava o seu confessor
com estas palavras: “Olhe que Deus
me pede e, além disso, é mister que



eu seja santo e pai, mestre e guia de
santos”[30]. E não hesitava em
escrever aos seus filhos: “Estou
pendente de vós”[31]. Como se
estivesse fazendo eco a essas
palavras, o segundo sucessor de São
Josemaria abria muitas vezes a sua
alma com esses mesmos sentimentos:
“preciso de vocês”, dizia por exemplo
em algumas ocasiões.

O Padre manifesta a ternura de Deus

Na época atual não falta literatura
sobre o que implica ser um bom pai:
levar o peso de uma família, educar
na liberdade, fazer os filhos
crescerem, etc. Algo semelhante
acontece com a paternidade
espiritual do prelado do Opus Dei,
que tem de guiar a sua grei com mão
firme e profunda compreensão,
também corrigindo – quando
necessário – para o bem das almas
(cfr. At 12, 7-11).



Ao mesmo tempo, o Padre gosta de
compartilhar com os seus filhos os
bons momentos da vida, como por
exemplo uma tertúlia, onde se
contam com naturalidade as
maravilhas de Deus no apostolado, as
notícias da expansão do trabalho
com as almas, ou inclusive algum
acontecimento divertido que ajude a
não se dar muita importância. Nesses
momentos sente o dever de encarnar
essa “ternura paterna” na qual
insiste tanto o Papa Francisco ao
falar de Deus[32].

A chamada para o Opus Dei é como
uma pérola preciosa (cfr. Mt 13, 46).
A pérola nasce de um grãozinho de
areia e quando cresceu brilha com
luz e cor. Assim como um diamante
provém do carvão, a miséria do
homem, ao se unir ao dom de Deus,
faz com que se sinta amado e
compreendido. Meditar na riqueza
do espírito cristão, do espírito do
Evangelho tal como o recebeu e



transmitiu São Josemaria, faz com
que o coração queime como o dos
discípulos de Emaús, de modo que a
vida se enche de um sentido de
missão. Estar unidos ao Padre ajuda
os fiéis do Opus Dei a se unirem mais
ao Papa e a toda a Igreja. O Padre
recorda-lhes constantemente o
Magistério dos Sucessores de Pedro, e
convida-os a alargar o horizonte, a
não desfalecer no serviço à Igreja
universal.

Filhos maiores de idade

Com o passar do tempo as virtudes
aperfeiçoam-se sob o impulso da
graça, através do exercício repetido
de atos virtuosos; ao mesmo tempo,
convém não protelar para um futuro
indefinido a maturidade da entrega
cristã e aspirar a ser em todos os
momentos maiores de idade. Nesse
sentido, o Opus Dei é para pessoas
“adultas”, nem piores nem melhores
que as outras, que aprendem a se



comportar como crianças diante de
Deus[33].

Conquistamos a maturidade através
dos êxitos e fracassos assumidos e
colocados no seu lugar, e não é só
nem principalmente questão de anos,
mas de entrega real, de luta para se
ser santo: “super senes intellexi, quia
mandata tua servavi “ (Ps 119 [118],
100): sou mais sensato do que os
anciãos, porque observo os vossos
preceitos. Estas palavras também se
aplicam a todos os que procuram
viver a sua entrega com profunda
humildade. É neste sentido que o
fundador do Opus Dei entendia a
vocação de Pedro: depois da pesca
milagrosa, ele exclama: “Retira-te de
mim, Senhor, porque sou um homem
pecador” (Lc 5,8); e São Josemaria
comenta: “essa escolha, raiz da
chamada, deve ser a base da tua
humildade”[34]. Encontramos esta
convicção no coração do Bem-
aventurado Álvaro del Portillo, que



pôde ser saxum, autêntica “rocha”
para São Josemaria, porque a sua
fidelidade se apoiava na humildade.
Assim respondia este filho exemplar
a uma carta do fundador: “Espero
que, apesar de tudo, possa ter
confiança naquele que, em vez de
rocha é barro sem qualquer
consistência. Mas o Senhor é tão
bom!”[35]

“Dirijo-me a Ele com gemidos de
contrição, pedindo-lhe misericórdia: 
miserere mei, Deus secundum
magnam misericordiam tuam (Sl
51[50],2”[36], contava São Josemaria
citando o Salmo Miserere. Na vida do
Padre, a humildade de quem recorre
a Deus para ser fortaleza para os
outros concretiza-se, entre outros
modos, em rezar esse Salmo, onde
diz ao Senhor: “Amais a sinceridade
de coração; infundi-me, pois, a
sabedoria no mais íntimo de
mim” (Sl 51[50],8): no fundo do ser,
no mais profundo do coração, Deus



ajuda o Padre. Ao mesmo tempo, o
Padre conta muito com a oração dos
membros do Opus Dei. E necessita a
sua compreensão e o seu carinho de
filhos, que se manifestam, por
exemplo nas cartas que lhe
escrevem. “Estou pendente de
vós...sede-me fieis”[37] escrevia de
Burgos São Josemaria aos seus filhos,
convidando-os a rezarem pelo Padre
nas Preces Operis Dei, recorrendo à
misericórdia divina: “Misericordia
Domini ab aeterno et in aeternum
super eum: custodit enim Dominus
omnes diligentes se”, a misericórdia
do Senhor sobre ele, sempre: porque
o Senhor guarda os que o
amam”[38]. Essa oração vai
acompanhada de uma pequena
mortificação diária pelo Padre.

O espírito de filiação é o fundamento
da unidade e da caridade fraterna,
tanto na Obra como na Igreja. O
melhor presente que se pode dar aos
pais, é o respeito, o carinho e o

https://opusdei.org/pt-br/article/preces-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/preces-do-opus-dei/


agradecimento das suas filhas e
filhos, juntamente com um bom
entendimento recíproco. “Nós,
embora sejamos muitos, formamos
um só corpo em Cristo, sendo todos
membros uns dos outros” (Rom 12,5).
O Apóstolo exorta os romanos,
“amai-vos mutuamente com afeição
terna e fraternal. Adiantai-vos em
amar uns aos outros” (Rom 12,10).
Mons. Javier Echevarría quando era
prelado, não cessava de animar os
fiéis do Opus Dei, como fazia São
João com os primeiros cristãos:
“Caríssimos, se Deus assim nos amou,
também nós nos devemos amar uns
aos outros” (1 Jo 4,11).

Cartas de família

A paternidade e a filiação exercem-se
particularmente na troca de cartas. O
dom da paternidade levou São
Josemaria a escrever com frequência
aos seus filhos e filhas espirituais. O
Bem-aventurado Álvaro del Portillo



recorda que: ”Dedicava muito tempo
a escrever-nos cartas, tanto em
momentos da manhã como nas
primeiras horas da tarde”[39]. O
Padre segue esta tradição com cartas
a pessoas concretas e também cartas
pastorais que ajudam os membros do
Opus Dei a corresponder ao seu
chamado à santidade e ao
apostolado, a viver intensamente o
ano litúrgico e também as festas que
se celebram.

O costume de escrever cartas ao
Padre surgiu espontaneamente desde
o começo do Opus Dei[40]. O Bem-
aventurado Álvaro del Portillo,
recordando os seus quarenta anos de
convivência com São Josemaria,
conta: “Como trabalhava
constantemente ao lado do Padre,
acompanhei-o na leitura de
muitíssimas cartas de pessoas que
lhe contavam os seus sofrimentos e
se confiavam à sua oração; sou
testemunha de como o Padre



assumia esses problemas e da força
com que os recomendava ao Senhor,
quase sentindo-se responsável em
"arrancar" essas graças das mãos de
Deus. Lembro-me especialmente da
impressão que me causava vê-lo em
tantas ocasiões recolher-se por uns
momentos, depois de ler uma carta, e
assumir ato contínuo um ar de
absoluta tranquilidade, que deixava
transparecer a certeza de que o
assunto estava resolvido[41]”. Por
isso podia afirmar: “Estou certo de
que o Padre não leu nenhuma carta
sem rezar pela pessoa que a tinha
escrito e pelo problema que lhe
expunha”[42].

Nas cartas ao Padre contam-se coisas
da vida, como costumam fazer os
filhos com os seus pais. A vida na
Obra parece-se com o crescimento de
uma pessoa, que vai descobrindo
pouco a pouco o significado de tudo o
que a rodeia e caminha maravilhada
de surpresa em surpresa. E logo vai



contar tudo ao pai, diz o que viu, o
que fez e o que sente... É com essa
mesma espontaneidade que se pode
escrever ao Padre, com correção,
mas sem palavras rebuscadas nem
solenes.

“Se vocês soubessem o entusiasmo
com que as espero! Leio-as todas com
o mesmo carinho e todas me ajudam
a fazer oração. Gostaria de responder
a cada uma, mas não posso, não é
possível, não tenho tempo...” [43].
Certa vez, São Josemaria
confidenciou que na noite anterior
tinha ficado até às duas da manhã,
lendo essas cartas pessoais; e contava
depois a alegria que sentiu “ao ler,
junto com a de um catedrático da
universidade, as linhas tortas com
uma letra redonda e em desordem de
um trabalhador do campo”[44]. E
acrescentava: “este costume me
encanta”. “Quando em vez de
chegarem sete quilos de cartas forem
setecentos, já se porá uma ordem.



Mas podem ter certeza de que as
suas cartas sempre serão lidas com
afeto e entusiasmo de Padre”[45].

Essas cartas ao Prelado escrevem-se
com carinho e são lidas com carinho.
Estes textos alimentam a sua oração
de petição, e também a sua ação de
graças. “O costume de escrever
cartas ao Padre é um costume santo,
que me ajuda a ter muito em conta –
e apresentar ao Senhor – todas as
necessidades dos meus filhos.
Agradeço de verdade estas cartas,
que sempre me chegam”[46].

É natural escrever ao Padre por
ocasião das festas e aniversários
mais destacados da Igreja ou da
Obra; ou pelo falecimento do pai ou
da mãe, ou por uma preocupação de
família, um passo significativo nos
estudos, algum acontecimento
profissional relevante, ou depois de
uma viagem prolongada a outro país
por motivos profissionais ou por ter



passado por Roma. Também é
habitual que, quando o Padre sai de
Roma, escreva logo aos seus filhos e
filhas desta cidade para lhes
manifestar a sua proximidade, o seu
carinho paterno e a sua oração.

Cada um, com as suas palavras, pode
sustentar a Obra, ao manifestar o seu
desejo de entrega. Além disso,
contribui para deixar um
testemunho apreciável da história
das maravilhas de Deus, que se
conserva com cuidado.

Com o otimismo dos filhos de Deus

Escrever ao Padre fortalece os
desejos de docilidade ao Espírito
Santo para servir à Igreja
comunicando a chamada universal à
santidade e à evangelização,
particularmente no trabalho e na
vida diária, e melhora a união filial.
São cartas de família que falam do
trabalho e do estudo, de
preocupações diárias, do apostolado



e da proposta vocacional, que abarca
essa atração suscitada pelo
testemunho da caridade cristã e pela
beleza do espírito de santificação no
meio do mundo. Também se entende
que, quando se contam dificuldades
de saúde, contradições profissionais
ou familiares, problemas
econômicos, preocupações pela
instabilidade social em algum país, se
procure fazê-lo com o otimismo dos
filhos de Deus. A única pena do
Padre, como sucedia com São
Josemaria e dom Álvaro, é não poder
responder a cada um. “Tenho pena –
dizia São Josemaria – de não poder
responder pessoalmente a todos que
me escrevem. Quero que os meus
filhos tenham em conta, por um lado
a impossibilidade material de lhes
responder; e, por outro, que sempre
que leio as suas cartas rezo por
eles”[47]. Basta saber que essas
cartas são um motivo de alegria para
o Padre, e também ocasião para que
tenha as pessoas mais presentes na



sua oração, pois ama a todas no
coração de Jesus Cristo (cfr. Fil 1,8)
[48].

Mons. Álvaro del Portillo,
descrevendo o dia-a-dia habitual do
fundador do Opus Dei, conta: “Depois
chegava a hora do correio. O Padre
gostava de abrir os envelopes
pessoalmente, embora depois os
passasse a mim – e, nos últimos anos,
também ao pe. Javier –, para que o
ajudasse a ler o conteúdo. Separava
as cartas relacionadas com o governo
da Obra, dirigidas ao Conselho Geral,
das pessoais. Quanto a estas últimas,
advertia-nos que, se víssemos que
alguma era confidencial, lha
devolvêssemos imediatamente sem
lê-la.”[49]. São Josemaria leu durante
muitos anos todas as cartas das suas
filhas e filhos. Ao crescer o número
deles e apesar de desejar continuar
assim, era-lhe impossível fazê-lo. Mas
para que nenhum dos que lhe
escrevesse ficasse desatendido,



decidiu que alguns sacerdotes o
ajudassem. O Padre dedica uma boa
parte do seu tempo diário à leitura
dessas cartas, e isso ajuda-o na sua
missão a serviço da Igreja, e
frequentemente anota nelas: rezo,
digam-lhe tal coisa... Pede que
transmitam ao interessado, de sua
parte, palavras de consolo e de alento
para a sua vida cristã. No sacrifício
do altar coloca na patena de um
modo especial, tudo que lhe
escrevemos, junto do pão eucarístico
que chegará a ser o Corpo do Senhor
e o vinho, seu sangue[50].

Vos darei pastores segundo o meu
coração

O Prelado do Opus Dei conta com a
oração e mortificação que os fiéis
fazem por sua pessoa e intenções,
confia neles para cumprir a sua
missão de Pastor, que não é outra
senão a de uni-los cada vez mais a
Cristo e a muitas almas que se



beneficiam do calor da Obra. “Dar-
vos-ei pastores segundo o meu
coração”, tinha profetizado Jeremias:
“Dabo vobis pastores iuxta cor
meum” (Jer 3,15). Deus anunciava
esses bons pastores no contexto da
Aliança, que encontrou o seu último
e definitivo desenvolvimento na
Aliança no Sangue de Cristo. Unidos
à Missa do Prelado, bem dentro do
Coração de Santa Maria, os fiéis
formam “um só coração e uma só
alma” (At 4,32) para servir à Igreja,
com uma caridade aberta a todo o
mundo, um amor que impele essa
“Igreja em saída” da qual fala tanto o
Papa Francisco.

Certa vez, um jovem italiano, fiel do
Opus Dei, perguntou ao Bem-
aventurado Álvaro: “Que significa
para o padre e para nós, estarmos
todos juntos em seu coração?” O
então Prelado respondeu: “Para mim,
é um apelo constante à obrigação
que tenho de ser santo, para ajudar



vocês a serem santos. Na minha
pequenez, tenho que procurar viver
as palavras de Jesus: pro eis sanctifico
meipsum [por eles me santifico]. Eu
entrego-me por vocês, pela sua
santidade pessoal. E o carinho que
tenho por vocês também deve
impulsioná-los. Amor com amor se
paga, meus filhos! Não podem
corresponder ao carinho do Padre
cravando espinhos no seu coração,
mas se comportando do melhor
modo possível. Lutem para ser fiéis,
primeiro por amor a Deus e, depois,
por um pouco de carinho ao
Padre”[51].

Guillaume Derville:

Novembro 2016

© CRIS, 2016

Artigo publicado no site 
collationes.org

https://www.collationes.org/index.php/recurso/9/20/6-las-figuras-del-fundador-del-opus-dei-y-sus-sucesores-como-padres


[1] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n. 144. O que Deus prometeu a
Abraão cumpriu-se em nós porque
acreditamos em Jesus Cristo, que
morreu e ressuscitou por todos os
homens (cfr. Rom 4,23-25).

[2] Cfr. Missal romano, Oração
eucarística I (Canon Romano).

[3] Sobre o bispo como pai, cfr.
Concílio Vaticano II, Decreto Christus
Dominus, n.16.Cfr. Congregação para
os bispos, Diretório Apostolorum
sucessores,22-II-2004, n.76. João
Paulo II dedica a este tema o cap. 4,
“A paternidade do bispo” do seu livro
Levantai-vos! Vamos! Planeta, onde
fala do exemplo de São José.

[4] Trad. De: ERNST BURKHART,
JAVIER LÓPEZ, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de san
Josemaria, Vol.2, “El sentido de la
filiación divina. Fundamento de la
vida cristiana”, pp. 136-137.
Recordemos que o celibato apostólico



está unido a uma fecunda
paternidade espiritual, que pode
abarcar milhares de filhos do
espírito.

[5] CONC. VATICANO I, Const. Dogm. 
Pastor aeternus: DS 3059. O texto
recolhe palavras do Concílio de
Florência: DS 1307.

[6] SÃO JOSEMARIA, Apontamentos
da pregação, 21-XI-1958 (AGP, PO1
II-1988, p. 44); 30-XI-1964 (PO2
XII-1964, p. 33).

[7] ERNST BURKHART, JAVIER LÓPEZ,
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaria, Vol. 2,
“El sentido de la filiación divina.
Fundamento de la vida cristiana”, pp.
136-237.

[8] Cfr. Aos Magnésios,6,1; Aos
Tralianos, 3,1: PG 5,780; Aos
Esmirniotas,8,1: PG 5,852.



[9] Cfr. Pontifical Romano, Ordenação
Episcopal: Exame.

[10] Cfr. Didascalia Apostolorum, II,
33, 1: ed.F.X. Funk, I, 115.

[11] Cfr. SÃO JOÃO PAULO II, Exort.
Ap. pós-sinodal Pastores gregis, 16 de
outubro de 2003, n. 7.

[12] Como afirmou o Concílio
Vaticano II, os ministros sagrados
recebem uma “paternidade em
Cristo” (Decr. Presbyterorum Ordinis,
n. 7, 10,33,37,42, etc.

[13] Cfr. ERNST BURKHART, JAVIER
LÓPEZ, Vida cotidiana y santidad en
la enseñanza de san Josemaria, Vol. 2, 
“El sentido de la filiación divina.
Fundamento de la vida cristiana”, p.
137.

[14] Sobre a Igreja como família, cfr.
SÃO JOÃO PAULO II, Exh.apost. 
Ecclesia in Africa, “n.63



[15] Sobre Mons. Javier Echevarría,
bispo, prelado do Opus Dei
(1994-2016+), ordenado bispo por São
João Paulo II em 1994, cfr. por
exemplo o verbete correspondente
do Diccionario de San Josemaria, pp.
351-353, escrito por Salvador Bernal.

[16] CONCÍLIO VATICANO II, Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 12.

[17] Tradução de SÃO JOSEMARIA, 
Tertúlia 6-10-1968 (AGP, PO 1 VI-1969,
p. 13).

[18] CONCÍLIO VATICANO II, Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 49.

[19] CONCÍLIO VATICANO II, Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 50.

[20] Missal Romano, Prefácio I De
sanctis.

[21] Cfr. Jo 10,11.

[22] Cfr. CONCÍLIO VATICANO II,
Const. Dogm. Lumen gentium, n. 1.



[23] Cfr. CONCÍLIO VATICANO II,
Const. Dogm. Lumen gentium, n. 23.

[24] Cfr. SÃO JOÃO PAULO II, Exort.
Apost. Pastorres gregis, 16-X-2003, n.
10.

[25] Cfr. Santo Agostinho, In Ioannis
Evangelium Tractatus, 123, 5 (CCL 36,
678-680).

[26] Cfr. SÃO TOMÁS, In Ioann. Ev, X,
3.

[27] Cfr. SÃO JERÔNIMO, In
Evangelium Matthaei commentarium,
IV, 24, 36.

[28] Cfr. SÃO TOMÁS, S. Th., II-II, q.
26, a. 9, co.

[29] Trad. de ERNST BURKHART,
JAVIER LÓPEZ, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de san
Josemaria, Vol. 2, “El sentido de la
filiación divina. Fundamento de la
vida cristiana”, p. 138.



[30] SÃO JOSEMARIA, Apontamentos
íntimos, n. 1725, cit. em Andrés
Vázquez de Prada, O Fundador do
Opus Dei, Quadrante, São Paulo,2004,
p. 508.

[31]SÃO JOSEMARIA, Carta 1938, cit.
Em Andrés Vázquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei, vol II,
Quadrante, São Paulo, 2004, p. 221.

[32] FRANCISCO, Exort. Apost. 
Evangelii gaudium, 24-XI-2013, n. 4.

[33] Cfr. SÃO JOSEMARIA, Carta 14-
II-1974, n. 4 (AGP, série A. 3, 95-2-4).

[34] SÃO JOSEMARIA, É Cristo que
passa, n. 1.

[35] Trad. de BEM-AVENTURADO
ÁLVARO DEL PORTILLO, Carta a san
Josemaria, 13-VII-1939, cit. em JAVIER
MEDINA BAYO, Álvaro del Portillo,
Rialp, Madrid 2012, p. 169.



[36] Trad de SÃO JOSEMARIA, 
Apontamentos da pregação (AGP, PO1
X-1971, p. 12).

[37] SÃO JOSEMARIA, Carta 1938, cit.
Em Andrés Vázquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei, vol II,
Quadrante, São Paulo, 2004, p. 221

[38] SÃO JOSEMARIA, Carta 1938, cit.
Em Andrés Vázquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei, vol II,
Quadrante, São Paulo, 2004, p. 221.
Cfr. Sl 103[102] (cit. em Missale
Romanum, Missa votiva de Dei
Misericordia, antífona ad
communionem 17) e Sl 145[144], 20.

 [39]BEM-AVENTURADO ÁLVARO
DEL PORTILLO, Entrevista sobre o
Fundador do Opus Dei, realizada por
Cesare Cavallere, Quadrante, São
Paulo, 1994, cap. 3.

[40] Cfr. BEM-AVENTURADO ÁLVARO
DEL PORTILLO, Notas de una reunión
familiar (AGP, serie B.1.4, t850902r).



[41] BEM-AVENTURADO ÁLVARO
DEL PORTILLO, Entrevista sobre o
Fundador do Opus Dei, realizada por
Cesare Cavallere, Quadrante, São
Paulo, 1994, cap. 12.

[42] Ibidem, p. 54.

[43] Trad. de SÃO JOSEMARIA, 
Apontamentos da pregação (AGP, PO1
V-1954, p. 5).

[44] Ibidem.

[45] Ibidem.

[46] Trad. de SÃO JOSEMARIA, 
Apontamentos da pregação, 9AGP,
PO1 I-1963, p. 49).

[47] Trad. de SÃO JOSEMARIA, 
Apontamentos da pregação (AGP, PO1
I-1963, p. 49).

[48] Cfr. Statuta, n. 132, §3.

[49] BEM-AVENTURADO ÁLVARO
DEL PORTILLO, Entrevista sobre o



Fundador do Opus Dei, realizada por
Cesare Cavallere, Quadrante, São
Paulo, 1994, cap. 3.

[50] As cartas que o Padre não pode
ler, são lidas por quem recebeu dele
este encargo; geralmente é o Diretor
espiritual central ou o da respectiva
circunscrição, e outros sacerdotes,
que o cumprem com carinho,
respeito, delicadeza esmerada e
absoluta discrição, e informam o
Padre.

[51] Trad. de BEM-AVENTURADO
ÁLVARO DEL PORTILLO, Tertulia
(AGP, PO1 III-1989, pp. 319-320). Cfr.
Jn 17,19.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/ser-padre-a-
missao-do-fundador-do-opus-dei-e-dos-

seus-sucessores/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/ser-padre-a-missao-do-fundador-do-opus-dei-e-dos-seus-sucessores/
https://opusdei.org/pt-br/article/ser-padre-a-missao-do-fundador-do-opus-dei-e-dos-seus-sucessores/
https://opusdei.org/pt-br/article/ser-padre-a-missao-do-fundador-do-opus-dei-e-dos-seus-sucessores/
https://opusdei.org/pt-br/article/ser-padre-a-missao-do-fundador-do-opus-dei-e-dos-seus-sucessores/

	Ser “Padre” – a missão do fundador do Opus Dei e dos seus sucessores

