opusdei.org

Ser e tornar-se
iIrmaos na
convivéncia
sociopolitica

Uma das novidades mais
importantes da enciclica
“Fratelli Tutti” é o vinculo que
ela postula entre a fraternidade
e 0 bem comum politico.
Oferecemos o estudo de Maria
Aparecida Ferrari, publicado no
boletim Romana.

04/05/2023



1. Natureza relacional do bem
comum politico

2. Fraternidade social, rosto da
cidadania politica

3. Fecundidade para toda a sociedade

4. Fraternidade social e caridade
politica

A santidade na vida cotidiana afeta
todas as a¢Oes do cristdo: “Pensem,
por exemplo, na atuacgdo que tém
como cidaddos na vida civil. Um
homem ciente de que o mundo —e
ndo so o templo — é o lugar do seu
encontro com Cristo, ama este
mundo, procura adquirir um bom
preparo intelectual e profissional, vai
formando — com plena liberdade —
seus proprios critérios sobre os
problemas do meio em que se
desenvolve; e, por consequéncia,



toma suas proprias decisdes, as
quais, por serem decisdes de um
cristdo, procedem além disso de uma
reflexdo pessoal, que tenta
humildemente captar a vontade de
Deus nesses detalhes pequenos e
grandes da vida”.

Com estas palavras de Sdo Josemaria
abrimos a nossa reflexao sobre o que
significa ser irmdos na convivéncia
sociopolitica, a luz dos ensinamentos
da enciclica Fratelli Tutti. Na
primeira parte deste estudo iremos
examinar o bem comum politico
numa perspectiva relacional, com a
ideia de mostrar que todos 0s
cidaddos sdo chamados a alcanca-lo,
cada um de acordo o seu lugar na
sociedade. As sec¢des posteriores,
seguindo o fio condutor do
documento pontificio, evidenciardo o
sentido em que € pertinente
identificar a fraternidade, no &mbito
social e civico, como um dos



principios éticos basicos dos quais é
derivado o bem comum politico.

Nao é costume apresentar a
fraternidade como um dos principios
estruturadores da convivéncia
politica. Tanto a doutrina social da
Igreja como o pensamento filosofico-
politico enfatizam antes outros
principios como configuradores do
bem comum: a inalienavel dignidade
da pessoa, a justica, a solidariedade,
a subsidiariedade, a liberdade de
associacao etc. A fraternidade
aparece sobretudo em outros
ambitos, como o familiar, o religioso,
e o0 das relacdes de amizade. De fato,
uma das novidades mais importantes
da enciclica Fratelli Tutti é o vinculo
que ela postula entre a fraternidade
e 0 bem comum politico.

Na&o sdo, de fato, dimensoes
independentes umas das outras, pois
“para tornar possivel o
desenvolvimento de uma



comunidade mundial capaz de
realizar a fraternidade a partir de
povos e nacdes que vivam a amizade
social, é necessaria a melhor politica
colocada a servico do verdadeiro
bem comum” (FT 154).

1. Natureza relacional do bem
comum politico

O conceito “relacional” aplicado ao
bem comum politico pde em
evidéncia algo novo em relacdo aos
pressupostos mais difundidos na
filosofia e nas ciéncias sociais.
Enquanto nestas o bem comum
costuma ser concebido em termos de
“propriedade” dos cidadaos ou do
Estado, a compreensdo relacional o
identifica essencialmente como
aquela forma de convivéncia que
permite aos sujeitos sociais perseguir
seus proprios fins com autonomia e
responsabilidade. Deste ponto de
vista, 0 bem comum politico consiste
no “conjunto das condi¢des da vida



social que permitem, tanto as
associagdes como a cada um de seus
membros, alcanc¢ar mais plena e
facilmente a propria perfeicao” - e
compreende “direitos e deveres que
dizem respeito a todo o género
humano”.

Com base nessa definicdo, o fim
comum, a vida boa na convivéncia
politica, é constituido
prioritariamente por relacoes
humanas de qualidade, de tal modo
que alcancar o bem comum é gerar,
preservar e fortalecer as relacgdes
que permitem que individuos e
grupos caminhem livremente para
aquele bem de todos que enriquece
também o proprio bem particular.
Com efeito, das relacdes humanas
derivam os bens necessarios a
plenitude dos sujeitos sociais, de
modo que o bem pessoal e 0 bem
comum sao gerados e possuidos
conjuntamente, sdo relacionais.



No pensamento moderno,
desenvolveu-se uma compreensao
diferente do bem comum politico,
entendido como um bem coletivo,
material, util, que o Estado deve
colocar a disposicao de todos os
individuos. Deste ponto de vista, o
“comum” corresponderia
essencialmente a soma dos bens
individuais ou ao conjunto dos
elementos fisicos, vantagens, técnicas
ou leis que facilitam o progresso
material.

Na perspectiva da doutrina social
cristd, ao contrario, o bem comum
politico ndo pode ser reduzido a
esfera dos bens uteis, porque € antes
de tudo um bem humano, isto é, uma
resposta as exigéncias fundamentais
da dignidade da pessoa, que sdo o
fundamento decisivo, mas também o
horizonte ou fim ultimo da
convivéncia. Portanto, o hem comum
politico vai além do estritamente
politico, isto é, da acdo de governar a



cidade, o que implica, por um lado,
que nenhuma realidade associativa,
nem mesmo a sociedade politica
como tal, pode alcancar por siso a
totalidade dos bens humanos e, por
outro, que nenhuma delas pode ser
autdnoma perante as outras em
relacdo ao bem do ser humano como
tal.

Da mesma forma, se o hem comum é
sobretudo o vinculo social do qual
dependem tanto os fins materiais
como os fins racionais ou espirituais,
serd necessario concluir que o
cidaddo ndo encontra a sua
realizacdo em si mesmo, mas na
interacdo “com” os outros e “ para”
0s outros.

A compreensdo cristd do bem
comum sustenta, com efeito, que as
pessoas, individualmente e em
associacdo, assim como a propria
sociedade politica, sdo chamadas a
por em pratica aquela “fraternidade



aberta, que permite reconhecer,
valorizar e amar todas as pessoas
independentemente da sua
proximidade fisica, do ponto da terra
em que cada uma nasceu ou

habita” (FT 1).

Néao poderia ser de outro modo, pois
ndo é das fabricas, nem da imposigao
de leis, que procedem certos bens
essenciais da convivéncia, como a
paz, a justica, 0 amor ao proximo, a
gratuidade, o perddo, a protecdo do
meio ambiente, 0 amor pelo bem dos
outros, o exercicio da liberdade
orientada para o bem coletivo, a
gratiddo, a laboriosidade etc. Estes
sdo bens comuns e eminentemente
politicos, uma vez que sdo pessoais e
relacionais, e o papel da autoridade
politica consiste em apoia-los e, na
medida do possivel, em promover o
tecido de relacdes em que surgem e
crescem. Como? Garantindo e
promovendo a liberdade dos
individuos e grupos. Ai esta o



precioso servico especifico que o
Estado é chamado a prestar a
dignidade de cada pessoa e a vida
social politicamente organizada. A
Fratelli Tutti pde isso em evidéncia,
citando Ricoeur: “de fato, ndo ha vida
privada, se ndo for protegida por
uma ordem publica; um lar
acolhedor doméstico ndo tem
intimidade se ndo estiver sob a tutela
da legalidade, de um estado de
tranquilidade fundado na lei e na
forca e com a condicdo de um
minimo de bem-estar garantido pela
divisao do trabalho, pelas trocas
comerciais, pela justica social e pela
cidadania politica” (FT 164).

Assim, fica claro que, na perspectiva
da enciclica, os agentes do bem
comum politico ndo sdo apenas os
orgaos estatais ou a sociedade civil. O
bem comum politico é tarefa
conjunta das instituicdes politicas e
dos atores sociais, isto é, dos cidadaos
e das sociedades intermediarias.



No entanto, na cultura
contemporanea € recorrente uma
visdo muito diferente do bem comum
politico e da funcao dos governantes
e governados, o que dificulta a
pratica da fraternidade e sua
manutenc¢do no ambito sociopolitico.
Tende-se a relegar o bem comum
para o ambito das func¢des do Estado,
encarregado de instaurar a justica
por meio de leis que garantam
claramente a realizacdo dos
interesses publicos e de reprimir as
condutas antissociais com sanc¢oes
penais e administrativas. Essa
atitude leva a perder de vista a
constatacdo de que as leis civis ndo
sdo suficientes para garantir a justica
nas relacdes sociais e politicas, e que
a busca do bem comum por meio do
endurecimento progressivo dos
controles legais gera passividade na
sociedade, ja que anima os cidadaos
a acreditar que o que esta indo mal
vem de algum defeito ou deficiéncia
nas leis. Além disso, desvia a atencao



dos cidadaos da questdo mais
importante, ou seja, seu proprio
dever de se comprometer com o bem
comum individualmente ou em
unido com os outros. Em suma, em
vez de estimular a solidariedade, a
cooperacao fraterna e o espirito de
iniciativa nos sujeitos sociais,
fomenta a mentalidade do minimo
esforgo, do descuido, da indiferenca
e do descarte, de modo que a atitude
socialmente passiva acaba se
impondo: “Eu cuido da minha vida,
obedeco as leis, pago meus impostos,
ndo fago mal a ninguém; todo o resto,
isto é, as necessidades dos outros, é
assunto dos governantes”.

A partir desta perspectiva, a
convivéncia sociopolitica é
identificada com a dupla vertente de
“cidadaos ocupados com os bens
privados” e “Estado ocupado com 0s
bens publicos”, combinacdo que em
muitos lugares tem levado o Estado a
se apropriar de atividades que sdo de



competéncia dos cidadaos, como o
inicio e fim da vida, a educacio e a
escolarizacdo, a saude e o combate a
pobreza. Dessa maneira, formou-se o
estado de bem-estar, denunciado na
enciclica Centesimus annus. A grande
expansdo da esfera de intervencao
do Estado, recordava Sao Jodo Paulo
I1, “levou a constituir, de algum
modo, um novo tipo de estado, o
Estado do bem-estar”. No esforco por
combater as formas de pobreza e
privacdo indignas da pessoa
humana, prossegue o documento,
“ndo faltaram excessos e abusos que
provocaram, especialmente anos
mais recentes, fortes criticas ao
Estado do bem-estar, qualificado
como ‘Estado assistencial’. As
anomalias e defeitos, no Estado
assistencial, derivam de uma
inadequada compreensdo das suas
proprias tarefas. Também neste
ambito também se deve respeitar o
principio de subsidiariedade”.



Em oposicdo a este processo e em
consonancia com a Fratelli Tutti,
devemos observar que, ao contrario,
0 bem comum ao qual se ordena a
vida em sociedade é em si mesmo
manifestacdo e exercicio de
fraternidade, promocado do bem do
proximo que configura o bem
pessoal: um horizonte de irmandade
em que no ato de facilitar o bem do
outro se alcanca o proprio bem.

O rosto civico-politico da
fraternidade resplandece, portanto,
nas acoes individuais e sociais que
geram 0 bem comum, ou seja, que
promovem as condicdes vitais e
relacionais que permitem a cada um
alcancar seus fins com liberdade e
responsabilidade. Nesta perspectiva,
tudo se converte em uma
oportunidade de ser irmdo ou irma.



2. Fraternidade social, rosto
da cidadania politica

Se 0 bem comum politico é gerado
pela acdo conjunta do Estado e da
sociedade civil, é obrigatorio
reconhecer que uma parte essencial
desse bem comum politico é a
idoneidade - competéncia e
propensdo - dos cidadéos para a
realizacdo do bem pessoal e social. A
auséncia deste patriménio ético
torna dificil resistir, dizer “nao”, por
exemplo, a beneficios injustos
quando é facil obté-los,
principalmente se, como se diz com
mais ou menos verdade, “todo
mundo faz isso”, ou quando a
conduta injusta consegue burlar os
sistemas de controle legal. Em outras
palavras, ser agente gerador do bem
comum exige do cidaddo algo mais
do que a estrita obediéncia ao
sistema juridico estabelecido: implica
um exercicio de liberdade que
ultrapassa os limites legais, pois



exige laboriosidade, honestidade,
solidariedade, prudéncia,
subsidiariedade, confianca,
temperanca etc.

No exercicio da cidadania assim
entendida a fraternidade social toma
a sua forma, de modo que quando
um cidaddo se relaciona com os
outros com sentido de respeito e
reciprocidade, desempenha com
competéncia a sua profissao ou as
suas funcdes, ocupa-se dos interesses
comuns..., ele mostra o rosto da
fraternidade no ambito sociopolitico
e, ao fazé-lo, configura o bem comum
politico em seu sentido mais
auténtico. A Fratelli Tutti ilustra isso
claramente com a parabola do bom
samaritano.

Dirigindo-se aos homens de boa
vontade, a todos e cada um dos
homens, a enciclica convida a deixar-
se interpelar por esta pardbola para
além da diversidade das convicgoes



religiosas (FT 56). Recorda que o
relato evangélico os convida a “fazer
ressurgir a nossa vocacao de
cidadaos do proprio pais e do mundo
inteiro, construtores dum novo
vinculo social”, e destaca que se trata
de “um apelo sempre novo, embora
seja escrito como uma lei
fundamental do nosso ser: que a
sociedade se oriente para a busca do
bem comum e, a partir deste
objetivo, reconstrua incessantemente
a sua ordem politica e social, o tecido
das suas relagdes, o seu projeto
humano” (FT 66).

Cada individuo humano encarna de
alguma forma, ao longo da sua vida,
um ou outro dos personagens da
parabola, mas para efeitos desta
reflexdo vale a pena centrar-se
naquele aparentemente menos
central, o estalajadeiro. Este
personagem, que na exegese habitual
muitas vezes passa despercebido,
demonstra ainda melhor do que os



outros que cada pessoa, com sua vida
simples e normal, pode viver a
fraternidade social de forma estavel
e de acordo com as suas
peculiaridades no campo da
cidadania politica.

De fato, como observa a enciclica, até
0 bom samaritano “precisou da
existéncia de uma estalagem que lhe
permitisse resolver o que nédo estava
em condig¢Oes de garantir sozinho,
naquele momento” (FT 165). Assim,
na sociedade politica, todos -
inclusive o proprio Estado — precisam
que os cidadaos e sociedades
intermediarias cumpram a sua tarefa
cotidiana nos diversos ambitos da
conviveéncia e do trabalho
profissional. E necessario que todos,
em suas relacdes, sejam
continuamente estalajadeiros e,
portanto, irmdos, ndo s6 no
acolhimento e no cuidado do outro
na familia e nas varias comunidades
fundadas na amizade e na confianca,



mas também nos outros ambitos de
relacionamento.

Nesse sentido, as acOes propriamente
civicas e politicas sdo também
exercicio de fraternidade, pois se
dirigem as pessoas, da mesma forma
que todo gesto fraterno de amor, de
cuidado mutuo, é também uma acao
civica e politica, pois constroi
verdadeiramente uma sociedade
melhor (FT 181). Sem duvida, na
sociedade politica as relagdes tendem
a ser extensas e anonimas, mas isso
ndo exclui a sua dimensdao fraterna.
Quem, por exemplo, limpa uma
praca - seja como funcionario
municipal ou como usudrio desse
espaco - ao fazé-lo respeita e cuida
de todos os outros cidaddos, mesmo
que ndo conhecam o0s seus rostos e
ndo tenham uma relacdo direta
especifica com eles; exerce a amizade
civica, o amor social ou a
fraternidade social, ou seja, aquela
relacdo de benevoléncia (querer o



bem do outro) baseada na
coparticipacdo e na responsabilidade
comum pelo bem publico. Exerce
assim uma fraternidade que pode
evoluir para uma virtude social, uma
disposicdo firme e habitual de agir
sempre no respeito-promocao do
bem dos outros; uma virtude que,
por sua vez, pode gerar inumeras
formas de solidariedade. A medida
que se estenda mais para o ambiente
social, essa conduta solidaria
também ajudara a construir a
cultura de toda a cidade.

O exercicio da fraternidade social
traduz-se, assim, na personificacdo
do estalajadeiro no cotidiano nas
diversas areas de relacionamento:
respeitar as regras de transito ao
dirigir, pagar impostos, realizar o
trabalho com responsabilidade e
eficiéncia, ndo admitir praticas
ilicitas (“subornos”, corrupcao etc.)
em beneficio proprio ou alheio, dar
importancia as boas maneiras,



comportar-se honestamente em
todas as situacgdes, usar a inteligéncia
criativa para atender as necessidades
proprias e alheias.

3. Fecundidade para toda a
sociedade

Se todos podem ou devem ser
estalajadeiros nas relacdes sociais,
parece pertinente, além de focar nos
personagens, refazer a pergunta da
qual nasceu a parabola do
samaritano, substituindo “quem é
meu irmdo?” por “quem € meu irmao
na convivéncia sociopolitica?”. Claro,
podemos responder: “aquele que tem
fome, sede, esta nu, estd na prisdo ou
esta doente”. Mas, sendo verdadeira,
essa resposta também é incompleta,
pois 0 outro ndo € meu irméo so
porque precisa ou s6 quando esta
desamparado. A fraternidade social
consiste na disponibilidade de cada
um para com o outro em qualquer
situacdo; designa a capacidade de



cultivar sempre a sensibilidade para
com o seu bem e as suas
necessidades e transforma-la num
apoio eficaz. Trata-se, portanto, de
colocar a pessoa do outro em
primeiro plano, e ndo as suas
necessidades, reconhecendo nele um
irmdo, uma pessoa que
constantemente merece a disposicao
de todos de dar e dar-se livremente.

Nesse amplo exercicio de
fraternidade, a maioria dos cidadaos
assume o papel de estalajadeiros,
mantendo o anonimato. Realizam as
suas tarefas cotidianas — como
estalajadeiros de profissdo — sem
fazer barulho, e assim realizam o
bem comum politico. Nesta multiddo
de estalajadeiros, cada um, mesmo
sem por sua assinatura no que faz,
torna-se, de fato, irmao/irma de todas
as pessoas. O titulo da parabola que
estamos comentando é “parabola do
bom samaritano”, mas seria
igualmente correto chama-la de



“parabola do estalajadeiro”. Como no
relato de Jesus, os estalajadeiros de
todos os tempos e de todas as
sociedades politicas passam quase
despercebidos, apesar de prestarem
um servico essencial a todos: aos que
encarnam o bom samaritano, aos
que encarnam o ferido, e igualmente,
de forma mais geral, para o bom
funcionamento da sociedade como
um todo.

Por isso, refletir sobre a figura do
estalajadeiro nos abre para uma
maior compreensdo da adverténcia
do Papa Francisco: “Nao devemos
esperar tudo daqueles que nos
governam [...]. Gozamos dum espaco
de corresponsabilidade capaz de
iniciar e gerar novos processos e
transformacdes. Sejamos parte ativa
na reabilitacdo e apoio das
sociedades feridas. Hoje temos a
nossa frente a grande ocasiao de
expressar o nosso ser irmaos” (FT
77).



“Espaco de corresponsabilidade” e
“grande ocasido”, porque a maior
parte do que constitui o bem comum
politico é obra de cidaddos que
atuam como estalajadeiros, embora
as vezes também devam personificar
0 bom samaritano. A leitura mais
frequente da parabola centra-se no
ato admiravel deste ultimo, e apenas
em algumas ocasides se explicita que
cuidar dos feridos é também tarefa
do estalajadeiro. Na verdade, porém,
foi este personagem quem fez a
maior parte do trabalho, e o fez
simplesmente cumprindo seu dever
profissional, sem a pretensao de
aparecer na midia ou nas redes
sociais, como diriamos hoje. O
estalajadeiro foi irméo do bom
samaritano e do ferido no
desempenho de seu trabalho.

Consideremos, por outro lado, que os
estalajadeiros ndo costumam agir
sozinhos, mas estdo inseridos no seu
proprio dinamismo relacional e



orientados para o bem de todos.
Consciente ou inconscientemente,
distinguem em suas tarefas
oportunidades mais ou menos
diretas, mais ou menos evidentes de
prestar um servico, de exercer a
fraternidade, e também de nela
envolver os outros, como adverte o
Papa Francisco - “ndo o facamos
sozinhos, individualmente”- ao
observar que “o samaritano
procurou um estalajadeiro que
pudesse cuidar daquele homem” (FT
78). De fato, sem o trabalho bem feito
do estalajadeiro, ele ndo teria podido
cumprir o seu trabalho de cuidar do
homem sofredor, assim como o
estalajadeiro ndo teria podido
cumprir o compromisso que assumiu
sem o trabalho dos que dirigiam a
pousada com ele.

Concretamente, a profissao ou oficio
- e em geral qualquer atividade de
servico - representa para cada
cidaddo uma via privilegiada de



fraternidade social e civica, ja que
constitui uma continua oportunidade
de agir com retiddo, promovendo
efetivamente a justica, a
solidariedade e o bem dos outros.
Como o samaritano prestou um
servico e “partiu sem esperar
reconhecimentos nem
agradecimentos”, os estalajadeiros do
mundo exercem, na rotina didaria da
sua vida e em seu trabalho a
responsabilidade para com esse
“ferido que é 0 nosso povo e todos 0s
povos da terra”. Do seu lugar na
sociedade - do seu papel de
estalajadeiros - ddo uma resposta
pessoal e objetiva as necessidades
dos outros, respondem ao apelo do
Papa Francisco: “Cuidemos da
fragilidade de cada homem, de cada
mulher, de cada crianga e de cada
idoso, com aquela atitude solidaria e
atenta, a atitude de proximidade do
Bom Samaritano” (FT 79).



Em projecao fecunda, esta atitude
pode transformar toda a cidade
terrena, como fermento misturado
na massa (Mt 13,33), porque, como
diz o Papa Francisco, retomando o
Compéndio da doutrina social da
Igreja, o amor social é uma “forca
capaz de suscitar novas vias para
enfrentar os problemas do mundo de
hoje e renovar profundamente,
desde o interior, as estruturas,
organizacoes sociais, ordenamentos
juridicos” (FT 183).

4. Fraternidade social e
caridade politica

O fermento da fraternidade social
que impregna as acdes de cada
cidaddo - seja estalajadeiro ou
samaritano - tem uma eficacia
especifica no terreno politico, no
qual se elaboram as leis que
determinam as condicdes para servir
0 bem comum, seja como cidadao-
bom samaritano ou como cidadao-



trabalhador. Basta pensar na
importancia essencial que as leis
sobre a familia, o casamento, a
educacdo, o trabalho, os beneficios
sociais, a liberdade de associacao,
liberdade de expressdo etc. tém em
nossas acgoes diarias.

Ndao ha duvida de que nem todos os
cidaddos sdo chamados a
desempenhar atividades
governamentais. Porém, ninguém
esta isento da obrigacdo de formar-se
bem e seguir a sua consciéncia em
tudo o que diz respeito as dimensdes
fundamentais da existéncia humana
e ao bem comum da sociedade. Ser
irmdo/irma no debate publico
implica comprometer-se a aprender
sobre diferentes questdes e
contribuir para a solugdo dos
problemas sociais. Esta conduta é
uma exigéncia do amor social, da
caridade, mas ainda antes, da virtude
cardeal da justica. Por isso, colocar
em pratica essas exigéncias da



fraternidade social é um dever
também em relacdo a questdes que
talvez ndo afetem direta ou
imediatamente a vida ou o0s
interesses pessoais e nas quais seria
mais comodo fechar os olhos, ndao
participar no debate publico.

Por um lado, € certo que a
participacdo ativa, livre e
responsavel na vida politica depende
do grau de instrucdo e cultura de
cada um, bem como da
compatibilidade com outros
compromissos familiares,
profissionais e sociais. Por outro
lado, porém, todos - e em maior
medida aqueles que sdo dotados de
competéncia e capacidade - sdo
chamados a ser irmdos dos outros,
cumprindo com liberdade e lealdade
0s seus deveres civicos e politicos e
procurando ter um conhecimento
adequado das questdes relacionadas
com a administracao publica e o
governo, para poder oferecer



pessoalmente uma critica social
serena e construtiva.

Os mais preparados tém também
uma responsabilidade especial em
termos de solidariedade e
subsidiariedade. Como afirma a
Fratelli Tutti, “a politica ndo pode
renunciar ao objetivo de conseguir
que a organizacdo de uma sociedade
assegure a cada pessoa uma maneira
de contribuir [para o bem comum]
com as suas capacidades e o seu
esforco” (FT 162). Da mesma forma,
em outra passagem, especifica que a
dimensdo local “tem algo que o
global [0 Estado ou as organizacdes
internacionais] ndo possui: ser
fermento, enriquecer, colocar em
marcha mecanismos de
subsidiariedade” (FT 142). Os
cidaddos e as associacdes locais, de
fato, ao estarem mais proximos das
necessidades concretas, estdo mais
bem posicionados para cuidar das
pessoas e curar as suas feridas.



Em suma, trata-se de conjugar o
“nds” ao invés do “eu”, também na
esfera publica, como disse o Papa
Francisco em uma recente entrevista,
para alcancar a “caridade politica”
ou a “caridade social”, entendida
como superacdo da mentalidade
individualista e o amadurecimento
daquele sentido do “nds” que nos faz
amar o bem coletivo e buscar
verdadeiramente o bem de todos (FT
182).

No caminho tracado pela enciclica
Fratelli Tutti, a caridade politica néo
caminha cegamente, nem depende
de sentimentos mais ou menos
favoraveis. Necessita da luz da
verdade, que provém tanto da razdo
como da fé: consequentemente, “isto
supoe também o desenvolvimento
das ciéncias e a sua contribuicao
insubstituivel para encontrar os
percursos concretos e mais seguros
para alcancgar os resultados
esperados. Com efeito, quando esta



em jogo o bem dos outros, nao
bastam as boas intencdes, mas é
preciso conseguir efetivamente
aquilo de que eles e seus paises
necessitam para se realizar” (FT 185).
O Papa Francisco néo hesita em
olhar para as verdadeiras feridas da
humanidade, ndo com o objetivo de
fazer as pessoas sofrerem, mas para
encorajar todos no esforco de cura-
las; por exemplo, quando observa:
“Muitas vezes hoje, enquanto nos
enredamos em discussdes semanticas
ou ideoldgicas, deixamos que irmaos
e irmds morram ainda de fome ou de
sede, sem um teto ou sem acesso a
servicos de saude. Juntamente com
estas necessidades elementares por
satisfazer, outra vergonha para a
humanidade que a politica
internacional ndo deveria continuar
a tolerar — mais além dos discursos e
boas intencgdes - € o trafico de
pessoas. Trata-se de minimos
inadiaveis” (FT 189). Ou ainda
quando adverte que “As maiores



preocupacdes de um politico ndo
deveriam ser as causadas por uma
baixa nas pesquisas, mas por nao
encontrar uma solugdo eficaz para “o
fendmeno da exclusao social e
econdmica, com suas tristes
consequéncias de trafico de seres
humanos, trafico de 6rgaos e tecidos
humanos, exploracdo sexual de
meninos e meninas, trabalho
escravo, incluindo a prostituicao,
trafico de drogas e de armas,
terrorismo e criminalidade
internacional organizada” (FT 188).

Nesta perspectiva, a enciclica chama
todos a responsabilidade: cidadaos
comuns, instituicdes publicas e
privadas, Estados e organizacoes
internacionais. Trata-se de evitar a
polarizacdo que divide e aliena, sem
evitar os debates necessarios. O
objetivo comum € inevitavel:
alcancar “uma globalizacdo dos
direitos humanos mais basicos” (FT
189). Se esse objetivo ainda esta



longe, ndo é porque seja inatingivel,
mas por outros motivos.

A situacdo da pandemia, um marco
importante para o amadurecimento
das reflexdes contidas na enciclica
Fratelli Tutti, revelou, com seu
tremendo desafio para a maior parte
do mundo, a incapacidade da
humanidade hiperconectada de agir
em conjunto (FT 7). Nota-se entdo a
urgéncia de voltar a compreender a
fraternidade, de assumir que os seres
humanos, “todos irmados”, como nos
lembra o Papa Francisco, “sdo
convidados a se reunir e se encontrar
em um “nds” que seja mais forte que
a soma de pequenas
individualidades”, ja que “o todo [0
bem comum] é mais do que as
partes, e também é mais do que a
mera soma delas” (FT 78).

As circunstancias ordindrias ou
extraordindrias da convivéncia,
sejam elas positivas ou negativas,



representam ocasides especiais ndo
so para dar aos outros algo do que
possuimos, mas também para se doar
com um compromisso total, no
sentido de fazer tudo o que
pudermos. Por isso quisemos abrir
estas reflexdes com as palavras do
“santo do cotidiano”, Sdo Josemaria,
“escolhido pelo Senhor para
anunciar a vocagao universal a
santidade e para indicar que a vida
de todos os dias, as atividades
comuns, sdo caminho de
santificacdo”. A vocacgao do cristao é
procurar a santidade na vida
cotidiana, amar a Deus tornando-se
irmdo/irma em todos os aspectos da
existéncia humana, descobrindo que
podemos fazer isso de modo frutifero
em qualquer trabalho honesto e no
desempenho das atividades
cotidianas. “Quando se procura viver
assim em meio do trabalho diario, a
conduta crista se transforma em bom
exemplo, em testemunho, em ajuda
concreta e eficaz; aprende-se a seguir



as pegadas de Cristo, que coepit
facere et docere (At 1, 1), que
comecou a fazer e a ensinar, unindo
ao exemplo a palavra”.

Maria Aparecida Ferrari*
Professora Associada de Ftica
Aplicada na Faculdade de
Filosofia da Pontificia
Universidade da Santa Cruz
(Roma)

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/ser-e-tornar-
se-irmaos-na-convivencia-sociopolitica/
(27/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/ser-e-tornar-se-irmaos-na-convivencia-sociopolitica/
https://opusdei.org/pt-br/article/ser-e-tornar-se-irmaos-na-convivencia-sociopolitica/
https://opusdei.org/pt-br/article/ser-e-tornar-se-irmaos-na-convivencia-sociopolitica/

	Ser e tornar-se irmãos na convivência sociopolítica
	1. Natureza relacional do bem comum político
	2. Fraternidade social, rosto da cidadania política
	3. Fecundidade para toda a sociedade
	4. Fraternidade social e caridade política


