
opusdei.org

Sentido e valor da
vida cotidiana

É aí, onde só parecem existir
coisas banais, vazias de
significado, que São Josemaria
convida os cristãos a
procurarem os tesouros da vida
de Deus.

26/09/2018

Desde os primórdios da história
humana, o sentido e o valor da vida
cotidiana têm sido um tema
entendido e representado de modos
muito diferentes. Assim, por
exemplo, Platão representa a vida



cotidiana como o interior da
“caverna”, na qual os homens são
essencialmente sonâmbulos, sem
conhecimento do bem e da verdade,
vivendo como prisioneiros: a vida
cotidiana é, portanto um mundo cuja
realidade é só aparente. Já para
Aristóteles, a vida cotidiana é a
realidade diária em que o homem
exercita as suas virtudes, enquanto
virtudes menores e, por assim dizer,
privadas. Em resumo, desde a
civilização grega até aos nossos dias,
as concepções da vida cotidiana
oscilaram entre uma polaridade
negativa (a vida cotidiana como
negação ou privação de valores) e
uma polaridade positiva (a vida
cotidiana como afirmação e criação
de valores). Esta profunda e, por
vezes, radical, ambivalência, tem
atravessado a história humana (e
não só a do Ocidente), fazendo assim
com que a vida cotidiana se situasse
num espaço e num tempo incertos e,



em princípio, pouco propícios à vida
espiritual.

É neste contexto que deve ser
considerado, pelo menos do ponto de
vista sociológico, o pensamento de
Josemaria Escrivá. Com ele, nasce
uma concepção da vida cotidiana
que introduz qualquer coisa de
profundamente novo, na cultura e na
prática, quer “religiosa” quer
“profana”, do passado. Na verdade, a
sua novidade está precisamente na
proposta de uma espécie de
superação da distinção sagrado/
profano, tal como tinha sido
representada e vivida nas culturas e
sociedades que conhecemos. Uma
“superação” que não significa
“anulação” ou “negação” dos termos -
sacro e profano – como querem os
idealistas, mas a exaltação de uma 
qualidade especial do relacionamento
entre eles: ver a vida cotidiana como 
hic et nunc (hoje e agora), do divino
que atua e se revela no mundo de



modo “normal e corrente” através
das realidades temporais.

Para Escrivá, a vida cotidiana é,
antes de mais, o contrário da
“caverna” de Platão. É o mundo da 
wide awakeness, da compreensão
lúcida, da consciência, da atenção, do
“estado de alerta”. Falando como
alguns fenomenologistas, desde que
nos tornemos simples como meninos:
capazes, como só eles o são, de se
admirarem perante a realidade. Se,
para muitos (para grande parte da
cultura contemporânea), a vida
cotidiana é uma espécie de cesta
vazia, em que os fatores econômicos
e tecnológicos determinam os
conteúdos, isto é, os acontecimentos,
as causalidades, os instrumentos e as
paixões, para o fundador do Opus
Dei, a vida cotidiana é, pelo
contrário, o mundo mais concreto e
real que as pessoas têm. É um desafio
constante ao próprio sentir e à
própria identidade, à própria



necessidade de sentido que deve,
naturalmente, confrontar-se com a
banalidade, com as contradições,
sendo sempre capaz de se distanciar
de qualquer alienação.

É aí mesmo, onde só parecem existir
coisas banais, vazias de significado,
que Josemaria convida os cristãos a
procurarem os tesouros da vida de
Deus. Mas esses tesouros só são
descobertos quando se luta contra as
alienações pessoais e coletivas, com
amor e por amor. Revela assim como
é possível dar uma alma ao mundo,
dia após dia, no trabalho, na família,
no trabalho cívico e social, na
simples amizade e no convívio com
os outros, em todos os gestos e atos
de cada dia, onde quer que se esteja:
“quando um cristão desempenha
com amor a mais intranscendente
das ações diárias, está
desempenhando algo donde
transborda a transcendência de



Deus.” (Entrevistas com Mons.
Josemaria Escrivá, 116).

Esta mensagem (que muda o sentido
do mundo, na medida em que o vê
sem separar nem confundir aquilo
que nele é humano e divino, porque
em tudo se manifesta o amor
cotidiano de Deus pelos homens e
pelas mulheres) não tem fronteiras e
encontra-se ainda, em grande parte,
inexplorada. De fato, a mensagem de
Escrivá leva a teologia a refletir
sobre os laços mais íntimos que
unem o humano e o divino e, por
este caminho, a renovar a própria
antropologia. No plano teológico e
eclesial, a intenção de iluminar o
sentido e o valor da vida cotidiana
permite uma operação inédita:
definir o leigo numa perspectiva
positiva. Tal não era teoricamente
possível quando a condição laical era
considerada como que a outra face
da distinção entre ordem sagrada e o
resto do mundo, uma espécie de



“outra face da lua”, invisível,
irreconhecível, indizível, como se
Deus não se inserisse na vida
cotidiana do mundo. Visto
(observado) de um modo positivo, o
leigo é, em vez disso, o lado de uma
distinção que produz um “sistema”, o
ator de um modo novo de ser e fazer
catolicidade.

Só encarando a vida cotidiana numa
perspectiva não residual para a fé
cristã, é possível conhecer a
identidade própria do leigo. E só um
laicato caracterizado por esta visão
da vida cotidiana poderá dar novo
alento a uma nova sociedade civil
“mundial”: “mundial” não só porque
a uma escala global, mas também
porque faz parte do mundo, sendo,
ao mesmo tempo, independente de
fronteiras territoriais ou dos limites
de uma mentalidade de grupo.

Pierpaolo Donati



Osservatore Romano, 6-X-2002

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/sentido-e-
valor-da-vida-quotidiana/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/sentido-e-valor-da-vida-quotidiana/
https://opusdei.org/pt-br/article/sentido-e-valor-da-vida-quotidiana/
https://opusdei.org/pt-br/article/sentido-e-valor-da-vida-quotidiana/

	Sentido e valor da vida cotidiana

