
opusdei.org

Sentido de missão (2)

O dinamismo próprio do
apostolado é a caridade, que é
um dom divino: “num filho de
Deus, amizade e caridade fazem
uma só coisa: luz divina que dá
calor”. A Igreja cresce por meio
da caridade de seus fiéis e, só
depois, nascem a estrutura e a
organização, como frutos dessa
caridade e para estar a serviço
dela.

15/09/2018

São Lucas descreve vivamente a vida
dos primeiros cristãos em Jerusalém



depois do Pentecostes:
“perseverantes e bem unidos,
frequentavam diariamente o templo,
partiam o pão pelas casas e tomavam
a refeição com alegria e simplicidade
de coração. Louvavam a Deus e eram
estimados por todo o povo. E, cada
dia, o Senhor acrescentava a seu
número mais pessoas que eram
salvas” (At 2,46-47). Mas logo
chegariam as contradições: a prisão
de João e Pedro, o martírio de
Estevão e, finalmente, a perseguição
aberta.

Precisamente neste momento, o
evangelista narra algo
surpreendente: “aqueles que se
tinham dispersado iam por toda a
parte levando a palavra da Boa-
Nova” (At 8,4). Chama a atenção de
qualquer um ver que no momento
em que suas vidas estavam correndo
sério perigo, não renunciaram a
continuar anunciando a Salvação. E
não é um acontecimento isolado, mas



reflete um dinamismo constante. Um
pouco mais adiante, há uma notícia
similar: “os que se haviam
dispersado por causa da perseguição
que se seguira à morte de Estevão
chegaram à Fenícia, à ilha de Chipre
e à cidade de Antioquia, mas não
anunciavam a Palavra a ninguém
que não fosse judeu” (At 11,19). O
que movia aqueles primeiros fieis a
falar do Senhor a todos que
encontrassem, inclusive no exato
momento em que fugiam de uma
perseguição? O que os move é a
alegria que encontraram e que
preenche seus corações: “isso que
vimos e ouvimos, nós vos
anunciamos, para que estejais em
comunhão conosco” (1 Jo 1,3).
Anunciam simplesmente “para que a
nossa alegria seja completa” (1 Jo
1,4). O Amor que cruzou seus
caminhos... devem compartilha-lo. A
alegria é contagiante. E os cristãos de
hoje também não poderíamos viver
isso?



A via da amizade

Um detalhe desta cena do livro dos
Atos dos Apóstolos é muito
significativo. Entre aqueles que se
dispersaram “alguns deles,
habitantes de Chipre e da cidade de
Cirene, chegaram a Antioquia e
começaram a pregar também aos
gregos, anunciando-lhes a Boa-Nova
do Senhor Jesus” (At 11,20). Os
cristãos não se limitavam a grupos
sociais exclusivos, nem esperavam
chegar a lugares idôneos para
anunciar a Vida e a Liberdade que
haviam recebido. Cada um
compartilhava a sua fé com
naturalidade, no ambiente em que
estava, com as pessoas que Deus
colocava em seu caminho. Como
Felipe com o etíope que voltava de
Jerusalém, como o casal Áquila e
Priscila com o jovem Apolo (cfr. At
8,26-40; 18,24-26). O amor de Deus
que enchia os seus corações os
levava a ter preocupação por todas



essas pessoas, compartilhando com
elas aquele tesouro “que nos faz
grandes e pode tornar melhores e
mais felizes aqueles que o
recebem”[1]. Se partirmos da
proximidade com Deus, poderemos
dirigir-nos aos que são mais
próximos de nós para compartilhar o
que vivemos. Mais ainda, queremos
aproximarmo-nos de mais pessoas
para compartilhar com elas a Vida
nova que o Senhor nos dá. Deste
modo, agora, assim como naquela
época, poderão dizer que “a mão do
Senhor estava com eles. Muitas
pessoas acreditaram na Boa-Nova e
se converteram ao Senhor” (At
11,21).

Uma segunda ideia que podemos
considerar à luz da história é que,
mais do que por uma ação estrutural
e organizada, a Igreja crescia – e
cresce – por meio da caridade de
seus fiéis. A estrutura e a
organização nasceriam mais tarde,



precisamente como fruto dessa
caridade e ao serviço dela. Na
história da Obra vimos algo parecido.
Os primeiros que seguiram são
Josemaria tinham um carinho
sincero pelos outros, e esse era o
ambiente em que a mensagem de
Deus foi abrindo caminho. Como se
conta da primeira Residência: “os de
Luchana 33 eram amigos unidos pelo
mesmo espírito cristão que o Padre
transmitia. Por isso, quem se sentiu à
vontade no ambiente formado ao
redor de Josemaria e das pessoas que
estavam junto dele, voltou. De fato,
se no apartamento [da rua] Luchana
se ia pela primeira vez por um
convite, por outro lado se
permanecia por amizade”[2].

Recordar esses aspectos da história
da Igreja e da Obra nos faz bem
quando, com o passar dos anos, as
duas cresceram tanto, e existe o risco
de que confiemos mais nas obras de
apostolado, do que no labor que cada



uma ou cada um pode fazer.
Ultimamente o Padre nos tem
recordado: “As circunstâncias atuais
da evangelização tornam ainda mais
necessário, se é possível, dar
prioridade ao relacionamento
pessoal, este aspecto que está no
centro do modo de fazer apostolado
que São Josemaria encontrou nos
relatos evangélicos”[3].

Na verdade é natural que seja assim.
Se o dinamismo próprio do
apostolado é a caridade que é um
dom de Deus, “num filho de Deus,
amizade e caridade fazem uma só
coisa: luz divina que dá calor”[4]. A
amizade é amor e, para um filho de
Deus, é autêntica caridade. Por isso,
não se trata de tentar ter amigos para
fazer apostolado, pois a amizade e o
apostolado são manifestações de um
mesmo amor. Mais ainda, “a própria
amizade é apostolado. A própria
amizade é um diálogo, em que damos
e recebemos luz; em que surgem



projetos, numa mútua abertura de
horizontes, em que nos alegramos
pelo que é bom e nos apoiamos no
que é difícil: em que passamos bons
momentos porque Deus nos quer
contentes”[5]. Não é supérfluo nos
perguntarmos: como me preocupo
com os meus amigos? Compartilho
com eles a alegria que procede de
saber o quanto Deus se importa
comigo? E, por outro lado, procuro
conhecer mais gente, pessoas que
talvez nunca tenham conhecido um
cristão para aproximá-las do Amor
de Deus?

Nas encruzilhadas do mundo

“Pois, anunciar o evangelho não é
para mim motivo de glória. É antes
uma necessidade que se me impõe.
Ai de mim, se eu não anunciar o
evangelho!” (1 Cor 9,16). Estas
palavras de são Paulo são um
chamado contínuo para a Igreja.
Assim como sua consciência de ter



sido chamado por Deus para uma
missão também é um modelo sempre
atual: “se eu o fizesse por iniciativa
minha, teria direito a uma
recompensa. Mas se o faço por
imposição, trata-se de uma
incumbência a mim confiada” (1 Cor
9,17). O Apóstolo das gentes era
consciente de ter sido chamado para
levar o nome de Jesus Cristo “às
nações pagãs e aos reis, e também
aos israelitas” (At 9,15), e por isso
tinha uma santa urgência em chegar
a todos eles.

Quando, na sua segunda viagem, o
Espírito Santo o conduziu até a
Grécia, o coração de Paulo se dilatava
e queimava na medida em que
percebia a sede de Deus que havia ao
seu redor. São Lucas conta que em
Atenas, enquanto esperava os seus
companheiros, que tinham ficado em
Beréia, “ficou revoltado ao ver
aquela cidade entregue à
idolatria” (At 17,16). Dirigiu-se em



primeiro lugar – como costumava
fazer – à Sinagoga. Mas sentiu que
era pouco, e, assim que pôde, foi
também à Ágora, até que os próprios
atenienses lhe pediram que se
dirigisse a todos para apresentar “a
nova doutrina que estás
expondo” (At 17,19). E assim, no
Areópago de Atenas, onde se
encontravam as correntes de
pensamento mais atuais e influentes,
Paulo anunciou o nome de Jesus
Cristo.

Assim como o apóstolo, nós também
“somos chamados a contribuir, com
iniciativa e espontaneidade, para
melhorar o mundo e a cultura de
nosso tempo, de modo que os planos
de Deus estejam abertos para a
humanidade: cogitationes cordis eius,
os projetos de seu coração, que se
mantêm de geração em geração (Sal
33 [32] 11)”[6].



É natural que em muitos fiéis
cristãos nasça o desejo de chegar a
lugares que “têm grande incidência
para a configuração do futuro da
sociedade”[7]. Há dois mil anos eram
Atenas e Roma. Hoje, quais são esses
lugares? Em todos esses lugares há
cristãos que podem ser neles “o bom
odor de Cristo” (2 Cor 2,15)? E nós?
Não poderíamos fazer algo para
aproximarmo-nos daqueles lugares,
que muitas vezes já não são sequer
lugares físicos? Pensemos nos
grandes espaços em que muitas
pessoas tomam decisões importantes,
vitais para as suas vidas... Mas
pensemos também nos centros das
nossas cidades, dos nossos bairros,
de nossos lugares de trabalho.
Quanto pode fazer, nesses lugares, a
presença de quem promove uma
visão mais justa e solidária do ser
humano, que não faz diferença entre
ricos e pobres, saudáveis ou doentes,
conterrâneos ou estrangeiros, etc.



Pensando bem, tudo isso forma parte
da missão própria dos fiéis leigos na
Igreja. Como propôs o Concílio
Vaticano II, eles “são chamados por
Deus para que, aí, exercendo o seu
próprio ofício, guiados pelo espírito
evangélico, concorram para a
santificação do mundo a partir de
dentro, como o fermento, e deste
modo manifestem Cristo aos outros,
antes de mais pelo testemunho da
própria vida, pela irradiação da sua
fé, esperança e caridade”[8]. Essa
chamada, comum a todos os fiéis
leigos, concretiza-se de modo
particular naqueles que recebemos a
vocação ao Opus Dei. São Josemaria
descrevia o apostolado de suas filhas
e filhos como “uma injeção
intravenosa na corrente circulatória
da sociedade”[9]. Via-os preocupados
em “levar Cristo a todos os ambientes
em que desenvolvem as suas tarefas
humanas: à fábrica, ao laboratório,
ao cultivo da terra, à oficina do
artesão, às ruas das grandes cidades



e aos caminhos de montanha”[10],
colocando-o com o seu trabalho, “no
cume das atividades da terra”[11].

Com o desejo de manter vivo esse
traço constitutivo da Obra, o Padre
nos animava em sua primeira carta
como prelado, a “promover em todos
um grande entusiasmo profissional:
aos que ainda são estudantes e
devem possuir grandes desejos de
construir a sociedade, e aos que já
exercem uma profissão: convém que,
com retidão de intenção,
desenvolvam a santa ambição de
chegar longe e deixar rastro”[12].
Não se trata de estar sempre por
dentro de tudo, por uma ânsia de
originalidade, mas ter consciência de
que, para os fiéis do Opus Dei, “o
estar em dia e compreender o mundo
moderno é coisa natural e instintiva,
porque são eles — junto com os
demais cidadãos, iguais a eles —
quem faz nascer esse mundo e os
torna moderno”[13]. É uma bonita



tarefa, que nos exige um empenho
constante por sair do nosso
mundinho e levantar os olhos para o
horizonte imenso da Salvação: o
mundo inteiro espera a presença
vivificante dos cristãos! Nós, por
outro lado, “quantas vezes nos
sentimos instigados a deter-nos na
comodidade da margem! Mas o
Senhor chama-nos a navegar pelo
mar adentro e lançar as redes em
águas mais profundas (cf. Lc 5, 4).
Convida-nos a gastar a nossa vida ao
seu serviço. Agarrados a Ele, temos a
coragem de colocar todos os nossos
carismas ao serviço dos outros.
Quem dera pudéssemos sentir-nos
impelidos pelo seu amor (cfr. 2 Cor 5,
14) e dizer com São Paulo: «ai de
mim se eu não evangelizar!»” (1 Cor
9, 16).[14]

Disponibilidade para fazer a Obra

No coração do apóstolo, junto com o
desejo de levar a Salvação a muitas



pessoas, está “a solicitude por todas
as igrejas!” (cfr. 2 Cor 11,28). Desde o
princípio houve necessidades na
Igreja: o livro dos Atos dos Apóstolos
conta como Barnabé “possuía um
campo, vendeu-o e depositou o
dinheiro aos pés dos apóstolos” (At
4,37); são Paulo recorda em muitas
de suas cartas a coleta que estava
preparando para os cristãos de
Jerusalém. A Obra não foi uma
exceção nem neste ponto. Apenas
uma semana depois de chegar pela
primeira vez em Roma, no dia 30 de
junho de 1946, são Josemaria
escrevia uma carta aos membros do
Conselho Geral, que na época estava
em Madri: “penso ir a Madri o mais
cedo possível e depois voltar a Roma.
É necessário - Ricardo![15] –
preparar seiscentas mil pesetas,
também com toda a urgência. Isto,
para os nossos grandes apertos
econômicos, parece coisa de doidos.
No entanto, é imprescindível
adquirir uma casa aqui”[16]. As



necessidades econômicas em relação
às casas de Roma tinham acabado de
começar, e, como os primeiros
cristãos, todos na Obra as viam como
algo muito próprio. Nos últimos
anos, dom Javier costumava contar
emocionado a história dos sacerdotes
que chegaram ao Uruguai para
começar o labor do Opus Dei. Depois
de um tempo no país, receberam
uma doação importante, que os teria
tirado do aperto em que estavam. No
entanto, não duvidaram nenhum
momento em enviá-la inteiramente
para as casas de Roma.

As necessidades materiais não
terminaram na vida de são
Josemaria, elas permanecem – e
permanecerão – sempre. Graças a
Deus, os labores se multiplicam pelo
mundo inteiro, e além disso é preciso
pensar na manutenção dos que já
existem. Por isso, é igualmente
importante que se mantenha vivo o
sentido de responsabilidade comum



diante dessas necessidades. Como o
Padre nos recorda, “o nosso amor à
Igreja nos moverá a procurar
recursos para o desenvolvimento dos
labores apostólicos”[17]. Não é
questão apenas de contribuir com a
nossa parte, mas acima de tudo, que
esse esforço nasça do amor que
temos à Obra.

O mesmo se poderia dizer de outra
manifestação maravilhosa da nossa
fé na origem divina da própria
chamada a fazer o Opus Dei na
Terra. Conhecemos bem a alegria de
são Josemaria quando via a entrega
alegre de suas filhas e de seus filhos.
Em uma de suas últimas cartas,
agradeceu ao Senhor que tivessem
vivido uma “disponibilidade total –
dentro dos deveres de seu estado
pessoal, no mundo – para o serviço
de Deus na Obra”[18]. Os momentos
de incerteza e dúvida pelos quais
passavam a Igreja e o mundo faziam
essa entrega generosa brilhar com



uma luz muito especial: “jovens e
não tão jovens, foram daqui para lá
com a maior naturalidade, ou
perseveraram fiéis e sem cansaço no
mesmo lugar; mudaram de ambiente
se era preciso, saíram de um trabalho
e puseram seus esforços num labor
diferente que era mais interessante
por motivos apostólicos; aprenderam
coisas novas, aceitaram com gosto
ocultar-se e desaparecer, deixando
lugar a outros: subir e descer”[19].

Efetivamente, mesmo que o labor
principal da Obra seja o apostolado
pessoal de cada um de seus fiéis[20],
não podemos esquecer que também
promove, de modo corporativo,
algumas atividades sociais,
educativas e beneficentes. São
manifestações diferentes do mesmo
amor ardente que Deus colocou em
nossos corações. Além disso, a
formação que a Obra dá requer “uma
certa estrutura”[21], pequena, mas
imprescindível. O mesmo sentido de



missão que nos leva a aproximarmo-
nos de muitas pessoas, e a procurar
ser fermento nos centros de decisão
da vida humana, mantém em nós
uma sã preocupação com essas
necessidades de toda a Obra.

Muitos fiéis do Opus Dei – solteiros
ou casados – trabalham em labores
apostólicos de diferentes tipos.
Alguns se encarregam de tarefas de
formação e governo da Obra.
Embora essa não seja a essência de
sua vocação, estar aberto a esses
encargos faz parte do seu modo
concreto de ser do Opus Dei. Por isso,
o Padre os anima a ter, junto com um
grande entusiasmo profissional,
“uma disponibilidade ativa e
generosa para dedicar-se, quando for
preciso, com esse mesmo entusiasmo
profissional, às tarefas de formação e
governo”[22]. Não se trata de aceitar
essas tarefas como um encargo
imposto, que não tem nada a ver com
a própria vida. Pelo contrário, é algo



que nasce da consciência de ter sido
chamado por Deus para uma tarefa
grande e, como são Paulo, de querer
se fazer “escravo de todos, a fim de
ganhar o maior número
possível” (cfr. 1 Cor 9,19). Essas
tarefas são, de fato, “um trabalho
profissional, que exige uma
capacitação específica e
cuidadosa”[23]. Por isso, quando se
aceitam encargos deste tipo, são
recebidos com sentido de missão,
para vivê-los com o desejo de
contribuir com seu “grãozinho de
areia”. E, pela mesma razão, não
saem do mundo para isso, esse será o
modo como permanecerão no meio
do mundo, reconciliando-o com
Deus, e o eixo em torno do qual vai
girar sua santificação.

Na primeira Igreja, os discípulos
tinham “um só coração e uma só
alma” (At 4,32). Viviam pendentes
uns dos outros, com uma
encantadora fraternidade: “quem



fraqueja, que eu também não
fraqueje? Quem tropeça, que eu não
me incendeie?” (1 Cor 11,29). De
onde tinham encontrado a alegria do
Evangelho, dali enchiam o mundo de
luz. Todos sentiam a preocupação de
aproximar muitas pessoas da
Salvação cristã. Todos desejavam
colaborar com os apóstolos: com a
sua própria vida entregue, com a sua
hospitalidade, com ajudas materiais,
ou colocando-se a seu serviço, como
os companheiros de viagem de
Paulo. Não é um quadro do passado,
e sim uma maravilhosa realidade,
que vemos encarnada na Igreja e na
Obra, e que estamos chamados a
encarnar hoje, com toda a atualidade
da nossa livre correspondência ao
dom de Deus.

Lucas Buch



[1] Papa Francisco, Ex. Ap. Gaudete et
Exultate, 19-III-2018, n. 131.

[2] J. L. González Gullón, DYA-La
Academia y Residencia en la historia
del Opus Dei (1933-1939), Rialp,
Madrid, p. 196.

[3] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 9.

[4] São Josemaria, Forja, n. 565.

[5] F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-I-2018,
n. 14.

[6] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

[7] Ibid., n. 29.

[8] Concílio Vaticano II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n. 31.

[9] São Josemaria, Instrucción, 19-
III-1934, n. 42.



[10] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 105.

[11] Ibid., n. 183.

[12] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

[13] Entrevista com Mons. Josemaria
Escrivá, n. 26.

[14] Papa Francisco, Ex. Ap. Gaudete
et Exultate, 19-III-2018, n. 130.

[15] Ricardo Fernández Vallespín era,
naquela época, o Administrador
Geral da Obra e, portanto, quem
tinha o encargo de velar pelas
necessidades econômicas.

[16] A. Vázquez de Prada, O Fundador
do Opus Dei, vol. III, Quadrante, São
Paulo p. 42.

[17] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.



[18] São Josemaria, Carta 14-II-1974,
n. 5.

[19] Ibid.

[20] Entrevista com Mons. Josemaria
Escrivá, n. 51.

[21] Ibid., n. 63.

[22] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

[23] São Josemaria, Carta 29-IX-1957,
n. 9.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/sentido-de-
missao-2/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/sentido-de-missao-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/sentido-de-missao-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/sentido-de-missao-2/

	Sentido de missão (2)

