
opusdei.org

Semear amor, colher
uma cultura de
doação: Um legado
de São Josemaria

Durante as conferências
BeDoCare realizadas no Quênia
em outubro passado, o Pe.
Javier del Castillo, vigário geral
do Opus Dei, proferiu uma
palestra na qual convidou os
participantes a refletir sobre a
“cultura da doação”, enraizada
no “sim” diário das pessoas, na
generosidade e no espírito de
serviço, em três áreas-chave:
família, trabalho profissional e
cuidado e caridade social.



25/11/2025

Índice

1. Introdução: Strathmore

2. Semear amor: “Ponha amor onde
não há amor e você colherá amor”

3. BeDoCare: “É bom que você exista
[...] É necessário que você exista”

4. Desafios do individualismo e do
consumismo

5. O legado de São Josemaria na
família, no trabalho e no cuidado dos
outros

6. Conclusão: a atitude de ouvir e a
“cultura do dom”

1. Introdução: Strathmore

Em 1957, Mons. Gastone Perrelli,
Delegado Apostólico para a África



Oriental e Ocidental, solicitou a São
Josemaria, fundador do Opus Dei,
que promovesse uma universidade
de inspiração católica no Quênia.
Naquela época, o Quênia estava a
caminho da independência, que seria
alcançada em dezembro de 1963.
Dois membros do Opus Dei chegaram
a Nairóbi em 1958 e, em 1961, foi
fundado o Strathmore College.

Strathmore foi a primeira faculdade
inter-racial da África Oriental. Tinha
sido fundada com a condição
expressa de ser “inter-racial” e
“aberta a não católicos e não
cristãos”[1]. Em 1962, as mulheres do
Opus Dei fundaram, com as mesmas
condições, o Kianda College[2]. O
mesmo critério orientou os
primórdios do Opus Dei na Nigéria e
em outras partes do continente
africano[3]: “Não há mais do que uma
raça, a raça dos filhos de Deus”[4],
proclamou muitas vezes São
Josemaria. Do ponto de vista



institucional, foi uma conquista
extraordinária, um verdadeiro sinal
de fraternidade à frente de seu
tempo.

No entanto, este é o núcleo da
reflexão de hoje: para que as
instituições prosperem e perdurem
ao longo da história, é necessário
algo além de ideais nobres e
estruturas sólidas. Precisam do “sim”
diário das pessoas que as integram —
sua generosidade, compromisso e
espírito de serviço — para lhes dar
vida. Com essa resposta viva, mesmo
as instituições maiores e mais
expostas à imobilidade não apenas
perduram, mas se tornam fontes de
renovação e fecundidade para as
gerações futuras. Essa é a tensão
criativa que percorre a história: as
estruturas são necessárias, mas uma
cultura da doação é igualmente vital.

Strathmore e Kianda não são meros
monumentos a uma visão passada,



mas um convite contínuo. A cada
geração, professores, alunos e
funcionários são chamados a
escolher novamente, a fazer da
abertura, da liberdade e da
fraternidade uma realidade viva, e
não apenas palavras bonitas na aba
de missão de um site. É precisamente
por isso que o BeDoCare começa com
a palavra “BE” (SER): somente ao nos
transformarmos, ao moldarmos
quem somos interiormente, nosso
“fazer” (DO) e nosso “cuidar” (CARE)
podem ter a profundidade e a
consistência necessárias para
sustentar uma verdadeira cultura do
dom.

2. Semear amor: “Coloque amor
onde não há amor e você colherá
amor”

A semeadura é uma das imagens de
esperança mais impactantes das
Escrituras. Uma semente é pequena e
frágil, e facilmente passa



despercebida. No entanto, uma vez
que entra na terra, ela carrega um
poder oculto. Jesus nos diz: “O
semeador saiu para semear sua
semente” (Lc 8,5). E o semeador não
espalha com moderação, mas em
abundância, quase temerariamente,
confiando a colheita a Deus.

O amor funciona da mesma maneira:
quando doado livremente, além de
qualquer cálculo, dá frutos, pois Deus
o faz crescer. São Josemaria viu no
gesto do semeador a magnanimidade
de Deus e a forma como o Opus Dei
deveria se expandir: transmitindo
generosamente a semente da
santidade, em todas as
circunstâncias, abundantemente e
sem distinção de pessoas ou
ambientes, sem interesse próprio.
Sua mensagem é o chamado
universal à santidade: “O Senhor
chama cada um à santidade e a cada
um pede amor: a jovens e velhos, a
solteiros e casados, a sãos e



enfermos, a cultos e ignorantes;
trabalhem onde trabalharem,
estejam onde estiverem”[5].

Semear é compartilhar o amor que
recebemos. Cada coração
conquistado para Cristo se torna um
novo semeador. E cada pequeno dom
— um ato de paciência, uma palavra
de encorajamento, um sacrifício
oculto — amplia a corrente.

Como nos lembrou São João Paulo II,
“o homem não pode viver sem amor.
Ele permanece para si mesmo um ser
incompreensível, [...] se o amor não
lhe for revelado, se ele não encontrar
o amor, se não o experimentar e o
tornar seu, se não participar
vivamente dele”[6]. Semear amor é,
portanto, o início de uma nova
cultura. No entanto, deve ser feito à
maneira de Deus: com a mão aberta,
confiante e generosa.

São João da Cruz refletiu sobre isso
ao escrever: “Onde não há amor,



coloque amor e você colherá
amor”[7].

Isso acontece quando doamos
livremente aos outros, criando as
condições para uma resposta
igualmente livre. Um dom deixa de
ser um dom quando traz consigo
uma expectativa de recompensa. O
resultado dessa dinâmica é uma
espiral de doações que também é dar
vida, um processo cujos efeitos
desafiam a quantificação. Um
exemplo notável disso ocorreu nos
Estados Unidos em 2011, quando um
doador altruísta de rim, agindo
esperar nada em troca, deu início a
uma cadeia nacional de transplantes.
Sua decisão desencadeou uma
sequência de trocas que salvou
dezenas de vidas, demonstrando o
efeito dominó incalculável da
generosidade autêntica[8].



3. BeDoCare: “É bom que você
exista [...] É necessário que você
exista”

A nossa identidade mais profunda é
a de filhos de Deus. Ela é a fonte do
nosso significado. Dessa identidade
emana o nosso desejo de nos
tratarmos uns aos outros como
verdadeiros irmãos e irmãs, filhos do
mesmo Pai, compartilhando a
mesma dignidade. A forma concreta
de viver essa identidade é por meio
da doação de si mesmo: amando e
cuidando uns dos outros. Como
declarou o prelado do Opus Dei na
primeira Conferência BeDoCare,
“somos corresponsáveis por cuidar
do mundo, estabelecendo relações
baseadas na caridade, na justiça e no
respeito, sobretudo superando a
doença da indiferença”[9].De fato,
somos corresponsáveis pelo
florescimento mútuo.



Como explica o cardeal Ratzinger: “o
homem é essa estranha criatura que
precisa não só do nascimento físico,
mas também da apreciação para
subsistir. Essa é a raiz do que
chamamos de hospitalidade ou
cuidado [...] Para que um indivíduo
se aceite a si mesmo, alguém deve
dizer: ‘É bom que você exista’. E isso
deve ser dito, não com palavras, mas
com um ato de todo o ser que
chamamos de amor. Porque a forma
do amor é querer a existência do
outro e, ao mesmo tempo, fazê-la
florescer novamente. A chave do eu
reside no você; o caminho para o 
você passa pelo eu”[10].

Viktor Frankl, o psiquiatra vienense
preso em Auschwitz, experimentou
esse amor que lhe deu vida quando,
um dia, um capataz lhe deu
secretamente um pedaço de pão. Ele
afirma: “O que me derrubou a ponto
de derramar lágrimas não foi aquele
pedaço de pão em si, e sim o afeto



humano que esse homem me
ofereceu naquela ocasião, a palavra e
o olhar humanos que
acompanharam a oferta...”[11].

Se isso pode acontecer no âmbito
humano, com o advento do
cristianismo, como acrescenta Joseph
Ratzinger, não dizemos ao outro
apenas “é bom que você exista”, mas
“é necessário que você exista”[12].
Essa é a própria raiz do cuidado. Não
se trata de pena ou condescendência,
mas do reconhecimento da dignidade
do outro enraizada na imagem de
Deus nele.

O legado de São Josemaria não é
principalmente teórico, mas
existencial. Ele iniciou na Igreja um
caminho de santificação na vida
comum. Encontrar Deus no trabalho
e na vida cotidiana transforma nossa
maneira de enxergar: todos merecem
amor e justiça, todos são dignos de
nossa dedicação. É isso que fazem na



BeDoCare: lembram a cada pessoa
que sua existência não só é boa, mas
necessária, e que em sua fragilidade,
ela convoca o melhor da nossa
humanidade.

Como São Josemaria repetia com
tanta frequência: “Tu, pela tua
condição de cristão, não podes viver
de costas para nenhuma inquietação,
para nenhuma necessidade de teus
irmãos os homens”[13].

4. Desafios do individualismo e do
consumismo

No entanto, essa abordagem
encontra um ambiente hostil. O
individualismo nos leva nos
apegarmos, a acumularmos e a
medirmos cada relacionamento pelo
benefício que ele nos traz. O
consumismo alimenta uma
insatisfação permanente, tornando
as pessoas e as sociedades inquietas e
fechadas em si mesmas. Juntos, eles
corroem os laços pessoais e



comunitários, deixando os mais
fracos — os doentes, os pobres, os
não nascidos, os idosos, os migrantes
— em uma situação de maior
vulnerabilidade. O resultado é a
fragmentação e até mesmo a
agressividade, pois acabamos
defendendo “o que é nosso” a
qualquer preço.

Essa combinação produz o que o
Papa Francisco chamou de “cultura
do descarte”: “Alguns presumem
poder determinar, com base em
critérios utilitários e funcionais,
quando uma vida tem valor e é digna
de ser vivida. Este tipo de
mentalidade pode levar a graves
violações dos direitos das pessoas
mais frágeis, a fortes injustiças e
desigualdades em que deixamo-nos
orientar principalmente pela lógica
do lucro, da eficiência ou do
sucesso”[14].



A tentação é manter esses desafios
no plano abstrato. No entanto, eles
não são abstratos: invadem os
espaços mais íntimos da vida.
Fraturam a família, reduzem o
trabalho a uma transação e corroem
o cuidado mútuo. Por isso que o
legado de São Josemaria nos
interpela com tanta urgência. E é por
isso que a lógica do dom deve ser
reafirmada precisamente onde o
individualismo e o consumismo nos
ferem mais profundamente.

5. O legado de São Josemaria na
família, no trabalho e no cuidado
dos outros

a. O dom na Família

A família é a primeira escola do dom.
No âmbito familiar, os atos ocultos de
serviço, como lavar pratos, curar
ferimentos e passar roupas para um
evento especial, tornam-se um
aprendizado diário de amor.



Essa convicção levou São Josemaria a
afirmar que o casamento é uma
vocação cristã, um chamado de
Deus[15]: “Os esposos cristãos devem
ter a consciência de que são
chamados a santificar-se
santificando, de que são chamados a
ser apóstolos e de que seu primeiro
apostolado é no lar. Devem
compreender a obra sobrenatural
que supõe a fundação de uma
família, a educação dos filhos, a
irradiação cristã na sociedade”[16].

Para muitos, a “família” inclui
naturalmente uma rede estendida de
primos, tias, tios e avós. Uma criança
não cresce sozinha; mas sim é criada
por toda uma comunidade. Os avós
transmitem sabedoria, os irmãos
mais velhos assumem a
responsabilidade pelos mais novos e
os parentes intervêm quando os pais
enfrentam dificuldades. Os fardos e
as alegrias de um lar são
compartilhados por todos. Essa



solidariedade viva nasce do fato de
pertencermos uns aos outros e do
reconhecimento de que todos somos
filhos de Deus.

No entanto, o consumismo anula
tudo isso. Ao nos fazer esquecer de
Deus, ele desvincula a sexualidade do
dom, reduzindo-a, em essência, a
uma mercadoria. Os filhos se tornam
“direitos” ou “produtos” indesejados.
A vida familiar em si é remodelada
pela dominação e pelo interesse
próprio.

O antídoto é redescobrir a
complementaridade como doação de
si mesmo. Como ensinou João Paulo
II: “A pessoa humana [...] nunca deve
ser tratada por outro como meio
para um fim; a pessoa é um bem para
o qual a única atitude adequada é o
amor”[17].

Os filhos também são um dom, não
uma propriedade. De fato, em
algumas sociedades, eles são



chamados de “a riqueza da família”,
mas não em termos econômicos. Eles
são a verdadeira riqueza, pois
encarnam a esperança e a
continuidade.

Na família, os filhos “respiram” amor
por meio dos pais, irmãos e parentes.
Aprendem a compartilhar e a
dialogar, a se verem como filhos e
irmãos, a compreender a justiça e a
praticar o perdão, tanto ao dar como
ao receber. Dessa forma, descobrem
sua própria vulnerabilidade e a dos
outros.

Assim, a família se torna uma escola
onde se formam atitudes que depois
moldam a vida social mais ampla.
Nesse contexto, o perdão e a
reconciliação se destacam como
valores essenciais em um mundo
marcado pelas feridas que infligimos
uns aos outros. As disputas dentro
das famílias são frequentemente
resolvidas por meio da mediação dos



mais velhos, que ensinam que a paz é
mais valiosa do que o orgulho. É em
casa, na aldeia, ao redor da fogueira
familiar, que começa a reconciliação.

E não para por aí. As lições
aprendidas nessas pequenas
reconciliações se espalham para a
sociedade. Quando as famílias
aprendem a perdoar, as
comunidades se tornam capazes de
viver em paz. Quando o perdão falha
no âmbito familiar, sua ausência é
sentida muito além, alimentando
ciclos de hostilidade e divisão,
inclusive, como vemos hoje, em
guerras e conflitos que marcam
nações inteiras. Nesse sentido, o
perdão aprendido em casa torna-se
cada vez mais vital para o nosso
mundo.

O perdão é, de fato, o ato mais
gratuito de todos, pois retribui o bem
pelo mal. Como afirma o Papa Leão
XIV: “O perdão que Jesus nos ensina



não espera pelo arrependimento de
quem ofende, mas oferece-se
primeiro, como dom gratuito, ainda
antes de ser acolhido”[18].

Assim, a família não é apenas uma
unidade privada: é o viveiro onde se
cultiva a doação à sociedade, onde
cada membro é necessário e
ninguém se sente isolado. É aí, nessas
redes de parentesco e cuidado, que a
própria vida se dá livremente e,
portanto, só cresce em significado
quando é entregue tão livremente
quanto foi recebida. Como ensina
Jesus: “De graça recebestes, de graça
deveis dar” (Mt 10,8); ou como diz o
provérbio suaíli, Mti haukui bila
mizizi — uma árvore não cresce sem
raízes —, lembrando-nos de que o
dom da vida se sustenta e se
transmite dentro da família e da
comunidade.

b. O dom no trabalho profissional



O trabalho é outro campo
privilegiado para a doação de si
mesmo. No entanto, o individualismo
e o consumismo distorcem seu
significado, vindo de lados opostos. O
individualismo reduz o trabalho à
busca de ganhos pessoais ou o trata
como um fardo a ser evitado,
separando-o da solidariedade. O
consumismo, por sua vez, nos
empurra para a vida de workaholics
(viciados em trabalho), com
produção constante para um
consumo constante, e mede seu valor
apenas em benefícios materiais.
Ambos deixam a pessoa vazia, pois
obscurecem o significado mais
profundo do trabalho.

Longe de considerar o trabalho como
mera sobrevivência ou conquista,
São Josemaria nos ensina,
primeiramente, que devemos
trabalhar bem — com diligência,
responsabilidade e competência —,
sem permitir que o trabalho se torne



um ídolo que devore a vida familiar
e a vida interior. No entanto,
trabalhar bem e com justiça, embora
seja essencial, não é suficiente. Se for
reduzido apenas a um cumprimento
contratual, corre-se o risco de o
trabalho se esvaziar e de não haver
espaço para o significado humano e
espiritual a que está chamado.

A esse respeito, Bento XVI oferece
uma ideia fundamental na Caritas in
Veritate: “Se, no passado, era possível
pensar que havia necessidade
primeiro de procurar a justiça e que
a gratuidade intervinha depois como
um complemento, hoje é preciso
afirmar que, sem a gratuidade, não
se consegue sequer realizar a
justiça”[19]. O que o trabalho precisa,
portanto, é da lógica do dom, e não
apenas para adquirir a dimensão
transcendente da caridade, mas
também para continuar sendo justo e
não se desviar para a injustiça, como
explica Bento XVI.



Segundo São Josemaria, o trabalho é
o lugar onde o cristão age como
“fermento na massa”, transformando
a si mesmo, seus colegas e até a
própria tarefa em um sacrifício
agradável a Deus. E, ao fazer isso,
também o mantém a salvo da
corrupção.

Essa ideia encontra um eco natural
na África, onde o espírito cultural se
reflete vividamente na palavra 
Harambee: “unamo-nos” ou
“puxemos juntos”. Harambee não é
apenas um slogan; mas uma forma
de vida em que as comunidades se
unem para alcançar o que nenhum
indivíduo poderia alcançar sozinho:
como construir uma escola, apoiar
uma família em crise ou garantir que
um casamento ou funeral seja
celebrado com dignidade. Cada
pessoa contribui de acordo com suas
possibilidades, e assim a comunidade
se eleva.



Aplicado à vida profissional, esse
princípio ilumina a santificação do
trabalho como serviço e
solidariedade, por meio de
manifestações como, por exemplo:
um médico que dedica tempo extra a
um paciente que não tem condições
de pagar; um professor que orienta
alunos com dificuldades após a aula;
ou um empresário que oferece
salários justos e políticas favoráveis à
família.

Todos esses casos encarnam o
espírito de Harambee e são sementes
de uma cultura da doação. Dessa
forma, o trabalho se torna mais do
que uma transação, convertendo-se
em uma vocação. Ele deixa de ser um
ídolo ou uma fuga para se tornar
participação no amor criativo e
redentor de Deus por todos, não
apenas por nós mesmos.

Assim como a família é a escola da
doação, o local de trabalho também



se torna uma segunda escola onde o
trabalho diário, unido ao serviço, nos
ensina a “puxar juntos” e a construir
a sociedade sobre o firme alicerce da
autodoação.

c. O dom no cuidado e a caridade
social

Por fim, o cuidado e a caridade
social. Nos primeiros dias do Opus
Dei, São Josemaria buscou força
entre os mais pobres de Madri.

“Fui buscar força nos bairros mais
pobres de Madri. Horas e horas por
todos os lados, todos os dias, a pé de
um lado para outro, entre pobres
envergonhados e pobres miseráveis,
que não tinham nada; entre crianças
com ranho na boca, sujas, mas
crianças, o que significa almas
agradáveis a Deus. [...] Fui buscar os
meios para fazer a Obra de Deus, em
todos esses lugares. [...] A força
humana da Obra tem sido os
doentes”[20].



Essa intuição de que cuidar dos mais
fracos fortalece quem cuida continua
sendo profética. O individualismo e o
consumismo ocultam a fragilidade ao
idolatrar a independência. No
entanto, é precisamente na
vulnerabilidade que descobrimos
nossa humanidade compartilhada. A
doença, a pobreza e a velhice não são
ameaças à dignidade; pelo contrário,
são momentos em que a dignidade
brilha com maior clareza.

O cuidado, portanto, é crucial, pois é
a resposta humana e humanizadora
à fragilidade, devendo ser oferecido
de maneira livre e pessoal. De fato, o
cuidado é mais do que uma tarefa; é
uma forma de relacionamento que
reconhece nossa condição
compartilhada. Ao reconhecer nossa
própria vulnerabilidade e a dos
outros, redescobrimos a
interdependência humana.



Isso tem consequências concretas: o
desenvolvimento dos cuidados
paliativos, a assistência a famílias
com pessoas dependentes, o apoio às
profissões voltadas para o cuidado e
a promoção de sua dignidade e uma
maior valorização das dimensões
espirituais, psicológicas e emocionais
da vida são apenas alguns exemplos
que nascem da experiência de
pessoas com a missão de cuidar. Por
meio de seu testemunho pessoal,
inspiraram e fortaleceram muitas
dessas profissões diretamente
envolvidas com a caridade social.

Quando existe uma cultura do
cuidado e, portanto, da doação,
superamos as perspectivas
individualistas. Como explica Mamen
Guitart, uma profissional dedicada
ao cuidado, “somente as pessoas
sabem cuidar, e todos aprendemos a
cuidar quando somos cuidados. É
natural retribuir o que se, e é lógico
que essa atenção não se limite ao



âmbito privado de uma casa ou de
uma instituição. A cultura do
cuidado se difunde em cascata e, por
isso, acaba repercutindo em toda a
sociedade. Uma sociedade melhor
deveria procurar educar pessoas
capazes de cuidar. Isso seria uma
bomba atômica contra o
individualismo. A cultura do cuidado
é tão elementar, tão importante e tão
humanizante que deveria fazer parte
das linhas estratégicas de qualquer
sociedade que aspire ao verdadeiro
progresso”[21].

Essa, de fato, deveria ser a missão
distintiva de todas as iniciativas aqui
representadas. Seus projetos
certamente resolverão problemas
concretos, mas se forem
acompanhados por pessoas que
descobrem e se inspiram no ideal de
se doar livremente aos outros,
também brilharão como uma luz
para a sociedade. O Estado, as
empresas, as famílias e as



comunidades olharão para vocês:
para suas prioridades, sua cultura,
sua atenção a cada pessoa e para os
princípios que os guiam. Vocês
levarão uma luz particular, capaz de
iluminar toda a sociedade com uma
visão de cuidado enraizada na
dignidade humana.

6. Conclusão: a atitude de ouvir e a
“cultura do dom”

Após tudo o que foi dito sobre a
cultura do dom, o cuidado, o trabalho
e as instituições, qual é o primeiro
passo decisivo? A resposta, embora
pareça simples, é profunda: devemos
começar a escutar.

Escutar não é apenas uma técnica a
ser empregada, mas uma disposição
interna da alma pela qual nos
abrimos livremente para os outros.
Trata-se do gesto primordial do
cuidado, o fundamento do diálogo
autêntico e a condição para a
fraternidade genuína. Em todo ato de



escuta há duas pessoas: uma que
confia, outra que recebe.

Escutar é reconhecer o outro não
como objeto, mas como sujeito; olhar
para o outro com amor; é atender
tanto com os sentidos quanto com o
coração, permitindo a realidade do
outro molde nossa resposta. Sem
escutar, o ato de dar se distorce.
Degenera em paternalismo quando
impomos nossas próprias soluções;
em dependência, quando a
assistência corrói a liberdade do
outro; ou em projeção, quando o que
damos reflete nossos próprios
desejos em vez das verdadeiras
necessidades do outro. Em cada caso,
o dom humilha em vez de elevar.
Bento XVI expressou isso com
precisão: “Para que o dom não
humilhe o outro, devo não apenas
dar-lhe qualquer coisa minha, mas
dar-me a mim mesmo, devo estar
presente no dom como pessoa”[22]. A



escuta é a salvaguarda dessa
presença pessoal.

Aqui, então, reside nossa
responsabilidade. As instituições, por
mais nobres que sejam, podem
preservar valores, encarnar ideais e
proporcionar oportunidades, mas
correm o risco de se tornarem
estruturas frias, a menos que sejam
animadas por pessoas que
descubram e encarnem a lógica da
autodoação. Essa possibilidade se
concretiza quando homens e
mulheres, em seu trabalho cotidiano
e em suas relações diárias, abraçam
a escuta como um modo de vida e um
princípio orientador. Somente assim
as instituições terão a possibilidade
real de transcender suas funções: as
escolas serão mais do que salas de
aula, os hospitais mais do que
enfermarias e as empresas mais do
que negócios. Elas poderão se tornar
lugares onde a humanidade se
renova, onde a fraternidade floresce



e onde o amor de Deus se torna
tangível.

Esse é o legado duradouro de São
Josemaria: não apenas promover
instituições, mas inspirar pessoas —
uma a uma — que, ao escutar e se
doar, semeiam amor onde quer que
estejam, para que a sociedade como
um todo se renove e se converta a
uma verdadeira cultura da doação.

Pe. Javier del Castillo, Universidade
de Strathmore, 2 de outubro de 2025.

[1] Cfr. A. Vázquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei, III: Os
caminhos divinos da terra, Ed.
Quadrante, São Paulo.

[2] Idem

[3] Ibidem



[4] São Josemaria, Sulco, n. 303.

[5] São Josemaria, Amigos de Deus,
294.

[6] São João Paulo II, Redemptor
Hominis, 4/03/1979, n. 10.

[7] São João da Cruz, Cartas, em Obras
completas, ed. Lucinio Ruano
(Burgos, Monte Carmelo, 2001), Carta
26, p. 1041.

[8] K. Sack, “60 Lives, 30 Kidneys, All
Linked,” The New York Times,
18/02/2012.

[9] F. Ocáriz: “Dilatar o coração”,
Roma, 29/09/2022.

[10] J. Ratzinger, Principles of Catholic
Theology, Ignatius Press, 1987, pp.
79-80.

[11] V. Frankl, Em Busca de Sentido,
capítulo "Segunda fase".

https://opusdei.org/pt-br/article/dilatar-o-coracao/


[12] J. Ratzinger, Principles of Catholic
Theology, Ignatius Press, 1987, p. 81.

[13] São Josemaria, Forja, 453.

[14] Francisco,discurso aos
participantes da plenária da
Pontifícia Academia das Ciências
Sociais. “Deficiência e condição
humana. Mudar os determinantes
sociais e construir uma nova cultura
de inclusão”, Sala Clementina, 11-
IV-2024.

[15] São Josemaria, O matrimônio,
vocação cristã, em É Cristo que passa.

[16] São Josemaria, Entrevistas com
Mons. Escrivá de Balaguer, n. 91.

[17] K. Wojtyla, Amor e
responsabilidade.

[18] Leão XIV, Audiência geral, 20-
VIII-2025.

[19] Bento XVI, Caritas in veritate, n.
38.



[20] P. Berglar, Opus Dei. Vida e obra do
Fundador Josemaria Escrivá.

[21] “Mamen Guitart: La hospitalidad
salvará al mundo”, entrevista de
Álvaro Sánchez León, Aceprensa,
3/09/2025.

[22] Bento XVI, Deus caritas est, n. 34.

P. Javier del Castillo,
Universidad de Strathmore, 2
de octubre de 2025.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/semear-amor-
colher-uma-cultura-da-doacao-um-

legado-de-sao-josemaria/ (20/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/semear-amor-colher-uma-cultura-da-doacao-um-legado-de-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/semear-amor-colher-uma-cultura-da-doacao-um-legado-de-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/semear-amor-colher-uma-cultura-da-doacao-um-legado-de-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/semear-amor-colher-uma-cultura-da-doacao-um-legado-de-sao-josemaria/

	Semear amor, colher uma cultura de doação: Um legado de São Josemaria

