
opusdei.org

Semana Santa com o
Papa Francisco
(2025)

Homilias para as celebrações
litúrgicas da Semana Santa:
Domingo de Ramos, Quinta-
feira Santa, Sexta-feira Santa,
Vigília Pascal e Domingo de
Páscoa.

21/04/2025

Domingo de Ramos - Quinta-feira
Santa (Missa Crismal) -Sexta-feira
Santa / Via Crucis - Sábado Santo

https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2025/documents/ns_lit_doc_20250418_via-crucis-meditazioni_sp.html


Vigília Pascal - Domingo de
Páscua / Bênção Urbi et Orbi

Domingo de Ramos

"Bendito seja o Rei que vem em nome
do Senhor" (Lc 19, 38). É assim que a
multidão aclama Jesus durante a sua
entrada em Jerusalém. O Messias
passa pela porta da Cidade Santa,
aberta de par em par para acolher
Aquele que, poucos dias depois, por
ela sairá amaldiçoado e condenado,
carregando a cruz.

Hoje também nós seguimos Jesus,
primeiro numa procissão festiva e
depois num caminho doloroso,
inaugurando a Semana Santa que
nos prepara para celebrar a paixão,
morte e ressurreição do Senhor.

Enquanto observamos, no meio da
multidão, os rostos dos soldados e as



lágrimas das mulheres, a nossa
atenção é atraída por um
desconhecido, cujo nome entra
inesperadamente no Evangelho:
Simão de Cirene. Este homem é
conduzido pelos soldados, que
"carregaram-no com a cruz, para a
levar atrás de Jesus" (Lc 23, 26).
Naquele momento, ele voltava do
campo, estava de passagem, e
deparou-se com um acontecimento
que o oprimiu, tal como a madeira
pesada sobre os seus ombros.

No caminho para o Calvário, façamos
um instante de reflexão sobre o gesto
de Simão, procuremos o seu coração,
sigamos os seus passos ao lado de
Jesus.

Primeiramente, reflitamos sobre o
seu gesto, que é tão ambivalente. Por
um lado, o Cireneu é obrigado a
carregar a cruz: não ajuda Jesus por
convicção, mas por obrigação. Por
outro lado, vê-se a participar



pessoalmente na Paixão do Senhor. A
cruz de Jesus torna-se a cruz de
Simão. Mas não daquele Simão
chamado Pedro, que tinha prometido
seguir sempre o Mestre. Aquele
Simão desapareceu na noite da
traição, após ter dito: "Senhor, estou
pronto a ir contigo até para a prisão
e para a morte" (Lc 22, 33). Agora,
atrás de Jesus, não caminha o
discípulo, mas este cireneu. E,
contudo, o Mestre tinha ensinado
claramente: "Se alguém quer vir após
mim, negue-se a si mesmo, tome a
sua cruz, dia após dia, e siga-me" (Lc
9, 23). Simão da Galileia fala, mas
não faz. Simão de Cirene faz, mas
não fala: entre ele e Jesus não há
diálogo, não se diz uma palavra.
Entre ele e Jesus há apenas o
madeiro da cruz.

Para saber se o Cireneu socorreu ou
não gostou do exausto Jesus, com
quem teve de dividir a pena, para
compreender se carrega ou suporta a



cruz, é preciso olhar para o seu 
coração. Enquanto o coração de Deus
está prestes a abrir-se, trespassado
por uma dor que revela a sua
misericórdia, o coração do homem
permanece fechado. Não sabemos o
que habita no coração do Cireneu.
Coloquemo-nos no seu lugar:
sentimos raiva ou piedade, tristeza
ou aborrecimento? Se nos
lembramos do que Simão fez por
Jesus, lembremo-nos também do que
Jesus fez por Simão – e fez também
por mim, por ti, por cada um de nós:
redimiu o mundo. A cruz de madeira,
que o Cireneu carrega, é a de Cristo,
que carrega o pecado de todos os
homens. Carrega-o por nosso amor,
em obediência ao Pai (cf. Lc 22, 42),
sofrendo conosco e por nós. É
precisamente este o modo
inesperado e perturbador com que
Cireneu é envolvido na história da
salvação, em relação à qual ninguém
é estrangeiro, ninguém é estranho.



Sigamos então os passos de Simão,
pois eles nos ensinam que Jesus vem
ao encontro de todos, em qualquer
situação. Quando vemos a multidão
de homens e mulheres que o ódio e a
violência levam para o caminho do
Calvário, lembremo-nos que Deus faz
deste caminho um lugar de redenção,
porque ele o percorreu dando a sua
vida por nós. Quantos cireneus
carregam a cruz de Cristo! Somos
capazes de reconhecê-los? Vemos o
Senhor nos seus rostos dilacerados
pela guerra e pela miséria? Perante a
injustiça atroz do mal, carregar a
cruz de Cristo nunca é em vão, é
antes a forma mais concreta de
partilhar o seu amor salvador.

A paixão de Jesus torna-se
compaixão quando estendemos a
mão àqueles que já não aguentam
mais, quando levantamos os que
caíram, quando abraçamos os que
estão desanimados. Irmãos, irmãs,
para experimentar este grande



milagre da misericórdia, escolhamos
como levar a cruz, durante a Semana
Santa: não ao pescoço, mas no
coração. Não só a nossa, mas
também a daqueles que sofrem ao
nosso lado; talvez a daquela pessoa
desconhecida que o acaso – Mas será
mesmo o acaso? – nos fez encontrar.
Preparemo-nos para a Páscoa do
Senhor tornando-nos cireneus uns
dos outros.

Quinta-feira Santa (Misa Crismal)

Caríssimos Bispos e sacerdotes,

queridos irmãos e irmãs!

"O Alfa e o Ómega, aquele que é, que
era e que há-de vir, o Todo-
Poderoso" (Ap 1, 8) é Jesus. O mesmo
Jesus que Lucas nos descreve na
sinagoga de Nazaré, entre aqueles
que o conheciam desde pequeno e
que agora se maravilham com Ele. A
revelação – “apocalipse” – oferece-se
dentro dos limites do tempo e do



espaço: a carne é o ponto de apoio
que sustenta a esperança. A carne de
Jesus e a nossa. O último livro da
Bíblia narra essa esperança. E fá-lo
de uma forma original, dissipando
todos os medos apocalípticos com o
sol do amor crucificado. Em Jesus, o
livro da história abre-se e pode ser
lido.

Também nós, sacerdotes, temos uma
história: renovando as nossas
promessas de Ordenação na Quinta-
feira Santa, confessamos que só a
podemos ler em Jesus de Nazaré.
"Aquele que nos ama e nos purificou
dos nossos pecados com o seu
sangue" (Ap 1, 5) abre também o
livro da nossa vida e ensina-nos a
encontrar as passagens que revelam
o seu sentido e missão. Quando nos
deixamos instruir por Ele, o nosso
ministério torna-se um ministério de
esperança, porque em cada uma das
nossas histórias Deus abre um
jubileu, isto é, um tempo e um oásis



de graça. Perguntemo-nos: estou a
aprender a ler minha vida ou tenho
medo de o fazer?

Quando o jubileu começa na nossa
vida, todo um povo encontra
descanso: não só uma vez a cada
vinte e cinco anos – assim o espero! –,
mas na proximidade quotidiana do
padre ao seu povo, na qual se
cumprem as profecias de justiça e
paz. "Fez de nós um reino, sacerdotes
para Deus e seu Pai" (Ap 1, 6): eis o
povo de Deus. Este reino de
sacerdotes não coincide com um
clero. O “nós” que Jesus plasma é um
povo cujos limites não se veem, e no
qual caem muros e alfândegas.
Aquele que diz "Eu renovo todas as
coisas" (Ap 21, 5) rasgou o véu do
templo e tem reservada para a
humanidade uma cidade-jardim, a
nova Jerusalém, que tem portas
sempre abertas (cf. Ap 21, 25). Assim,
Jesus lê e nos ensina a ler o
sacerdócio ministerial como puro



serviço ao povo sacerdotal, o qual em
breve habitará uma cidade que não
precisa de templo.

Portanto, para nós sacerdotes, o ano
jubilar representa um apelo
específico a recomeçar sob o sinal da
conversão: peregrinos de esperança,
para sairmos do clericalismo e nos
tornar arautos de esperança.
Certamente, se Jesus é o Alfa e o
Ómega da nossa vida, também nós
podemos encontrar a oposição
experimentada por Ele em Nazaré. O
pastor que ama o seu povo não vive à
procura de consenso e aprovação a
qualquer custo. No entanto, a
fidelidade do amor converte, os
pobres reconhecem-no em primeira
mão, mas, pouco a pouco, inquieta e
atrai também os outros. "Olhai: […]
Todos os olhos o verão, até mesmo os
que o trespassaram. Todas as nações
da terra se lamentarão por causa
dele. Sim. Amém!" (Ap 1, 7).



Caríssimos, estamos aqui reunidos
para repetir e assumir como nosso
este "Sim, Amém!". Trata-se da
confissão de fé do povo de Deus:
“Sim, é verdade, é firme como uma
rocha!”. A paixão, morte e
ressurreição de Jesus, que estamos
prestes a reviver, são o terreno que
sustenta firmemente a Igreja e, nela,
o nosso ministério sacerdotal. E que
terreno é este? Em que húmus
podemos não só crescer, mas
florescer? Para o compreendermos,
temos de regressar a Nazaré, como
tão acertadamente intuiu São Charles
de Foucauld.

"Veio a Nazaré, onde tinha sido
criado. Segundo o seu costume,
entrou em dia de sábado na sinagoga
e levantou-se para ler" (Lc 4, 16).
Temos aqui mencionados pelo menos
dois costumes: o de frequentar a
sinagoga e o de ler. A nossa vida é
mantida por bons hábitos. Eles até
podem esmorecer, mas revelam onde



está o nosso coração. O coração de
Jesus é apaixonado pela Palavra de
Deus: aos doze anos, já a
compreendia, e agora, uma vez
adulto, as Escrituras são a sua casa.
Aqui está o terreno, o húmus vital
que encontramos ao tornarmo-nos
seus discípulos. "Entregaram-lhe o
livro do profeta Isaías e,
desenrolando-o, deparou com a
passagem" (Lc 4, 17). Jesus sabe o que
está procurando. O ritual da sinagoga
permitia-lho: depois da leitura da 
Torah, cada rabino podia encontrar
páginas proféticas para atualizar a
mensagem. Mas aqui há algo mais: a
página da sua vida. Lucas quer dizer
o seguinte: entre tantas profecias,
Jesus escolhe a que vai cumprir.

Queridos sacerdotes, todos nós temos
uma Palavra a cumprir. Cada um de
nós tem uma relação com a Palavra
de Deus que vem de longe.
Colocamo-la ao serviço de todos
somente quando a Bíblia continua a



ser a nossa primeira casa. Nela, cada
um de nós tem páginas que lhe são
mais caras, o que é bom e
importante! Ajudemos também
outros a encontrar as páginas das
suas vidas: por exemplo, os noivos,
quando escolhem as leituras do seu
Matrimônio; ou aqueles que estão de
luto e procuram passagens para
confiar a pessoa falecida à
misericórdia de Deus e às orações da
comunidade. Geralmente, há uma
página vocacional no início do
caminho de cada um de nós. Através
dela, se a conservamos, Deus
continua a chamar-nos para que o
amor não se enfraqueça.

Todavia, é também importante para
cada um de nós, e de uma forma
especial, a página escolhida por
Jesus. Nós seguimo-lo e, por isso
mesmo, a sua missão diz-nos respeito
e envolve-nos. "Desenrolando-o,
deparou com a passagem em que
está escrito:



“O Espírito do Senhor está sobre
mim,

porque me ungiu

para anunciar a Boa-Nova aos
pobres;

enviou-me a proclamar a libertação
aos cativos

e, aos cegos, a recuperação da vista;

a mandar em liberdade os oprimidos,

a proclamar um ano favorável da
parte do Senhor”.

Depois, enrolou o livro, entregou-o
ao responsável e sentou-se" (Lc 4,
17-20).

Nesse momento, todos os nossos
olhos estão fixos n’Ele, que acaba de
anunciar um jubileu e não o fez
como quem fala de outrem. Ele disse:
"o Espírito do Senhor está sobre
mim" como quem conhece de qual



Espírito está a falar. E, com efeito,
acrescenta: "Cumpriu-se hoje esta
passagem da Escritura, que acabais
de ouvir". Isto é divino: que a Palavra
se torne realidade. As ações agora
falam, as palavras realizam-se. Isto é
novo e potente. "Eu renovo todas as
coisas". Não há graça, nem Messias,
se as promessas permanecem
promessas, se cá em baixo não se
tornam realidade. Tudo se
transforma.

É este o Espírito que invocamos
sobre o nosso sacerdócio: fomos
investidos dele e é precisamente o
Espírito de Jesus que permanece o
protagonista silencioso do nosso
serviço. Quando as palavras se
tornam realidade em nós, o povo
sente o seu sopro. Os pobres – antes
de todos os outros –, as crianças, os
adolescentes, as mulheres, e também
aqueles que na sua relação com a
Igreja foram magoados, têm o “faro”
do Espírito Santo: distinguem-no de



outros espíritos mundanos,
reconhecem-no na correspondência,
em nós, entre anúncio e vida.
Podemos tornar-nos uma profecia
cumprida, e isso é bonito! O santo
Crisma, que hoje consagramos,
chancela este mistério
transformador nas diferentes etapas
da vida cristã. Mas atenção: nunca
desanimar, porque é obra de Deus.
Acreditar, sim! Acreditar que Deus
não me falha! Deus nunca falha.
Recordemos aquelas palavras da
Ordenação: "Queira Deus consumar o
bem que em ti começou". E assim faz.

É obra de Deus, não nossa: levar a
boa nova aos pobres, a libertação aos
prisioneiros, a vista aos cegos, a
liberdade aos oprimidos. Se Jesus
encontrou esta passagem no livro,
hoje continua a lê-la na biografia de
cada um de nós. Antes de mais,
porque, até ao último dia, é sempre
Ele que nos evangeliza, que nos
liberta das nossas prisões, que abre



os nossos olhos, que nos alivia dos
fardos que carregamos aos ombros. E
depois porque, ao chamar-nos para a
sua missão, inserindo-nos
sacramentalmente na sua vida, Ele
liberta também os outros através de
nós. Por norma, sem que nos
apercebamos disso. O nosso
sacerdócio torna-se um ministério
jubilar, como o d’Ele, mas sem tocar
as trombetas: numa entrega que não
é estridente, mas radical e gratuita. É
o Reino de Deus, aquele de que falam
as parábolas, eficaz e discreto como o
fermento, silencioso como a semente.
Quantas vezes os pequeninos o
reconheceram em nós? E nós, somos
capazes de dizer obrigado?

Somente Deus sabe como a messe é
grande. Nós, os operários,
experimentamos o trabalho e a
alegria da colheita. Vivemos depois
de Cristo, no tempo messiânico.
Lancemos para longe o desespero! E,
ao invés disso, restituam-se e



redimam-se as dívidas; redistribuam-
se as responsabilidades e os recursos:
o povo de Deus espera por isso. Ele
quer participar e, em virtude do
Batismo, é um enorme povo
sacerdotal. Os óleos que
consagramos nesta solene celebração
são para a sua consolação e alegria
messiânica.

O campo é o mundo. A nossa casa
comum tão ferida e a fraternidade
humana tão negada, embora
indelével, impelem-nos a fazer
escolhas. A colheita de Deus é para
todos: um campo vivo, no qual o que
se semeou cresce cem vezes mais. Na
nossa missão, sejamos animados pela
alegria do Reino, que compensa todo
o esforço. Realmente, todos os
agricultores conhecem épocas em
que não se vê germinar nada.
Também elas não faltam nas nossas
vidas. É Deus que faz crescer e que
unge os seus servos com o óleo da
alegria.



Queridos fiéis, povo da esperança,
rezai hoje pela alegria dos
sacerdotes. Que chegue até vós a
libertação prometida pelas Escrituras
e alimentada pelos Sacramentos.
Muitos medos habitam em nós e
terríveis injustiças nos rodeiam, mas
um mundo novo já despontou. Deus
amou tanto o mundo que nos deu o
seu Filho, Jesus. Ele unge as nossas
feridas e enxuga as nossas lágrimas.
"Ele vem no meio das nuvens!" (Ap 1,
7). É d’Ele o reino e a glória para todo
o sempre. Amém.

Vigília Pascal

É noite quando o círio pascal é
levado lentamente até ao altar. É
noite quando o canto do Precónio
abre o nosso coração à exultação,
porque a terra está "inundada por
tão grande claridade" e "a luz de
Cristo, o Rei eterno, dissipa as trevas
de todo o mundo" (Precónio Pascal).
Ao fim da noite, realizam-se os



acontecimentos narrados no
Evangelho que acabamos de
proclamar (cf. Lc 24, 1-12): acende-se
a luz divina da Ressurreição e a
Páscoa do Senhor acontece quando o
Sol ainda está por nascer; com os
primeiros raios da aurora, vê-se que
a grande pedra colocada no sepulcro
de Jesus foi removida e algumas
mulheres chegam ali revestidas de
luto. A escuridão recobre a
perplexidade e o medo dos
discípulos. Tudo acontece durante a
noite.

Assim, a Vigília Pascal recorda-nos
que a luz da Ressurreição ilumina o
caminho pouco a pouco, irrompe na
escuridão da história sem alarido,
brilha discretamente nos nossos
corações. A ela corresponde uma fé
humilde, desprovida de qualquer
triunfalismo. A Páscoa do Senhor não
é um acontecimento espetacular com
o qual Deus se impõe a si mesmo e
nos obriga a acreditar n’Ele; não é



uma meta que Jesus alcança por um
caminho fácil, contornando o
Calvário; e nós tampouco podemos
vivê-la de maneira despreocupada e
sem hesitação interior. Pelo
contrário, a Ressurreição é
semelhante a pequenos rebentos de
luz que fazem paulatinamente o seu
caminho, sem fazer barulho, por
vezes ainda ameaçados pela noite e
pela incredulidade.

Este “estilo” de Deus liberta-nos de
uma religiosidade abstrata, iludida
ao pensar que a ressurreição do
Senhor resolve tudo de um modo
mágico. Longe disso: não podemos
celebrar a Páscoa sem continuar a
enfrentar as noites que trazemos no
coração e as sombras de morte que
muitas vezes pairam sobre o mundo.
Cristo venceu o pecado e destruiu a
morte, mas, na nossa história
terrena, o poder da sua ressurreição
ainda está a cumprir-se. E tal
realização, como um pequeno



rebento de luz, é-nos confiada, para
que a guardemos e a façamos
crescer.

Irmãos e irmãs, especialmente
durante o ano jubilar, é este o apelo
que devemos sentir com força dentro
de nós: deixemos brotar a esperança
da Páscoa nas nossas vidas e no
mundo!

Quando ainda sentimos o peso da
morte dentro do nosso coração,
quando vemos as sombras do mal
que continuam a sua marcha ruidosa
no mundo, quando sentimos arder as
feridas do egoísmo ou da violência
na nossa carne e na nossa sociedade,
não desanimemos, voltemos ao
anúncio desta noite: ainda que
estejamos nas trevas, a luz brilha
lentamente; aguarda-nos a esperança
de uma vida nova e de um mundo
finalmente libertado; um novo
começo pode surpreender-nos,
mesmo que às vezes pareça



impossível, porque Cristo venceu a
morte.

Este anúncio, que dilata o coração,
enche-nos de esperança. Na verdade,
em Jesus ressuscitado temos a
certeza de que a nossa história
pessoal e o caminho da humanidade,
embora mergulhados numa noite em
que as luzes ainda aparecem fracas,
estão nas mãos de Deus; e Ele, no seu
grande amor, não nos deixará vacilar
e não permitirá que o mal tenha a
última palavra. Ao mesmo tempo,
esta esperança, já realizada em
Cristo, permanece para nós uma
meta a alcançar também por nós: foi-
nos confiada para que dela nos
tornemos testemunhas credíveis e
para que o Reino de Deus possa
entrar no coração das mulheres e dos
homens de hoje.

Como recorda Santo Agostinho, "a
ressurreição de Nosso Senhor Jesus
Cristo marca a vida nova de todos



aqueles que n’Ele creem; e este
mistério da sua morte e ressurreição
deveis conhecê-lo em profundidade e
reproduzi-lo nas vossas
vidas" (Sermão 231, 2). Reproduzir a
Páscoa na nossa vida e tornarmo-nos
mensageiros de esperança,
construtores de esperança, enquanto
tantos ventos de morte ainda sopram
sobre nós.

Podemos fazê-lo com as nossas
palavras, os nossos pequenos gestos
quotidianos, as nossas escolhas
inspiradas no Evangelho. Toda a
nossa vida pode ser uma presença de
esperança. Queiramos sê-lo para
aqueles que não têm fé no Senhor,
para quem se perdeu pelo caminho,
para os que desistiram ou estão
curvados sob o peso da vida, para
quem está sozinho ou fechado na
própria dor, para todos os pobres e
oprimidos da Terra, para as
mulheres humilhadas e assassinadas,
para as crianças maltratadas e para



aquelas que nunca nasceram, para as
vítimas da guerra. A todos e a cada
um levemos a esperança da Páscoa!

Gosto de recordar uma mística do
século XIII, Hadewijch de Antuérpia,
que, inspirando-se no Cântico dos
Cânticos e descrevendo o sofrimento
pela ausência do amado, invoca o
retorno do amor para que – diz – "a
minha escuridão seja
transformada" (Hadewijch, Poesie
Visioni Lettere, Génova 2000, 23).

Cristo ressuscitado é o ponto de
viragem definitivo da história
humana. Ele é a esperança que não
se extingue. Ele é o amor que nos
acompanha e sustenta. Ele é o futuro
da história, o destino último para o
qual nos dirigimos para sermos
acolhidos naquela vida nova em que
o próprio Senhor enxugará todas as
nossas lágrimas "e não haverá mais
morte, nem luto, nem pranto, nem
dor" (Ap 21, 4). E esta esperança da



Páscoa, esta “reviravolta nas trevas”,
devemos anunciá-la a todos.

Irmãs, irmãos, o tempo pascal é
estação de esperança. "Ainda há
medo, ainda há uma dolorosa
consciência do pecado, mas há
também uma luz que irrompe. [...] A
Páscoa traz a boa notícia de que,
embora as coisas no mundo pareçam
estar cada vez pior, o mal já foi
vencido. A Páscoa permite-nos
afirmar que, embora Deus pareça
distante e nós permaneçamos
absorvidos por tantas pequenas
coisas, o Senhor caminha conosco.
[…] São muitos os raios de esperança
que iluminam o caminho da nossa
vida" (H. Nouwen, Preghiere dal
silenzio. Il sentiero della speranza,
Brescia 2000, 55-56).

Demos espaço à luz do Ressuscitado!
E tornar-nos-emos construtores de
esperança para o mundo.



Domingo de Pascua / Bênção Urbi
et Orbi

Maria Madalena, ao ver que a pedra
do sepulcro tinha sido removida,
começou a correr para ir avisar
Pedro e João. Também os dois
discípulos, tendo recebido aquela
surpreendente notícia, saíram e – diz
o Evangelho – "corriam os dois
juntos" (Jo 20, 4). Os protagonistas
dos relatos pascais correm todos! E
este “correr” exprime, por um lado, a
preocupação de que tivessem levado
o corpo do Senhor; mas, por outro
lado, a corrida de Maria Madalena,
de Pedro e de João fala do desejo, do
impulso do coração, da atitude
interior de quem se põe à procura de
Jesus. Ele, com efeito, ressuscitou dos
mortos e, portanto, já não se
encontra no túmulo. É preciso
procurá-lo noutro lugar.

Este é o anúncio da Páscoa: é preciso
procurá-lo noutro lugar. Cristo



ressuscitou, está vivo! Não ficou
prisioneiro da morte, já não está
envolvido pelo sudário e, por isso,
não podemos encerrá-lo numa bonita
história para contar, não podemos
fazer dele um herói do passado ou
pensar nele como uma estátua
colocada na sala de um museu! Pelo
contrário, temos de O procurar, e,
por isso, não podemos ficar parados.
Temos de nos pôr em movimento,
sair para O procurar: procurá-lo na
vida, procurá-lo no rosto dos irmãos,
procurá-lo no dia a dia, procurá-lo
em todo o lado, exceto naquele
túmulo.

Procurá-lo sempre. Porque se Ele
ressuscitou, então está presente em
toda a parte, habita no meio de nós,
esconde-se e revela-se ainda hoje nas
irmãs e nos irmãos que encontramos
pelo caminho, nas situações mais
anónimas e imprevisíveis da nossa
vida. Ele está vivo e permanece
sempre conosco, chorando as



lágrimas de quem sofre e
multiplicando a beleza da vida nos
pequenos gestos de amor de cada um
de nós.

Por isso, a fé pascal, que nos abre ao
encontro com o Senhor ressuscitado
e nos dispõe a acolhê-lo na nossa
vida, é tudo menos uma acomodação
estática ou um pacífico conformar-se
numa segurança religiosa qualquer.
Pelo contrário, a Páscoa põe-nos em
movimento, impele-nos a correr
como Maria de Magdala e como os
discípulos; convida-nos a ter olhos
capazes de “ver mais além”, para
vislumbrar Jesus, o Vivente, como o
Deus que se revela e ainda hoje se
torna presente, nos fala, nos precede,
nos surpreende. Como Maria
Madalena, podemos fazer todos os
dias a experiência de perder o
Senhor, mas todos os dias podemos
correr para O reencontrar, sabendo
com certeza que Ele se deixa



encontrar e nos ilumina com a luz da
sua ressurreição.

Irmãos e irmãs, aqui está a maior
esperança da nossa vida: podemos
viver esta existência pobre, frágil e
ferida agarrados a Cristo, porque Ele
venceu a morte, vence a nossa
escuridão e vencerá as trevas do
mundo, para nos fazer viver com Ele
na alegria, para sempre. Em direção
a esta meta, como diz o Apóstolo
Paulo, também nós corremos,
esquecendo o que fica para trás e
vivendo orientados para o que está à
nossa frente (cf. Fl 3, 12-14).
Apressemo-nos então a ir ao
encontro de Cristo, com o passo
ligeiro de Maria Madalena, Pedro e
João.

O Jubileu convida-nos a renovar em
nós mesmos o dom desta esperança,
a mergulhar nela os nossos
sofrimentos e as nossas inquietações,
a contagiar aqueles que encontramos



no caminho, a confiar a esta
esperança o futuro da nossa vida e o
destino da humanidade. Por isso, não
podemos estacionar o nosso coração
nas ilusões deste mundo, nem fechá-
lo na tristeza; temos de correr, cheios
de alegria. Corramos ao encontro de
Jesus, redescubramos a graça
inestimável de ser seus amigos.
Deixemos que a sua Palavra de vida e
verdade ilumine o nosso caminho.
Como dizia o grande teólogo Henri
de Lubac, "bastar-nos-á compreender
isto: o cristianismo é Cristo.
Verdadeiramente, não há nada mais
do que isso. Em Cristo temos
tudo" (Les responsabilités doctrinales
des catholiques dans le monde
d’aujourd’hui, Paris 2010, 276).

E este “tudo”, que é Cristo
ressuscitado, abre a nossa vida à
esperança. Ele está vivo e ainda hoje
quer renovar a nossa vida. A Ele,
vencedor do pecado e da morte,
queremos dizer:



"Senhor, nesta festa, pedimos-vos
este dom: que também nós sejamos
novos para viver esta perene
novidade. Afastai de nós, ó Deus, a
poeira triste da rotina, do cansaço e
do desencanto; dai-nos a alegria de
acordar, a cada manhã, com os olhos
maravilhados, para ver as cores
inéditas daquele amanhecer, único e
diferente de todos os outros. […]
Tudo é novo, Senhor, e nada
repetido, nada envelhecido" (A. Zarri,
Quasi una preghiera).

Irmãs, irmãos, na maravilha da fé
pascal, trazendo no coração todas as
expetativas de paz e libertação,
podemos dizer: Convosco, Senhor,
tudo é novo. Convosco, tudo
recomeça.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

https://opusdei.org/pt-br/article/semana-santa-com-o-papa-francisco-2025/


opusdei.org/pt-br/article/semana-santa-
com-o-papa-francisco-2025/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/semana-santa-com-o-papa-francisco-2025/
https://opusdei.org/pt-br/article/semana-santa-com-o-papa-francisco-2025/

	Semana Santa com o Papa Francisco (2025)

