
opusdei.org

Semana Santa com o
Papa Francisco
(2024)

Homilias das celebrações
litúrgicas do Papa Francisco
durante a Semana Santa:
Quinta-feira Santa, Sexta-feira
Santa, Vigília Pascal e Domingo
de Páscoa.

31/03/2024

Quinta-feira Santa (Missa Crismal)
- Sexta-feira Santa / Via Sacra - 
Sábado Santo / Vigília Pascal - 



Domingo de Páscoa / Bênção Urbi
et Orbi

Quinta-feira Santa, 28 de março de
2024 (Missa Crismal) 

"Todos os que estavam na sinagoga,
tinham os olhos fixos n’Ele" (Lc 4,
20). Não cessa de nos impressionar
esta passagem do Evangelho, que nos
leva a visualizar a cena, a imaginar
aquele momento de silêncio com
todos os olhares voltados para Jesus,
num misto de maravilha e difidência.
Entretanto, sabemos como tudo
terminou: depois de Jesus ter
desmascarado as falsas expectativas
de seus conterrâneos, estes
"encheram-se de furor" (Lc 4, 28),
saíram da sinagoga e expulsaram-No
da cidade. Os olhos estiveram fixos
em Jesus, mas os seus corações não
estavam dispostos a mudar, à sua



palavra. Assim perderam a ocasião
da sua vida.

Contudo, na noite de hoje, Quinta-
feira Santa, acontece uma troca de
olhares diferente. Protagonista é o
primeiro Pastor da nossa Igreja,
Pedro. Inicialmente também ele não
deu crédito à palavra do Senhor, que
o desmascarava: "Tu negar-Me-ás
três vezes" (Mc 14, 30). Assim
"perdeu de vista" Jesus, e renegou-O
ao cantar do galo. Mas depois,
"voltando-Se, o Senhor fixou os olhos
nele; e Pedro recordou-se da palavra
do Senhor (…). E, vindo para fora,
chorou amargamente" (Lc 22, 61-62).
Os seus olhos acabaram inundados
de lágrimas que, brotando dum
coração ferido, o libertaram de falsas
certezas e justificações. Aquele choro
amargo mudou-lhe a vida.

Ano após ano, as palavras e os gestos
de Jesus não conseguiram mudar as
expectativas de Pedro, aliás



semelhantes às do povo de Nazaré:
também ele esperava um Messias
político e poderoso, forte e resoluto, e
confrontado com o escândalo de um
Jesus frágil, preso sem opor
resistência, declarou: "Não O
conheço" (Lc 22, 57). E era verdade!
Não O conhecia… Começou a
conhecê-Lo quando, na noite do
renegamento, deixou espaço às
lágrimas da vergonha, às lágrimas do
arrependimento. E vai conhecê-Lo
verdadeiramente, quando, "triste por
Jesus lhe ter perguntado, à terceira
vez: “Tu és deveras meu amigo?”, se
deixará penetrar plenamente pelo
olhar de Jesus. Então, daquele "não O
conheço", passará a dizer: "Senhor,
tu sabes tudo" (Jo 21,17).

Queridos irmãos sacerdotes,
verificam-se a cura do coração de
Pedro, a cura do Apóstolo, a cura do
Pastor, quando, feridos e
arrependidos, se deixam perdoar por
Jesus; passam através das lágrimas,



daquele pranto amargo, do
sofrimento que permite redescobrir
o amor. Por isso senti o desejo de
partilhar convosco qualquer
pensamento sobre um aspecto,
bastante negligenciado, mas
essencial da vida espiritual;
proponho-o hoje com uma palavra
talvez insólita, mas creio que nos
fará bem voltar a descobrir: a
compunção.

A palavra evoca o picar: a
compunção é "uma aguilhoada no
coração", um trespassamento que o
fere, fazendo brotar as lágrimas do
arrependimento. Pode-nos ajudar
aqui um episódio, que tem a ver
ainda com São Pedro. Trespassado
pelo olhar e as palavras de Jesus
ressuscitado, purificado e inflamado
pelo Espírito, no dia de Pentecostes
proclamou aos habitantes de
Jerusalém: "Deus estabeleceu como
Senhor e Messias esse Jesus por vós
crucificado" (At 2, 36). Os presentes,



"quando ouviram estas coisas – diz o
texto – sentiram o coração
trespassado" (At 2, 37), dando-se
conta do mal que tinham feito e,
simultaneamente, da salvação que o
Senhor lhes concedia.

Vemos aqui o que é a compunção:
não um sentimento de culpa que te
lança por terra, nem uma série de
escrúpulos que paralisam, mas é
uma picada benéfica que queima
intimamente e cura, pois o coração,
quando se dá conta do próprio mal e
se reconhece pecador, abre-se,
acolhe a ação do Espírito Santo, como
água viva que o muda a ponto de lhe
correrem as lágrimas pelo rosto.
Quem retira a máscara e se deixa
olhar por Deus no coração, recebe o
dom de tais lágrimas, as águas mais
santas depois das do Batismo. [1]
Amados irmãos sacerdotes, são estes
os votos que vos faço hoje.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html#_ftn1


Entretanto, é preciso compreender
bem o que significa chorar por nós
próprios. Não significa sentir pena de
nós, como muitas vezes somos
tentados a fazer. Isso acontece, por
exemplo, quando estamos
decepcionados ou preocupados com
as nossas expectativas goradas, com
a falta de compreensão por parte dos
outros, talvez dos irmãos e dos
superiores. Ou quando nos
deleitamos, por um estranho e
doentio prazer do espírito, a repassar
as injustiças sofridas para sentirmos
pena de nós mesmos, pensando que
não nos deram o merecido e
imaginando o futuro reservando-nos
de contínuo apenas surpresas
negativas. Como nos ensina São
Paulo, esta é a tristeza segundo o
mundo, oposta à tristeza segundo
Deus. [2]

Diversamente chorar por nós
próprios é arrepender-nos
seriamente de ter entristecido a Deus

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html#_ftn2


com o pecado; reconhecer que diante
d’Ele sempre estamos em débito,
nunca em crédito; admitir que se
perdeu o caminho da santidade, não
tendo confiado no amor d’Aquele
que deu a vida por mim. [3] É olhar
para dentro de mim e sentir pesar
pela minha ingratidão e
inconstância; meditar com tristeza
nos meus fingimentos e falsidades;
descer aos meandros da minha
hipocrisia, a hipocrisia clerical:
amados irmãos, aquela hipocrisia na
qual escorregamos tanto… tanto.
Tende cuidado com a hipocrisia
clerical! Para em seguida erguer o
olhar para o Crucificado e deixar-me
comover pelo seu amor que sempre
perdoa e eleva, que nunca deixa
frustradas as esperanças de quem
n’Ele confia. Assim as lágrimas
continuarão a cair, e purificam o
coração.

De fato, a compunção requer esforço,
mas restitui a paz; não provoca

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html#_ftn3


angústia, mas alivia a alma dos seus
pesos, porque intervém na ferida
deixada pelo pecado, preparando-nos
para receber lá mesmo a carícia do
Senhor, que transforma o coração
quando está "contrito e
arrependido" (Sal 51, 19), amolecido
pelas lágrimas. Assim a compunção é
o antídoto para a esclerocardia,
aquela dureza do coração
frequentemente denunciada por
Jesus (Mc 3, 5; 10, 5). Na verdade, o
coração sem arrependimento nem
lágrimas, torna-se rígido: primeiro,
torna-se rotineiro, em seguida
intolerante com os problemas e
indiferente às pessoas, depois frio e
quase impassível, como se estivesse
envolvido por uma concha
inquebrável, e finalmente coração de
pedra. Mas, assim como a água, gota
a gota, escava a pedra, as lágrimas
lentamente escavam os corações
endurecidos. Deste modo assiste-se
ao milagre da tristeza, da tristeza boa
que leva à doçura.



Compreendemos então por que
motivo insistem na compunção os
Mestres espirituais. São Bento
convida-nos todos os dias a
"confessar a Deus com lágrimas e
gemidos os nossos pecados passados"
[4] e, quando rezamos – afirma ele –,
"não seremos ouvidos pelas nossas
palavras, mas pela pureza do coração
e pela compunção que arranca as
lágrimas". [5] E enquanto São João
Crisóstomo defende que uma única
lágrima apaga um braseiro de
pecados, [6] a Imitação de Cristo
recomenda: "Abandona-te à
compunção do coração", pois muitas
vezes, "pela leviandade do coração e
pelo descuido dos nossos defeitos,
não nos apercebemos dos males da
nossa alma". [7] O remédio é a
compunção, porque nos reconduz à
verdade de nós mesmos, de tal modo
que a profundidade do nosso ser
pecador revele a realidade
infinitamente maior do nosso ser
perdoado, a alegria de ser perdoado.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html#_ftn4
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html#_ftn5
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html#_ftn6
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html#_ftn7


Por isso não surpreende a afirmação
de Isaque de Nínive: "Quem esquece
a medida dos próprios pecados,
esquece a medida da graça de Deus
para com ele". [8]

A verdade, amados irmãos e irmãs, é
que cada um dos nossos
renascimentos interiores brota
sempre do encontro entre a nossa
miséria e a sua misericórdia –
encontram-se a nossa miséria e a sua
misericórdia –, passa através da
nossa pobreza de espírito que
permite ao Espírito Santo
enriquecer-nos. A esta luz,
compreendem-se as afirmações
fortes de muitos Mestres espirituais.
Pensemos nestas palavras
paradoxais do já referido Santo
Isaac: "Aquele que conhece os seus
próprios pecados (…) é maior do que
aquele que, com a oração, ressuscita
os mortos. Aquele que chora por si
mesmo uma hora é maior do que
quem serve o mundo inteiro com a

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html#_ftn8


contemplação (…). Aquele a quem é
concedido conhecer-se a si mesmo é
maior do que aquele a quem é dado
ver os anjos". [9]

Irmãos, pensemos em nós,
sacerdotes, e interroguemo-nos quão
presente estejam a compunção e as
lágrimas no nosso exame de
consciência e na nossa oração.
Perguntemo-nos se, com o passar dos
anos, aumentam as lágrimas. Sob
este aspecto, é bom suceder o
contrário do que acontece na vida
biológica: nesta, quando se cresce,
chora-se menos do que em criança.
Mas, na vida espiritual, onde o que
conta é tornar-se criança (cf. Mt 18,
3), quem não chora retrocede,
envelhece interiormente, ao passo
que a pessoa que chega a uma oração
mais simples e íntima, feita de
adoração e comoção diante de Deus:
isso amadurece-nos. Prende-se cada
vez menos a si mesma e mais a
Cristo, e torna-se pobre em espírito.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html#_ftn9


Deste modo sente-se mais próxima
dos pobres, os prediletos de Deus,
que antes – como escreve São
Francisco no seu testamento –
mantinha afastados, porque estava
no pecado, mas cuja companhia,
depois, de amarga se torna doce". 
[10] E assim, quem está compungido
no coração, sente-se cada vez mais
irmão de todos os pecadores do
mundo, sente-se mais irmão, sem
qualquer aparência de superioridade
nem dureza de juízo, mas sempre
com desejo de amar e reparar.

E esta, amados irmãos é outra
caraterística da compunção: a
solidariedade. Um coração dócil,
liberto pelo espírito das Bem-
aventuranças, tende naturalmente a
sentir compunção pelos outros: em
vez de se irritar e escandalizar pelo
mal feito pelos irmãos, chora pelos
pecados deles. Não se escandaliza.
Cumpre-se uma espécie de
reviravolta: a tendência natural de

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html#_ftn10


ser indulgente consigo mesmo e
inflexível com os outros inverte-se e,
pela graça de Deus, a pessoa torna-se
exigente consigo mesma e
misericordiosa com os outros. E o
Senhor procura, especialmente entre
as pessoas que Lhe estão
consagradas, quem chore os pecados
da Igreja e do mundo, fazendo-se
instrumento de intercessão por
todos. Na Igreja, temos tantas
testemunhas heroicas que nos
mostram este caminho. Pensemos
nos monges do deserto, no Oriente e
no Ocidente; na intercessão contínua
de São Gregório de Narek, feita de
gemidos e lágrimas; no oferecimento
de Francisco pelo Amor não amado;
nos sacerdotes, como o Cura d'Ars,
que viviam de penitência pela
salvação dos outros. Amados irmãos,
isto não é poesia; isto é sacerdócio!

Queridos irmãos, a nós – seus
Pastores –, o Senhor não pede juízos
de desprezo contra quem não crê,



mas amor e lágrimas por quem vive
afastado. Quando as situações
difíceis que vemos e vivemos, a falta
de fé, os sofrimentos que tocamos,
entram em contato com um coração
compungido, decididamente não
suscitam a polémica, mas a
perseverança na misericórdia.
Quanto precisamos de ser libertos de
durezas e recriminações, de
egoísmos e ambições, de rigidezes e
insatisfações, para nos confiar e
entregar a Deus, encontrando n’Ele
uma paz que salva de toda a
tempestade! Adoremos,
intercedamos e choremos pelos
outros: permitiremos assim que o
Senhor realize maravilhas. E não
temamos! Ele surpreende-nos
sempre…

De tudo isso beneficiará o nosso
ministério. Hoje, numa sociedade
laica, corremos o risco de ser muito
ativos e, ao mesmo tempo, sentir-nos
impotentes, com o resultado de



perdermos o entusiasmo e sermos
tentados a «deixar de remar», fechar-
nos em lamentos e fazer prevalecer a
grandeza dos problemas sobre a
grandeza de Deus. Se isto acontecer,
tornamo-nos amargos e pungentes,
sempre a criticar, encontrando
sempre qualquer ponto para se
lamentar. Se, pelo contrário, a
amargura e a compunção se
voltarem, não para o mundo, mas
para o próprio coração, o Senhor não
deixará de nos visitar e reerguer.
Como nos exorta a Imitação de
Cristo: "Não carregues dentro de ti os
assuntos dos outros, nem te
preocupes com o que fazem as
pessoas mais importantes; em vez
disso, vigia sempre em primeiro
lugar sobre ti e dirige a tua
advertência particularmente a ti
mesmo, em vez de outras pessoas,
mesmo queridas. Não fiques triste, se
não recebes o favor dos homens; o
que, ao invés, te deve pesar,
entristecer é a constatação de não



estar totalmente e com segurança no
caminho do bem". [11]

Por último, quero sublinhar um
aspecto essencial: a compunção, mais
do que fruto do nosso exercício, é
uma graça e como tal deve ser
pedida na oração. O arrependimento
é dom de Deus, é fruto da ação do
Espírito Santo. Para facilitar o seu
crescimento, partilho duas pequenas
recomendações. A primeira é não
olhar a vida e a vocação numa
perspectiva de eficiência e
imediatismo, ligada apenas ao dia de
hoje e às suas urgências e
expectativas, mas olhá-las no arco
englobando passado e futuro como
um todo: no passado, para recordar a
fidelidade de Deus – Deus é fiel –,
fazendo memória do seu perdão,
ancorando-nos ao seu amor; e no
futuro, para pensar na meta eterna a
que somos chamados, no fim último
da nossa existência. Alargar os
horizontes, amados irmãos, alargar

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html#_ftn11


os horizontes ajuda a dilatar o
coração, incentiva a reentrar em nós
mesmos com o Senhor e viver a
compunção. Uma segunda
recomendação, que vem como
consequência da anterior:
descubramos a necessidade de nos
dedicarmos a uma oração que não
seja obrigatória e funcional, mas
livre, calma e prolongada. Irmão,
como é a tua oração? Voltemos à
adoração – tens-te esquecido de
adorar? – e voltemos e à oração do
coração. Repitamos: Jesus, Filho de
Deus, tende piedade de mim,
pecador. Sintamos a grandeza de
Deus na nossa baixeza de pecadores,
para olharmos para dentro de nós
mesmos e nos deixarmos trespassar
pelo seu olhar. Descobriremos a
sabedoria da Santa Mãe Igreja, que
nos introduz na oração sempre com
a invocação do pobre que clama:
Senhor, apressai-Vos a socorrer-me.



Por fim, queridos irmãos, voltemos a
São Pedro e às suas lágrimas. O altar
colocado sobre o seu túmulo não
pode deixar de nos fazer pensar nas
inúmeras vezes que, apesar de ali
dizermos cada dia "Tomai todos e
comei: Isto é o meu Corpo oferecido
em sacrifício por vós"; quantas vezes
desiludimos e entristecemos Aquele
que nos ama até ao ponto de fazer
das nossas mãos os instrumentos da
sua presença! Portanto, é bom fazer
nossas estas palavras que recitamos
em surdina durante a Santa Missa:
"Em humildade e contrição, sejamos
recebidos por Vós, Senhor…" e ainda:
"Lavai-me, Senhor, da minha
iniquidade, e purificai-me do meu
pecado". Em tudo, irmãos, sirva-nos
de consolação a certeza que nos é
dada hoje pela Palavra: o Senhor,
consagrado com a unção (cf. Lc 4,
18), veio "curar os quebrantados de
coração" (Is 61, 1). Então, se o
coração se despedaçar, pode ser
faixado e curado por Jesus. Obrigado,



queridos sacerdotes, obrigado pelo
vosso coração aberto e dócil;
obrigado pelas vossas fadigas e
obrigado pelo vosso pranto; obrigado
porque levais a maravilha da
misericórdia – perdoai sempre, sede
misericordiosos – e levai esta
misericórdia, levai Deus aos irmãos e
irmãs do nosso tempo. Que o Senhor
vos console, confirme e recompense!
Obrigado!

[1] «Na Igreja, temos a água e as
lágrimas: a água do Batismo, as
lágrimas da Penitência» (Santo
Ambrósio, Epistula extra
collectionem, I, 12).

[2] «A tristeza, segundo Deus, produz
um arrependimento que leva à
salvação e não dá lugar ao remorso,
enquanto a tristeza do mundo
produz a morte» ( 2 Cor 7, 10).

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html#_ftnref2


[3] Cf. São João Crisóstomo, De
compunctione, I, 10.

[4] Regola, IV,57.

[5] Ibid., XX, 3.

[6] Cf. De pænitentia, VII, 5.

[7] Cap. XXI.

[8] Discorsi ascetici (III Coll.), XII.

[9] Discorsi ascetici (I Coll.), XXXIV
(versão grega).

[10] Cf. FF 110.

[11] Cap. XXI.

Sexta-feira Santa, 29 de março de
2024 (Via Sacra)

Introdução

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html#_ftnref11


Senhor Jesus, olhamos para a vossa
cruz e compreendemos que destes
tudo por nós. Dedicamo-Vos este
tempo. Queremos passá-lo ao pé de
Vós, que rezastes desde o Getsémani
até ao Calvário. No Ano de Oração,
unimo-nos ao vosso caminho de
oração.

Evangelho segundo São Marcos (14,
32-37)

Chegaram a uma propriedade
chamada Getsémani (…). Tomando
consigo Pedro, Tiago e João, começou
a sentir pavor e a angustiar-Se. E
disse-lhes: «(...) Ficai aqui e vigiai».
Adiantando-Se um pouco, caiu por
terra e orou (…): «Abbá, Pai! Tudo Te
é possível; afasta de Mim este cálice!
Mas não se faça o que Eu quero, e sim
o que Tu queres». Depois, foi ter com
os discípulos, encontrou-os a dormir e
disse a Pedro: «(…) Nem uma hora
pudeste vigiar!»



Senhor, preparastes com a oração
cada uma das vossas jornadas e
agora, no Getsémani, preparais a
Páscoa. Abbá, Pai! Tudo Te é possível
– dizeis Vós –, porque a oração é
antes de tudo diálogo e intimidade;
mas é também luta e súplica: afasta
de Mim este cálice! E é abandono e
oferta: mas não se faça o que Eu
quero, e sim o que Tu queres. Assim,
em oração, entrastes pela porta
estreita do nosso sofrimento e
atravessaste-la profundamente.
Sentistes medo e angústia (cf. Mc 14,
33): medo diante da morte, angústia
sob o peso do nosso pecado que
experimentastes sobre Vós, enquanto
Vos invadia uma amargura infinita.
Mas, no apogeu da luta, rezastes
«mais instantemente» (Lc 22, 44):
assim transformastes a veemência do
sofrimento em oferta de amor.

Uma coisa apenas nos pedistes: ficar
convosco, vigiar. Não nos pedis o
impossível, mas a proximidade. No



entanto, quantas vezes me distanciei
de Vós! Quantas vezes, como os
discípulos, em vez de vigiar dormi,
quantas vezes não tive tempo ou
vontade de rezar porque cansado,
anestesiado pelas comodidades,
ensonado na alma. Jesus, repeti
novamente para mim, para nós,
vossa Igreja: «Levantai-vos e
orai» (Lc 22, 46). Acordai-nos,
Senhor, despertai-nos do torpor do
coração, porque também hoje,
sobretudo hoje, precisais da nossa
oração.

1. Jesus é condenado à morte

O Sumo Sacerdote ergueu-se no meio
da assembleia e interrogou Jesus:
«Não respondes nada ao que estes
testemunham contra Ti?» Mas Ele
continuava em silêncio e nada
respondia. (…) Pilatos interrogou-o de
novo, dizendo: «Não respondes nada?
Vê de quantas coisas és acusado!»
Mas Jesus nada mais respondeu, de



modo que Pilatos estava estupefacto
(Mc 14, 60-61; 15, 4-5).

Jesus, sois a vida, e acabais
condenado à morte; sois a verdade, e
suportastes um processo cheio de
falsidades. Mas por que não
reclamais? Por que não levantais a
voz e explicais as vossas razões? Por
que não refutais os eruditos e os
poderosos, como sempre fizestes com
tanto sucesso? A vossa reação é
surpreendente, Jesus: no momento
decisivo, não falais; calais-Vos.
Porque, quanto mais forte é o mal,
mais radical é a vossa resposta. E a
vossa resposta é o silêncio. Mas o
vosso silêncio é fecundo: é oração, é
mansidão, é perdão, é o caminho
para redimir do mal, para converter
o que sofreis num dom que ofereceis.
Jesus, dou-me conta de Vos conhecer
pouco, porque não conheço
suficientemente o vosso silêncio;
porque no frenesim de correr e
fazer, absorvido pelas coisas, tomado



pelo medo de não continuar a figurar
ou pela mania de me pôr no centro,
não encontro tempo para parar e
ficar convosco: para Vos deixar agir a
Vós, Palavra do Pai que trabalhais no
silêncio. Jesus, o vosso silêncio mexe
comigo: ensina-me que a oração não
nasce dos lábios que se movem, mas
dum coração que sabe permanecer à
escuta: porque rezar é fazer-se dócil
à vossa Palavra, é adorar a vossa
presença.

Rezemos dizendo: Falai ao meu
coração, Jesus

Vós que respondeis ao
mal com o bem

Falai ao meu
coração,
Jesus

Vós que extinguis o
clamor com a
mansidão

Falai ao meu
coração,
Jesus

Vós que detestais a
crítica e as
lamentações

Falai ao meu
coração,
Jesus



Vós que me conheceis
intimamente

Falai ao meu
coração,
Jesus

Vós que me tendes
mais amor do que me
amo eu próprio

Falai ao meu
coração,
Jesus

2. Jesus carrega a cruz

Subindo ao madeiro,

Ele levou os nossos pecados no seu
corpo,

para que, mortos para o pecado,

vivamos para a justiça:

pelas suas chagas fomos curados (1
Ped 2, 24).

Jesus, também nós carregamos
cruzes, às vezes muito pesadas: uma
doença, um acidente, a morte dum
ente querido, uma desilusão afetiva,
um filho que anda perdido, o
emprego que falta, uma ferida



interior que não cura, o fracasso
dum projeto, a milésima expetativa
para nada... Jesus, como se faz então
para rezar? Como fazer quando me
sinto esmagado pela vida, quando
um fardo me pesa no coração,
quando estou sob pressão e já não
tenho força para reagir? A vossa
resposta reside numa proposta:
«Vinde a Mim, todos os que estais
cansados e oprimidos, que Eu hei de
aliviar-vos» (Mt 11, 28). Vir a Vós…
mas eu fecho-me em mim: passo e
repasso, sinto pena de mim mesmo,
afundo na condição de vítima, um
campeão de negatividade. Vinde a
Mim: dizê-lo, não foi suficiente!
Então vindes ao nosso encontro e
carregais aos ombros a nossa cruz,
para nos tirar de cima o seu peso.
Desejais que lancemos sobre Vós
fadigas e preocupações, pois quereis
que nos sintamos livres e amados em
Vós. Obrigado, Jesus! Uno a minha
cruz à vossa, trago-Vos o meu
cansaço e as minhas misérias, lanço



sobre Vós todos os pesos do meu
coração.

Rezemos dizendo: Venho a Vós,
Senhor

Com a minha história
Venho a
Vós, Senhor

Com as minhas
canseiras

Venho a
Vós, Senhor

Com as minhas
limitações e
fragilidades

Venho a
Vós, Senhor

Com os meus temores
Venho a
Vós, Senhor

Depondo toda a
confiança no vosso
amor

Venho a
Vós, Senhor

3. Jesus cai pela primeira vez

Em verdade, em verdade vos digo: se
um grão de trigo, lançado à terra, não
morrer, fica ele só; mas, se morrer, dá
muito fruto (Jo 12, 24).



Caístes, Jesus! Em que pensais, como
rezais com a face no pó? Mas
sobretudo o que é que Vos dá a força
para Vos levantardes? Enquanto
estais com o rosto por terra, não
podendo já ver o céu, imagino-Vos a
repetir no coração: Pai, que estais nos
céus. O olhar amoroso do Pai, que
pousa sobre Vós, é a vossa força. Mas
imagino também que, enquanto
beijais a terra árida e fria, estejais a
pensar no homem, tirado da terra, a
pensar em nós, que estamos no
centro do vosso coração; e repitais as
palavras do vosso Testamento: «Isto é
o meu corpo, que vai ser entregue
por vós» (Lc 22, 19). O amor do Pai
por Vós, e o vosso por nós. O amor:
aqui está a mola que Vos faz levantar
e prosseguir. Porque, quem ama, não
fica por terra, recomeça; quem ama,
não se cansa, corre; quem ama, voa.
Jesus, peço-Vos sempre muitas coisas,
mas só preciso duma: saber amar.
Cairei na vida, mas, com o amor,
poderei levantar-me e continuar



para diante, como fizestes Vós, que
sois perito em quedas. De facto a
vossa vida foi um cair contínuo ao
nosso encontro: de Deus para
homem, de homem para servo, de
servo para crucificado, até ao
túmulo; caístes na terra como
semente que morre; caístes para nos
reerguer da terra e levar para o Céu.
Vós que levantais do pó e fazeis
renascer a esperança, dai-me forças
para amar e recomeçar.

Rezemos dizendo: Jesus, dai-me a
força de amar e recomeçar

Quando prevalece
a desilusão

Jesus, dai-me a
força de amar e
recomeçar

Quando caiem
sobre mim os juízos
dos outros

Jesus, dai-me a
força de amar e
recomeçar

Quando nada
funciona e me
torno impaciente

Jesus, dai-me a
força de amar e
recomeçar



Quando sinto que
não aguento mais

Jesus, dai-me a
força de amar e
recomeçar

Quando me oprime
o pensamento de
que nada mudará

Jesus, dai-me a
força de amar e
recomeçar

4. Jesus encontra sua mãe

Então Jesus, ao ver ali ao pé a sua
mãe e o discípulo que Ele amava, disse
(...) ao discípulo: «Eis a tua mãe!» E,
desde aquela hora, o discípulo
acolheu-a como sua (Jo 19, 26-27).

Jesus, os vossos abandonaram-Vos,
Judas traiu-Vos, Pedro renegou-Vos:
ficastes sozinho com a cruz. Mas está
lá a vossa mãe. Não são necessárias
palavras, bastam os seus olhos, que
sabem enfrentar o sofrimento e
ocupar-se dele. Jesus, no olhar de
Maria cheio de lágrimas e de luz,
encontrais a memória da ternura,
das carícias, dos braços amorosos
que sempre Vos acolheram e



sustentaram. O olhar materno é o
olhar da memória, que nos
fundamenta no bem. Não se pode
prescindir duma mãe que nos traz ao
mundo, mas também não podemos
prescindir duma mãe que nos ponha
direitos, no mundo. Vós o sabeis e, da
cruz, dais-nos a vossa própria mãe. 
Eis a tua mãe – dizeis ao discípulo, a
cada um de nós: depois da Eucaristia,
dais-nos Maria, a dádiva extrema
antes de morrer. Jesus, no vosso
caminho, serviu-Vos conforto a
recordação do seu amor; também o
meu caminho precisa de se fundar
na memória do bem. Dou-me conta,
porém, que a minha oração é pobre
de memória: rápida, apressada, uma
lista de necessidades para hoje e
amanhã. Maria, detende a minha
corrida! Ajudai-me a fazer memória:
a guardar a graça, a lembrar o
perdão e os prodígios de Deus, a
reavivar o primeiro amor, a saborear
as maravilhas da providência, a
chorar de gratidão.



Rezemos dizendo: Senhor, reavivai
em mim a recordação do vosso amor

Quando
reaparecem as
feridas do
passado

Senhor, reavivai
em mim a
recordação do
vosso amor

Quando extravio
o sentido e o fio
das coisas

Senhor, reavivai
em mim a
recordação do
vosso amor

Quando perco de
vista os dons que
recebi

Senhor, reavivai
em mim a
recordação do
vosso amor

Quando perco de
vista o dom que
sou

Senhor, reavivai
em mim a
recordação do
vosso amor

Quando me
esqueço de Vos
agradecer

Senhor, reavivai
em mim a
recordação do
vosso amor

5. Jesus é ajudado pelo Cireneu



Quando [os soldados] O iam
conduzindo, lançaram mão de um
certo Simão de Cirene, que voltava do
campo, e carregaram-no com a cruz,
para a levar atrás de Jesus (Lc 23, 26).

Jesus, quantas vezes, diante dos
desafios da vida, presumimos de os
superar sozinhos! Como é difícil
pedir uma mão, com medo de dar a
impressão de não estarmos à altura,
temos sempre a preocupação de bem
parecer e nos exibir! Não é fácil fiar-
se, e menos ainda entregar-se. Mas
quem reza sabe que é um
necessitado e Vós, Jesus, estais
habituado a entregar-Vos na oração.
Assim não desprezais a ajuda do
Cireneu. Expondes as vossas
fragilidades a ele, um homem
simples, um agricultor que volta do
campo. Obrigado porque, fazendo-
Vos amparar na necessidade, apagais
a imagem dum deus invulnerável e
distante. Não sois imóvel no poder,
mas invencível no amor, e ensinais-



nos que amar significa socorrer os
outros precisamente nisto: nas
fragilidades de que se envergonham.
Então as fragilidades transformam-se
em oportunidades. Assim aconteceu
ao Cireneu: a vossa fragilidade
mudou a sua vida; e um dia dar-se-á
conta de ter socorrido o seu
Salvador, ter sido redimido através
daquela cruz que levou. Para que a
minha vida também mude, peço-Vos,
Jesus: ajudai-me a baixar as defesas e
deixar-me amar por Vós,
precisamente no ponto onde tenho
mais vergonha de mim mesmo.

Rezemos dizendo: Curai-me, Jesus!

De toda a presunção de
autossuficiência

Curai-
me,
Jesus!

De pensar que consigo sem
Vós e sem os outros

Curai-
me,
Jesus!

Da mania do
perfeccionismo



Curai-
me,
Jesus!

Da relutância em entregar-
Vos as minhas misérias

Curai-
me,
Jesus!

Da pressa frente aos
necessitados que encontro
no caminho

Curai-
me,
Jesus!

6. Jesus é confortado pela Verónica
que Lhe enxuga o rosto

Bendito seja Deus (…) o Pai das
misericórdias e o Deus de toda a
consolação! Ele nos consola em toda a
nossa tribulação, para que também
nós possamos consolar aqueles que
estão em qualquer tribulação (…). Na
verdade, assim como abundam em
nós os sofrimentos de Cristo, também,
por meio de Cristo, é abundante a
nossa consolação (2 Cor 1, 3-5).

Jesus, muitos acompanham o
espetáculo bárbaro da vossa



execução e, sem Vos conhecer nem
conhecer a verdade, proferem
sentenças e condenações, lançando
sobre Vós infâmia e desprezo. O
mesmo acontece hoje, Senhor, e nem
sequer é preciso um cortejo
macabro: basta um teclado para
insultar e publicar sentenças. Mas,
enquanto muitos gritam e condenam,
abre caminho no meio da multidão
uma mulher. Não fala; age. Não
insulta; compadece-se. Vai
contracorrente: sozinha, com a
coragem da compaixão, arrisca por
amor, encontra forma de passar por
entre os soldados apenas para Vos
dar o conforto duma carícia no rosto.
O seu gesto passará à história, e é um
gesto de consolação. Quantas vezes
invoco a vossa consolação, Jesus! Mas
a Verónica lembra-me que também
Vós precisais da consolação: Vós, um
Deus próximo, pedis a minha
proximidade; Vós, meu consolador,
quereis ser consolado por mim.
Amor não amado, também hoje



procurais no meio da multidão
corações sensíveis ao vosso
sofrimento, à vossa amargura.
Procurais verdadeiros adoradores
que, em espírito e verdade (cf. Jo 4,
23), permaneçam convosco (cf. Jo 15),
Amor abandonado. Jesus, acendei em
mim o desejo de estar convosco, de
Vos adorar e consolar. E fazei que eu
seja, em vosso nome, consolação
para os outros.

Rezemos dizendo: Tornai-me
testemunha da vossa consolação

Deus de
misericórdia,
próximo de quem
tem o coração
ferido

Tornai-me
testemunha da
vossa
consolação

Deus de ternura,
que Vos comoveis
por nós

Tornai-me
testemunha da
vossa
consolação

Tornai-me
testemunha da



Deus de compaixão,
que detestais a
indiferença

vossa
consolação

Vós que ficais triste
quando aponto o
dedo contra os
outros

Tornai-me
testemunha da
vossa
consolação

Vós que não viestes
para condenar, mas
para salvar

Tornai-me
testemunha da
vossa
consolação

7. Jesus cai de novo sob o peso da
cruz

[O filho mais novo], caindo em si,
disse: (…) Levantar-me-ei, irei ter com
o meu pai e vou dizer-lhe: «Pai, pequei
(…)». E, levantando-se, foi ter com o
pai. Quando ainda estava longe, o pai
viu-o e, enchendo-se de compaixão,
correu a lançar-se-lhe ao pescoço e
cobriu-o de beijos. O filho disse-lhe:
«Pai, pequei (…); já não mereço ser
chamado teu filho». Mas o pai disse
(...): «Este meu filho estava morto e



reviveu, estava perdido e foi
encontrado» (Lc 15, 17-18.20-22.24).

Jesus, a cruz pesa! Carrega o peso da
derrota, do fracasso, da humilhação.
Compreendo-o quando me sinto
esmagado pelas coisas, metralhado
pela vida e incompreendido pelos
outros; quando sinto o peso excessivo
e enervante da responsabilidade e do
trabalho, quando estou comprimido
pelas garras da ansiedade, assaltado
pela melancolia, enquanto um
pensamento sufocante me vai
repetindo: não vais sair desta, desta
vez não te erguerás. Mas há pior.
Dou-me conta de tocar o fundo,
quando volto a cair no mesmo:
quando caio de novo nos meus erros,
nos meus pecados, quando me
escandalizo dos outros e depois
apercebo-me de que não sou
diferente. Não há nada pior do que
ficar desiludido consigo mesmo,
esmagado pelo sentimento de culpa.
Mas Vós, Jesus, caístes várias vezes



sob o peso da cruz, para estar perto
de mim quando volto a cair.
Convosco a esperança nunca acaba e,
depois de cada queda, levanto-me
outra vez, porque, quando erro, não
Vos cansais de mim, mas ainda mais
Vos aproximais. Obrigado por
esperardes por mim; obrigado
porque volto a cair tantas vezes e me
perdoais infinitas vezes: sempre.
Recordai-me que as quedas podem
tornar-se momentos cruciais no
caminho, porque me levam a
compreender a única coisa que
importa: que preciso de Vós. Jesus,
gravai no meu coração a certeza
mais importante: que só me levanto
verdadeiramente quando Vós me
levantais, quando me libertais dos
pecados. Porque a vida não
recomeça das minhas palavras, mas
do vosso perdão.

Rezemos dizendo: Levantai-me, Jesus!



Quando, paralisado
pela difidência, sinto
tristeza e desânimo

Levantai-
me, Jesus!

Quando vejo a minha
inadequação e me sinto
inútil

Levantai-
me, Jesus!

Quando prevalecem a
vergonha e o medo de
não conseguir

Levantai-
me, Jesus!

Quando me sinto
tentado a perder a
esperança

Levantai-
me, Jesus!

Quando esqueço que a
minha força está no
vosso perdão

Levantai-
me, Jesus!

8. Jesus encontra as mulheres de
Jerusalém

Seguiam Jesus uma grande multidão
de povo e umas mulheres que batiam
no peito e se lamentavam por Ele (Lc
23, 27).

Jesus, quem é que Vos segue até ao
fim pelo caminho da cruz? Não os



poderosos, que Vos esperam no
Calvário, nem os espetadores que
estão longe, mas as pessoas simples,
grandes aos vossos olhos e pequenas
aos do mundo. São as mulheres a
quem destes esperança: não têm voz,
mas fazem-se ouvir. Ajudai-nos a
reconhecer a grandeza das mulheres,
daquelas que foram fiéis e estiveram
perto de Vós na Páscoa, mas também
daquelas que ainda hoje são
descartadas, sofrendo ultrajes e
violências. Jesus, as mulheres que
encontrais batem no peito e choram
por Vós. Não choram por si mesmas,
mas por Vós; choram pelo mal e o
pecado do mundo. A sua oração feita
de lágrimas chega ao vosso coração.
E a minha oração sabe chorar?
Comovo-me diante de Vós,
crucificado por mim, diante do vosso
amor manso e ferido? Choro as
minhas falsidades e a minha
inconstância? À vista das tragédias
do mundo, o meu coração
permanece gelado ou enternece-se?



Como reajo à loucura da guerra, a
rostos de crianças que já não sabem
sorrir, a mães que as veem
desnutridas e famintas e não têm
mais lágrimas para derramar? Vós,
Jesus, chorastes por Jerusalém,
chorastes pela dureza do nosso
coração. Sacudi-me no meu íntimo,
dai-me a graça de chorar rezando e
de rezar chorando.

Rezemos dizendo: Jesus, enternecei o
meu coração endurecido

Vós que conheceis
os segredos do
coração

Jesus,
enternecei o
meu coração
endurecido

Vós que Vos
entristeceis face à
dureza dos ânimos

Jesus,
enternecei o
meu coração
endurecido

Vós que amais os
corações humildes
e contritos

Jesus,
enternecei o
meu coração
endurecido



Vós que enxugastes
com o perdão as
lágrimas de Pedro

Jesus,
enternecei o
meu coração
endurecido

Vós que
transformais o
choro em canto

Jesus,
enternecei o
meu coração
endurecido

9. Jesus é despojado das suas vestes

«Senhor, quando foi que Te vimos com
fome e Te demos de comer, ou com
sede e Te demos de beber? Quando Te
vimos peregrino e Te recolhemos, ou
nu e Te vestimos? E quando Te vimos
doente ou na prisão, e fomos visitar-
Te?» E o Rei vai dizer-lhes, em
resposta: «Em verdade vos digo:
Sempre que fizestes isto a um destes
meus irmãos mais pequeninos, a Mim
mesmo o fizestes» (Mt 25, 37-40).

Jesus, estas palavras disseste-las
antes da Paixão. Agora compreendo a
vossa insistência em identificar-Vos



com os necessitados: Vós estivestes
encarcerado; Vós sois tratado como
estrangeiro, levado até fora da cidade
para ser crucificado; Vós estais nu,
despojado das vestes; Vós, doente e
ferido; Vós, sedento na cruz e
faminto de amor. Fazei que Vos veja
nos atribulados e veja os atribulados
em Vós, porque Vós estais neles, em
quem é despojado de dignidade, nos
cristos humilhados pela prepotência
e a injustiça, por lucros iníquos
obtidos à custa dos outros na
indiferença geral. Olho para Vós,
Jesus, despojado das vestes, e
compreendo que me convidais a
despojar-me de tantas
exterioridades. Porque Vós não
olhais para as aparências, mas para o
coração. E não quereis uma oração
estéril, mas caritativamente fecunda.
Deus despido, desnudai-me também
a mim. Porque é fácil falar, mas será
que Vos amo de verdade nos pobres,
a vossa carne ferida? Rezo por quem
está despojado de dignidade? Ou



rezo apenas para acudir às minhas
necessidades e rodear-me de
segurança? Jesus, a vossa verdade
desnuda-me e leva-me a centrar no
que importa: Vós crucificado e os
irmãos crucificados. Dai-me a graça
de o compreender agora, para não
ser encontrado despojado de amor
quando me apresentar diante de Vós.

Rezemos dizendo: Despojai-me,
Senhor Jesus!

Do apego às aparências
Despojai-
me, Senhor
Jesus!

Da couraça da
indiferença

Despojai-
me, Senhor
Jesus!

De julgar que não toca
a mim socorrer os
outros

Despojai-
me, Senhor
Jesus!

Dum culto feito de
respeitabilidade e
exterioridade

Despojai-
me, Senhor
Jesus!



Da convicção de que a
vida corre bem, se eu
estiver bem

Despojai-
me, Senhor
Jesus!

10. Jesus é pregado na cruz

Quando chegaram ao lugar chamado
Calvário, crucificaram-No a Ele e aos
malfeitores, um à direita e outro à
esquerda. Jesus dizia: «Perdoa-lhes,
Pai, porque não sabem o que
fazem» (Lc 23, 33-34).

Jesus, trespassam-Vos braços e pés
com cravos, dilacerando-Vos as
carnes; mas é agora, quando o
sofrimento físico é mais atroz, que
brota dos vossos lábios a oração
impossível: perdoais a quem Vos está
cravando os pregos nos pulsos. E não
apenas uma vez mas muitas, como
recorda o Evangelho com esta forma
verbal que indica uma ação repetida:
dizíeis «Perdoa-lhes, Pai…».
Convosco, Jesus, também eu posso
encontrar a coragem de escolher o



perdão, que liberta o coração e
relança a vida. E, Senhor, não Vos
basta perdoar-nos, quereis também
desculpar-nos diante do Pai: não
sabem o que fazem. Assumis a nossa
defesa, fazeis-Vos nosso advogado,
intercedeis por nós. Agora que as
vossas mãos, com que abençoáveis e
curáveis, estão pregadas, e que os
vossos pés, com que leváveis a boa
nova, já não podem caminhar, agora,
na impotência, revelais-nos a
omnipotência da oração. No cimo do
Gólgota, manifestais-nos a
sublimidade da oração de
intercessão, que salva o mundo.
Jesus, que eu reze não só por mim e
pelos meus entes queridos, mas
também por quem não me quer bem
e me faz mal; que eu reze, segundo os
desejos do vosso coração, por quem
vive longe de Vós; que eu reze para
reparar e interceder em favor de
quantos, ignorando-Vos, não
conhecem a alegria de Vos amar e ser
perdoados por Vós.



Rezemos dizendo: Pai, tende
misericórdia de nós e do mundo
inteiro

Pela dolorosa
paixão de Jesus

Pai, tende
misericórdia de
nós e do mundo
inteiro

Pelo poder das
suas chagas

Pai, tende
misericórdia de
nós e do mundo
inteiro

Pelo seu perdão
na cruz

Pai, tende
misericórdia de
nós e do mundo
inteiro

Por quantos
perdoam por
vosso amor

Pai, tende
misericórdia de
nós e do mundo
inteiro

Por intercessão de
quantos creem,
adoram, esperam
e Vos amam

Pai, tende
misericórdia de
nós e do mundo
inteiro



11. Jesus grita o seu abandono

Desde o meio-dia até às três da tarde,
as trevas envolveram toda a terra.
Cerca das três horas da tarde, Jesus
clamou com voz forte: «Eli, Eli, lemà
sabactàni?», isto é, «Meu Deus, meu
Deus, porque Me abandonaste?» (Mt
27, 45-46).

Jesus, eis a oração inaudita! Gritais
ao Pai o vosso abandono. Vós, Deus
do céu, não trovejais respostas, mas
perguntais porquê? No auge da
Paixão, sentis a distância do Pai; e já
nem O chamais Pai – como sempre –,
mas Deus, como se já não
conseguísseis identificar o seu rosto.
Por que é que sucede isto? Para
mergulhardes até ao fundo no
abismo do nosso sofrimento. Fizeste-
lo por mim, para que, quando vir
apenas escuridão, quando
experimentar o colapso das certezas
e o naufrágio da vida, já não me sinta
só, mas acredite que Vós estais lá



comigo: Vós, Deus da comunhão, que
experimentais o abandono para não
mais me deixar refém da solidão.
Quando gritastes o vosso porquê,
fizeste-lo com um Salmo: assim
trouxestes à oração a desolação mais
extrema. Eis o que se deve fazer nas
tempestades da vida: em vez de calar
e guardar dentro, gritar por Vós.
Glória a Vós, Senhor Jesus, porque
não fugistes da minha confusão, mas
viveste-la profundamente; louvor e
glória a Vós que, assumindo todas as
distâncias, fizestes-Vos próximo de
quem está mais longe de Vós. E, na
escuridão dos meus porquês,
encontro-Vos a Vós, Jesus, luz na
noite. E, no grito de tantas pessoas
sozinhas e excluídas, oprimidas e
abandonadas, revejo-Vos a Vós, meu
Deus: fazei que Vos reconheça e Vos
ame.

Rezemos dizendo: Jesus, fazei que Vos
reconheça e vos ame



Nas crianças não
nascidas e nas
abandonadas

Jesus, fazei
que Vos
reconheça e
vos ame

Em tantos jovens à
espera de alguém
que ouça o seu grito
de dor

Jesus, fazei
que Vos
reconheça e
vos ame

Nos inúmeros idosos
descartados

Jesus, fazei
que Vos
reconheça e
vos ame

Nos presos e em
quem vive sozinho

Jesus, fazei
que Vos
reconheça e
vos ame

Nos povos mais
explorados e
esquecidos

Jesus, fazei
que Vos
reconheça e
vos ame

12. Jesus morre entregando-Se ao
Pai e dando ao bom ladrão o
Paraíso



[Um dos malfeitores crucificado]
disse: «Jesus, lembra-Te de mim
quando estiveres no teu Reino». Ele
respondeu-lhe: «Em verdade te digo:
hoje estarás comigo no Paraíso». (…)
Dando um forte grito, Jesus exclamou:
«Pai, nas tuas mãos entrego o meu
espírito». Dito isto, expirou (Lc 23,
42-43.46).

Jesus, um malfeitor no Paraíso!!! Ele
confia-Se a Vós, e Vós O confiais
juntamente convosco ao Pai. Deus do
impossível, dum ladrão fazeis um
santo. Mais: no Calvário, mudais o
curso da história. Fazeis da cruz,
emblema do suplício, o ícone do
amor; do muro da morte, uma ponte
para a vida. Transformais as trevas
em luz, a separação em comunhão, o
sofrimento em dança, e o próprio
túmulo – última estação da vida – no
ponto de partida da esperança. Mas
estas inversões, realizai-las connosco,
nunca sem nós. Jesus, lembrai-Vos de
mim: esta oração sincera permitiu-



Vos fazer maravilhas na vida daquele
malfeitor. Força inaudita da oração.
Às vezes penso que a minha oração
não seja ouvida, mas o essencial é
perseverar, ter constância, recordar-
se de Vos dizer: «Jesus, lembrai-Vos
de mim». Lembrai-Vos de mim e o
meu mal já não será última paragem,
mas um recomeço. Lembrai-Vos, isto
é, colocai-me de novo no vosso
coração, mesmo quando me afastar,
quando me perder na roda da vida
que gira loucamente. Lembrai-Vos de
mim, Jesus, porque ser recordado
por Vós – assim no-lo mostra o bom
ladrão – é entrar no Paraíso.
Sobretudo lembrai-me, Jesus, que a
minha oração pode mudar a história.

Rezemos dizendo: Jesus, lembrai-Vos
de mim

Quando a esperança
se desvanece e reina a
desilusão

Jesus,
lembrai-Vos
de mim



Quando sou incapaz
de tomar uma decisão

Jesus,
lembrai-Vos
de mim

Quando perco a fé em
mim e nos outros

Jesus,
lembrai-Vos
de mim

Quando perco de vista
a grandeza do vosso
amor

Jesus,
lembrai-Vos
de mim

Quando penso que
minha oração seja
inútil

Jesus,
lembrai-Vos
de mim

13. Jesus é descido da cruz e posto
nos braços de Maria

Simeão (...) disse a Maria, sua mãe:
«Este menino está aqui para queda e
ressurgimento de muitos em Israel e
para ser sinal de contradição; uma
espada trespassará a tua alma» (Lc 2,
34-35).

Maria, depois do vosso «sim», o
Verbo fez-Se carne no vosso ventre;
agora, reclinada sobre o vosso



ventre, está a sua carne torturada:
aquele menino que trazíeis nos
braços é um cadáver dilacerado. E
todavia, agora no momento mais
doloroso, resplandece a vossa oferta:
uma espada trespassa-Vos a alma e a
vossa oração continua a ser um
«sim» a Deus. Maria, nós somos
pobres de «sins e ricos de «ses»: se
tivesse tido pais melhores, se tivesse
sido mais compreendido e amado, se
a minha carreira tivesse corrido
melhor, se não tivesse havido aquele
problema, se eu ao menos deixasse
de sofrer, se Deus me ouvisse... Ao
perguntar-nos perpetuamente pelo
porquê das coisas, sentimos
dificuldade em viver o presente com
amor. Vós teríeis muitos «ses» para
dizer a Deus, mas ainda dizeis «sim».
Forte na fé, acreditais que o
sofrimento, permeado pelo amor,
produz frutos de salvação; que o
sofrimento com Deus não tem a
última palavra. E, enquanto segurais
nos braços Jesus inanimado, ressoam



em Vós as últimas palavras que Ele
Vos dirigiu: Eis o teu filho. Mãe, sou
eu aquele filho! Acolhei-me nos
vossos braços e debruçai-Vos sobre
as minhas feridas. Ajudai-me a dizer
«sim» a Deus, «sim» ao amor. Mãe de
piedade, vivemos num tempo cruel e
precisamos de compaixão: Vós, terna
e forte, ungi-nos de mansidão:
dissolvei as resistências do coração e
os nós da alma.

Rezemos dizendo: Tomai-me pela
mão, Maria

Quando cedo a
recriminações e a fazer
a vítima

Tomai-me
pela mão,
Maria

Quando deixo de lutar
aceitando conviver com
as minhas falsidades

Tomai-me
pela mão,
Maria

Quando vou adiando e
não encontro a coragem
de dizer «sim» a Deus

Tomai-me
pela mão,
Maria



Quando sou indulgente
comigo mesmo e
inflexível com os outros

Tomai-me
pela mão,
Maria

Quando quero que a
Igreja e o mundo
mudem, mas eu não
mudo

Tomai-me
pela mão,
Maria

14. Jesus é colocado no túmulo de
José de Arimateia

Ao cair da tarde, veio um homem rico
de Arimateia, chamado José; que
também se tornara discípulo de Jesus.
Foi ter com Pilatos e pediu-lhe o corpo
de Jesus. (...) José tomou o corpo,
envolveu-o num lençol limpo e
depositou-o num túmulo novo, que
tinha mandado talhar na rocha (Mt
27, 57-60).

José: o nome que juntamente com o
de Maria está no alvorecer do Natal,
marca também a aurora da Páscoa.
José de Nazaré sonhou e
corajosamente levou Jesus para O



salvar de Herodes; tu, José de
Arimateia, tomas o corpo d’Ele, sem
saber que um sonho impossível e
maravilhoso se vai realizar lá
mesmo, no túmulo que deste a Cristo
quando pensavas que Ele não
poderia fazer mais nada por ti. Ao
contrário, é mesmo verdade que toda
a dádiva feita a Deus recebe uma
recompensa maior. José de
Arimateia, és o profeta da coragem
ousada. Para dar o teu dom a um
morto, vais ter com o temido Pilatos
e fazes-lhe um pedido, para poderes
oferecer a Jesus o túmulo que fizeras
construir para ti. O teu pedido é
tenaz, e às palavras seguem-se as
obras. Tu, José, recordas-nos que a
oração insistente dá fruto e atravessa
até a escuridão da morte; que o amor
não fica sem resposta, mas oferece
novos começos. O teu túmulo – único
na história – será fonte de vida: era
novo, há pouco escavado na rocha. E
eu, o que dou de novo a Jesus nesta
Páscoa? Um pouco de tempo para



estar com Ele? Um pouco de amor
para os outros? Os meus medos e as
minhas misérias sepultadas, que
Cristo espera lhe sejam oferecidos
como fizeste tu com o túmulo? Será
verdadeiramente Páscoa se der algo
de meu Àquele que por mim deu a
sua vida: pois é dando que se recebe;
a vida é encontrada quando se perde,
e é possuída quando se dá.

Rezemos dizendo: Tende piedade,
Senhor

De mim, preguiçoso
para me converter

Tende
piedade,
Senhor

De mim, que gosto
muito de receber e
pouco de dar

Tende
piedade,
Senhor

De mim, incapaz de me
render ao vosso amor

Tende
piedade,
Senhor

De nós, prontos a servir-
nos das coisas, mas

Tende
piedade,
Senhor



lentos em servir os
outros

Do nosso mundo,
infestado pelos túmulos
do egoísmo

Tende
piedade,
Senhor

Invocação final (do nome de Jesus,
14 vezes)

Senhor, nós Vos suplicamos como
aqueles necessitados, frágeis e
doentes do Evangelho que Vos
invocavam com a palavra mais
simples e familiar, isto é, com o vosso
nome.

Jesus, o vosso nome salva, porque
Vós sois a nossa salvação.

Jesus, sois a minha vida e, para não
perder o rumo no caminho, preciso
de Vós, que perdoais e ergueis, que
curais o meu coração e dais sentido
ao meu sofrimento.

Jesus, tomastes sobre Vós o meu mal
e, da cruz, não me acusais, mas



abraçais-me; Vós, manso e humilde
de coração, curai-me do rancor e do
ressentimento, libertai-me da
suspeita e da desconfiança.

Jesus, olho para Vós na cruz e vejo
escancarar-se diante dos meus olhos
o amor, sentido do meu ser e meta do
meu caminho: ajudai-me a amar e a
perdoar, a superar a impaciência e a
indiferença, a não me lamentar.

Jesus, na cruz tivestes sede, e é sede
do meu amor e da minha oração;
precisais disso para realizar
plenamente os vossos projetos de
bem e de paz.

Jesus, agradeço-Vos por todos aqueles
que respondem ao vosso convite e
são perseverantes na oração, têm a
coragem de acreditar e a constância
para avançar nas dificuldades.

Jesus, apresento-Vos os pastores do
vosso povo santo: a sua oração
sustenta o rebanho; que eles



encontrem tempo para estar diante
de Vós, conformem o seu coração ao
vosso.

Jesus, bendigo-Vos pelas
contemplativas e os contemplativos,
cuja oração, escondida do mundo e
agradável a vossos olhos, guarde a
Igreja e a humanidade.

Jesus, trago à vossa presença as
famílias e as pessoas que rezaram
esta noite nas suas casas, os idosos,
especialmente os que estão sozinhos,
os doentes, joias da Igreja que unem
os seus sofrimentos ao vosso.

Jesus, que esta oração de intercessão
alcance as irmãs e os irmãos que, em
muitas partes do mundo, sofrem
perseguições por causa do vosso
nome; aqueles que sofrem o drama
da guerra e quantos, com a força que
lhes vem de Vós, carregam cruzes
pesadas.



Jesus, com a vossa cruz fizestes de
todos nós um só: uni os crentes em
comunhão, infundi sentimentos
fraternos e pacientes, ajudai-nos a
colaborar e a caminhar juntos;
guardai a Igreja e o mundo na paz.

Jesus, juiz santo que me chamareis
pelo nome, livrai-me dos juízos
temerários, da crítica e das palavras
violentas e ofensivas.

Jesus, antes de morrer dissestes
«tudo está consumado» (Jo 19, 30).
Incompleto como estou, não poderei
dizer o mesmo; mas confio em Vós,
porque sois a minha esperança, a
esperança da Igreja e do mundo.

Jesus, quero dizer-Vos ainda uma
palavra e ficar repetindo-a: obrigado!
Obrigado, meu Senhor e meu Deus.



Sábado Santo, 30 de março de 2024
(Vigília Pascal)

As mulheres vão ao túmulo às
primeiras luzes do alvorecer, mas
dentro delas conservam a escuridão
da noite. Embora estejam a caminho,
continuam ainda paradas: o seu
coração ficou aos pés da cruz.
Anuviadas pelas lágrimas de Sexta-
Feira Santa, estão paralisadas pelo
sofrimento, estão fechadas na
sensação que tudo acabou, foi
colocada uma pedra sobre o caso
Jesus. E é precisamente uma pedra a
dar-lhes que pensar. De facto,
perguntam-se: «Quem nos irá tirar a
pedra da entrada do sepulcro?» (Mc
16, 3). Mas, quando chegam ao local,
será a força surpreendente da Páscoa
a maravilhá-las: «Olharam – diz o
texto – e viram que a pedra tinha
sido rolada para o lado; e era muito
grande» (Mc 16,4).



Detenhamo-nos, queridos irmãos e
irmãs, nestes dois momentos que nos
levam à alegria inaudita da Páscoa:
num primeiro momento, as mulheres
perguntam-se, angustiadas, quem
faria rolar a pedra; mas depois, no
segundo momento, erguendo os
olhos, veem que aquela já tinha sido
rolada.

Antes de mais nada – primeiro
momento – temos a pergunta que
preocupa o seu coração lacerado pelo
sofrimento: quem nos fará rolar a
pedra do sepulcro? Aquela pedra
representava o fim da história de
Jesus, sepultado na noite da morte.
Ele, a vida que veio ao mundo, foi
morto; Ele, que manifestou o amor
misericordioso do Pai, não recebeu
compaixão; Ele, que aliviou os
pecadores do peso da condenação,
foi condenado à cruz. O Príncipe da
Paz, que libertara uma adúltera da
fúria violenta das pedras, jaz
sepultado no interior duma grande



pedra. Aquele maciço, obstáculo
intransponível, era o símbolo do que
as mulheres levavam no coração, ou
seja, o fim da sua esperança: tudo se
despedaçara contra ele, com o
mistério sombrio dum sofrimento
dramático que impedia a realização
dos seus sonhos.

Irmãos e irmãs, o mesmo pode
acontecer conosco também. Às vezes
sentimos que uma pedra tumular foi
pesadamente instalada à entrada do
nosso coração, sufocando a vida,
extinguindo a confiança,
encarcerando-nos no sepulcro dos
medos e amarguras, bloqueando o
caminho para a alegria e a
esperança. São «maciços da morte»; e
encontramo-los, ao longo do
caminho, em todas as experiências e
situações que nos roubam o
entusiasmo e a força para avançar:
nos sofrimentos que nos afetam e na
morte de pessoas queridas, que
deixam em nós vazios incuráveis;



encontramo-los nos fracassos e
medos que nos impedem de fazer as
coisas boas que temos no coração;
encontramo-los em todos os
isolamentos que abrandam os nossos
impulsos de generosidade, não
permitindo abrir-nos ao amor;
encontramo-los nos muros de
borracha do egoísmo – são
verdadeiramente muros de borracha
– egoísmo e indiferença, que
impedem o compromisso de
construir cidades e sociedades mais
justas e à medida do homem;
encontramo-los em todos os anseios
de paz sufocados pela crueldade do
ódio e pela ferocidade da guerra.
Quando se experimentam estas
desilusões, apodera-se de nós a
sensação de que muitos sonhos
acabarão por ser desfeitos,
perguntando-nos, angustiados, a nós
mesmos: quem nos rolará a pedra do
sepulcro?



E, contudo, essas mesmas mulheres
que tinham a escuridão no coração
dão-nos testemunho de algo
extraordinário: erguendo os olhos,
viram que a pedra já tinha sido
rolada, embora fosse muito grande.
Aqui está a Páscoa de Cristo, aqui
está a força de Deus: a vitória da vida
sobre a morte, o triunfo da luz sobre
as trevas, o renascimento da
esperança por entre os escombros do
fracasso. Foi o Senhor, o Deus do
impossível, que, para sempre, rolou a
pedra para o lado e começou a abrir
os nossos corações, a fim de não
acabar a esperança. Por isso
devemos também nós elevar os olhos
para Ele.

Então – segundo momento –, 
levantamos o olhar para Jesus: depois
de ter assumido a nossa
humanidade, Ele desceu aos abismos
da morte e atravessou-os com a força
da sua vida divina, descerrando uma
fresta infinita de luz para cada um de



nós. Ressuscitado pelo Pai na sua
carne, na nossa carne, com a força do
Espírito Santo abriu uma nova
página para o género humano. A
partir de então, se deixarmos Jesus
tomar-nos pela mão, nenhuma
experiência de fracasso e sofrimento,
por mais que nos doa, poderá ter a
última palavra sobre o sentido e o
destino da nossa vida. A partir de
então, se nos deixarmos agarrar pelo
Ressuscitado, nenhuma derrota,
nenhum sofrimento, nenhuma morte
poderá deter o nosso caminho rumo
à plenitude da vida. A partir de
então, «nós, cristãos, digamos que
esta história (...) tem sentido, um
sentido que tudo abrange, um
sentido que já não está contaminado
pelo absurdo e a obscuridade (...), um
sentido que chamamos Deus (...).
Para Ele, confluem todas as águas da
nossa transformação; estas não
afundam nos abismos do nada e do
absurdo (...), porque o seu sepulcro
está vazio e Ele, que estava morto,



manifestou-Se como o vivente» (K.
Rahner, O que é a ressurreição? 
Meditações sobre a Sexta-Feira Santa
e sobre a Páscoa, Brescia 2005, 33-35).

Irmãos e irmãs, Jesus é a nossa
Páscoa, Ele é aquele que nos faz
passar das trevas para a luz, que Se
uniu a nós para sempre e nos salva
dos abismos do pecado e da morte,
arrastando-nos no ímpeto luminoso
do perdão e da vida eterna. Irmãos e
irmãs, levantemos o olhar para Ele,
acolhamos Jesus, Deus da vida, nas
nossas vidas, renovemos-Lhe hoje o
nosso «sim» e nenhum maciço
poderá sufocar-nos o coração,
nenhum sepulcro poderá encerrar a
alegria de viver, nenhum fracasso
será capaz de nos lançar no
desespero. Irmãos e irmãs,
levantemos o olhar para Ele e
peçamos-Lhe que a força da sua
ressurreição role para o lado as
pedras que nos oprimem a alma.
Levantemos o olhar para Ele, o



Ressuscitado, e caminhemos na
certeza de que, no fundo obscuro das
nossas expetativas e das nossas
mortes, já está presente a vida eterna
que Ele veio trazer.

Irmã, irmão, que o teu coração possa
explodir de júbilo nesta noite, nesta
noite santa! Juntos, cantemos a
ressurreição de Jesus: «Cantai-O,
cantai-O todos, rios e planícies,
desertos e montanhas (...), cantai o
Senhor da vida que surge do túmulo,
mais brilhante que mil sóis. Povos
dilacerados pelo mal e atingidos pela
injustiça, povos sem lugar, povos
mártires, afastai nesta noite os
cantores do desespero. O Homem das
Dores já não está em cativeiro: abriu
uma brecha no muro; apressa-Se a
vir ter convosco. Nasça nas trevas o
grito inesperado: está vivo,
ressuscitou! E vós, irmãos e irmãs,
pequenos e grandes (...), vós que
estais imersos na fadiga de viver, vós
que vos sentis indignos de cantar (...),



oxalá uma nova chama atravesse o
vosso coração, um frescor novo
permeie a vossa voz. É a Páscoa do
Senhor, irmãos e irmãs, é a festa dos
viventes» (J-Y. Quellec, Deus voltado
para norte, Ottignies 1998, 85-86).

Domingo de Páscoa, 31 de março
de 2024 ("Urbi et Orbi")

Queridos irmãos e irmãs, Feliz
Páscoa!

Hoje ressoa em todo o mundo o
anúncio que partiu de Jerusalém há
dois mil anos: "Jesus de Nazaré, o
crucificado, ressuscitou!" (cf. Mc 16,
6).

A Igreja revive o espanto das
mulheres que foram ao sepulcro na
madrugada do primeiro dia da
semana. O túmulo de Jesus tinha sido
fechado com uma grande pedra; e



assim, ainda hoje, pedras pesadas,
demasiadamente pesadas, fecham as
esperanças da humanidade: a pedra
da guerra, a pedra das crises
humanitárias, a pedra das violações
dos direitos humanos, a pedra do
tráfico de pessoas e outras. Nós
também, como as mulheres
discípulas de Jesus, perguntamo-nos
uns aos outros: "Quem irá remover
estas pedras para nós?" (cf. Mc 16, 3).

E eis a sua descoberta na manhã de
Páscoa: a pedra, aquela grande
pedra, já havia sido removida. O
espanto das mulheres é o nosso
espanto: o túmulo de Jesus está
aberto e vazio! É aqui que tudo
começa. Através desse túmulo vazio
passa o novo caminho, o caminho
que nenhum de nós, mas somente
Deus, poderia abrir: o caminho da
vida em meio à morte, o caminho da
paz em meio à guerra, o caminho da
reconciliação em meio ao ódio, o



caminho da fraternidade em meio à
inimizade.

Irmãos e irmãs, Jesus Cristo
ressuscitou, e somente Ele é capaz de
remover as pedras que fecham o
caminho para a vida. De fato, Ele
mesmo, o Vivente, é o Caminho: o
Caminho da vida, da paz, da
reconciliação, da fraternidade. Ele
nos abre a passagem, algo
humanamente impossível, porque
somente Ele tira o pecado do mundo
e perdoa os nossos pecados. E sem o
perdão de Deus, essa pedra não pode
ser removida. Sem o perdão dos
pecados, não se consegue sair dos
fechamentos, dos preconceitos, das
suspeitas mútuas e das presunções,
que sempre levam a absolver a si
mesmo e acusar os outros. Somente o
Cristo Ressuscitado, ao dar-nos o
perdão dos pecados, abre o caminho
para um mundo renovado.



Somente ele nos abre as portas da
vida, aquelas portas que fechamos
continuamente com as guerras que
se alastram pelo mundo. Hoje
voltamos nosso olhar, em primeiro
lugar, para a Cidade Santa de
Jerusalém, testemunha do mistério
da paixão, morte e ressurreição de
Jesus, e para todas as comunidades
cristãs da Terra Santa.

Meu pensamento se dirige,
sobretudo, às vítimas dos muitos
conflitos em andamento no mundo, a
começar pelos que ocorrem em
Israel, na Palestina e na Ucrânia. Que
o Cristo Ressuscitado abra um
caminho de paz para as populações
atormentadas dessas regiões. Ao
mesmo tempo que convido a que
sejam respeitados os princípios do
direito internacional, espero que
haja uma troca geral de todos os
prisioneiros entre a Rússia e a
Ucrânia: todos por todos!



Além disso, faço novamente um
apelo para que seja garantido o
acesso da ajuda humanitária a Gaza
e insisto, uma vez mais, na pronta
libertação dos reféns sequestrados
em 7 de outubro e em um cessar-fogo
imediato na Faixa de Gaza.

Não permitamos que as hostilidades
em andamento continuem a afetar
seriamente a população civil, já
exausta, especialmente as crianças.
Quanto sofrimento vemos nos olhos
das crianças! Aquelas crianças, nas
terras onde há guerras, já se
esqueceram como se sorri. Com o seu
olhar nos perguntam: Por quê? Por
que tanta morte? Por que tanta
destruição? A guerra é sempre um
absurdo, a guerra é sempre uma
derrota! Não permitamos que ventos
de guerra cada vez mais fortes
soprem sobre a Europa e o
Mediterrâneo. Não nos rendamos à
lógica das armas e do rearmamento.
A paz nunca é construída com armas,



mas estendendo nossas mãos e
abrindo nossos corações.

Irmãos e irmãs, não nos esqueçamos
da Síria, que vem sofrendo as
consequências de uma guerra longa
e devastadora há treze anos. Tantos
mortos, pessoas desaparecidas, tanta
pobreza e destruição estão
esperando por respostas de todos,
inclusive da comunidade
internacional.

Meu olhar hoje se dirige de modo
especial ao Líbano, que há muito
tempo vem sendo afetado por um
bloqueio institucional e por uma
profunda crise econômica e social,
agora agravada pelas hostilidades na
fronteira com Israel. Que o Senhor
Ressuscitado conforte o amado povo
libanês e sustente todo o país em sua
vocação de ser uma terra de
encontro, coexistência e pluralismo.

Dirijo um pensamento especial à
região dos Bálcãs Ocidentais, onde



estão sendo dados passos
significativos para a integração no
projeto europeu: que as diferenças
étnicas, culturais e confessionais não
sejam uma causa de divisão, mas se
tornem uma fonte de
enriquecimento para toda a Europa e
para o mundo inteiro.

Da mesma forma, encorajo as
conversações entre a Armênia e o
Azerbaijão, para que, com o apoio da
comunidade internacional, se possa
continuar o diálogo, ajudar os
deslocados, respeitar os locais de
culto das diferentes denominações
religiosas e chegar a um acordo de
paz definitivo o mais rápido possível.

Que o Cristo Ressuscitado abra um
caminho de esperança às pessoas
que, em outras partes do mundo,
sofrem com a violência, os conflitos,
a insegurança alimentar e os efeitos
das mudanças climáticas. Que o
Senhor conceda conforto às vítimas



de todas as formas de terrorismo.
Oremos pelos que perderam suas
vidas e imploremos arrependimento
e conversão para os autores de tais
crimes.

Que o Senhor Ressuscitado ajude o
povo haitiano, para que a violência,
que derrama sangue e dilacera o
País, possa cessar o mais rápido
possível e que se possa progredir no
caminho da democracia e da
fraternidade.

Que Ele dê conforto aos Roingas,
afligidos por uma grave crise
humanitária, e abra o caminho da
reconciliação em Mianmar,
dilacerado por anos de conflito
interno, a fim de que toda lógica de
violência seja definitivamente
abandonada.

Que o Senhor abra caminhos de paz
no continente africano,
especialmente para as populações
provadas no Sudão e em toda a



região do Sahel, no Chifre da África,
na região de Kivu, na República
Democrática do Congo, e na
província de Cabo Delgado, em
Moçambique, e ponha fim à
prolongada situação de seca que
afeta vastas áreas e causa fome e
carestia.

Que o Ressuscitado faça resplandecer
a sua luz sobre os migrantes e
aqueles que estão passando por
dificuldades econômicas, oferecendo-
lhes conforto e esperança em seus
momentos de necessidade. Que
Cristo guie todas as pessoas de boa
vontade a se unirem em
solidariedade, para enfrentarem
juntas os muitos desafios que as
famílias mais pobres enfrentam em
sua busca por uma vida melhor e
pela felicidade.

Neste dia em que celebramos a vida
que nos foi dada na ressurreição do
Filho, lembremo-nos do amor



infinito de Deus por cada um de nós:
um amor que supera todos os limites
e todas as fraquezas. No entanto,
quão frequentemente a preciosa
dádiva da vida é desprezada!
Quantas crianças não conseguem
sequer ver a luz? Quantas morrem
de fome, ou são privadas de cuidados
essenciais, ou são vítimas de abuso e
violência? Quantas vidas são
mercantilizadas pelo crescente
comércio de seres humanos?

Irmãos e irmãs, no dia em que Cristo
nos libertou da escravidão da morte,
exorto aqueles com responsabilidade
política a não pouparem esforços no
combate ao flagelo do tráfico
humano, trabalhando
incansavelmente para desmantelar
suas redes de exploração e trazer
liberdade àqueles que são suas
vítimas. Que o Senhor console suas
famílias, especialmente aquelas que
aguardam ansiosamente notícias de



seus entes queridos, assegurando-
lhes conforto e esperança.

Que a luz da ressurreição ilumine
nossas mentes e converta nossos
corações, conscientizando-nos do
valor de toda vida humana, que deve
ser acolhida, protegida e amada.

Feliz Páscoa a todos!

Vatican Media

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/semana-santa-
com-o-papa-francisco-2023/ (15/12/2025)

https://opusdei.org/pt-br/article/semana-santa-com-o-papa-francisco-2023/
https://opusdei.org/pt-br/article/semana-santa-com-o-papa-francisco-2023/
https://opusdei.org/pt-br/article/semana-santa-com-o-papa-francisco-2023/

	Semana Santa com o Papa Francisco (2024)

