
opusdei.org

Semana Santa com o
Papa Francisco
(2022)

Homilias das celebrações
litúrgicas do Papa Francisco
durante a Semana Santa:
Domingo de Ramos, Quinta-
feira Santa, Sexta-feira Santa,
Vigília Pascal e Domingo de
Páscoa.

17/04/2022

/Domingo de Ramos - Quinta-feira
Santa - Sexta-feira Santa / Via Sacra
- Sábado Santo/Vigília Pascal - 



Domingo de Páscoa / Bênção Urbi
et Orbi

Domingo de Ramos. 10 de abril de
2022

No calvário, confrontam-se duas
mentalidades; vemos, no Evangelho,
como as palavras de Jesus
crucificado se contrapõem às dos
seus adversários. Estes vão
repetindo, como se fosse um refrão,
"salva-te a ti mesmo". Dizem-no os
chefes: "Salve-se a si mesmo, se é o
Messias de Deus, o Eleito" (Lc 23, 35).
Proferem-no os soldados: "Se és o rei
dos judeus, salva-te a ti mesmo" (23,
37). E também um dos malfeitores,
tendo ouvido tais palavras, repete-as:
"Não és tu o Messias? Salva-te a ti
mesmo" (23, 39). Salvar-se a si
mesmo, olhar por si mesmo, pensar
em si mesmo; não nos outros, mas



apenas na própria saúde, no próprio
sucesso, nos próprios interesses; ter,
poder e aparecer. Salva-te a ti
mesmo: é o refrão da humanidade,
que crucificou o Senhor. Reflitamos
nisto.

Mas, à mentalidade do "eu", opõe-se
a de Deus; o salva-te a ti mesmo
confronta-se com o Salvador que Se
oferece a Si mesmo. No Calvário,
segundo o Evangelho de hoje,
também Jesus toma a palavra três
vezes como os seus adversários (cf.
23, 34.43.46). Em nenhum dos casos,
porém, reivindica qualquer coisa
para Si mesmo; na verdade, nem
sequer Se defende ou justifica a Si
mesmo. Reza ao Pai e oferece
misericórdia ao bom ladrão.
Particularmente uma das suas
expressões marca a diferença do 
salva-te a ti mesmo: "Perdoa-lhes,
Pai" (23, 34).



Detenhamo-nos nestas palavras.
Quando são pronunciadas pelo
Senhor? Num momento específico:
durante a crucifixão, quando sente
os cravos perfurar-lhe os pulsos e os
pés. Tentemos imaginar a dor
lancinante que isso provocava. Lá,
na dor física mais aguda da Paixão,
Cristo pede perdão para quem O está
perfurando. Naqueles momentos,
apetecer-nos-ia apenas gritar toda a
nossa raiva e sofrimento; Jesus, ao
contrário, diz: Perdoa-lhes, Pai.
Diversamente de outros mártires
referidos na Bíblia (cf. 2 Mac 7,
18-19), não repreende os algozes nem
ameaça castigos em nome de Deus,
mas reza pelos ímpios. Cravado no
patíbulo da humilhação, aumenta a
intensidade do dom, que se torna
“perdão”.

Irmãos, irmãs! Pensemos que Deus
procede assim também conosco:
quando Lhe provocamos dor com as
nossas ações, Ele sofre e o único



desejo que tem é poder perdoar-nos.
Para nos darmos conta disto,
contemplemos o Crucificado. É das
suas chagas, daqueles orifícios de dor
causados pelos nossos cravos que
brota o perdão. Fixemos Jesus na
cruz e pensemos que nunca
recebemos palavras melhores: 
Perdoa-lhes, Pai. Fixemos Jesus na
cruz e vejamos que nunca recebemos
um olhar mais terno e compassivo.
Fixemos Jesus na cruz e
convençamo-nos de que nunca
recebemos um abraço mais amoroso.
Fixemos o Crucificado e digamos:
"Obrigado, Jesus! Amas-me e
perdoas-me sempre, mesmo quando
me custa amar e perdoar a mim
mesmo".

Lá, enquanto é crucificado, no
momento mais difícil, Jesus vive o
seu mandamento mais difícil: o amor
aos inimigos. Pensemos em alguém
que nos feriu, ofendeu, decepcionou;
em alguém que nos irritou, não nos



compreendeu ou não foi um bom
exemplo. Quanto tempo nos
demoramos a pensar em quem nos
fez mal! Como também a olhar para
nós mesmos e a lamuriar-nos pelas
feridas que nos infligiram os outros,
a vida ou a história. Hoje Jesus
ensina-nos a não perdermos nisso,
mas a reagir, a romper o círculo
vicioso do mal e dos queixumes, a
reagir aos cravos da vida com o
amor, aos golpes do ódio com a
carícia do perdão. Mas nós,
discípulos de Jesus, seguimos o
Mestre ou o nosso instinto
rancoroso? É uma pergunta que
devemos colocar a nós mesmos:
seguimos o Mestre ou o nosso
instinto rancoroso? Se queremos
verificar a nossa pertença a Cristo,
vejamos como nos comportamos com
quem nos feriu. O Senhor pede-nos
para responder, não como nos
apetece a nós nem como fazem todos,
mas como Ele procede conosco. Pede-
nos para quebrar a corrente do



"amo-te se me amares; sou teu amigo,
se fores meu amigo; ajudo-te se me
ajudares". Assim não! Em vez disso,
compaixão e misericórdia para com
todos, porque Deus vê um filho em
cada um. Não nos divide em bons e
maus, em amigos e inimigos. Somos
nós que o fazemos, fazendo-O sofrer.
Para Ele, todos somos filhos amados,
que deseja abraçar e perdoar. Vemos
isto também naquele convite para o
banquete de núpcias do filho: aquele
senhor envia os seus servos à
encruzilhada dos caminhos, dizendo-
lhes "tragam todos, brancos, pretos,
bons e maus, todos, sãos e doentes,
todos..." ( cf. Mt 22, 9-10). O amor de
Jesus é para todos; nisto, não há
privilégios. Todos. O privilégio de
cada um de nós é ser amado,
perdoado.

Perdoa-lhes, Pai, porque não sabem o
que fazem. O Evangelho sublinha que
Jesus "dizia" (23, 34) isso, isto é, não o
dissera uma vez por todas no



momento da crucifixão, mas passou
as horas na cruz com estas palavras
nos lábios e no coração. Deus não Se
cansa de perdoar. Devemos
compreender isto… e não só com a
mente, mas compreendê-lo com o
coração: Deus não Se cansa de
perdoar, somos nós que nos
cansamos de Lhe pedir perdão, mas
Ele nunca Se cansa de perdoar. Ele
não suporta até certo ponto para
depois mudar de ideias, como nós
somos tentados a fazer. Jesus –
ensina o Evangelho de Lucas – veio
ao mundo para nos trazer o perdão
dos nossos pecados (cf. Lc 1, 77) e, no
fim, deixou-nos esta ordem concreta:
pregar a todos, no seu nome, o
perdão dos pecados (cf. Lc 24, 47).
Irmãos e irmãs, não nos cansemos do
perdão de Deus: nós, sacerdotes, de o
ministrar; e, cada cristão, de o
receber e testemunhar. Não nos
cansemos do perdão de Deus.



Perdoa-lhes, Pai, porque não sabem o
que fazem. Notemos mais uma coisa.
Jesus não só implora o perdão, mas
diz também o motivo: perdoa-lhes, 
porque não sabem o que fazem. Como
é possível? Os seus opositores tinham
premeditado a morte d’Ele,
organizado a sua captura, os
julgamentos e agora estão lá, no
Calvário, para assistir ao seu fim... e,
todavia, Cristo justifica aqueles
violentos, porque não sabem. É assim
que Jesus Se comporta conosco: faz-
Se nosso advogado. Não Se coloca
contra nós, mas por nós contra o
nosso pecado. E é interessante o
argumento que usa: porque não
sabem, ou seja, aquela ignorância do
coração que temos todos nós
pecadores. Quando se usa violência,
nada mais se sabe sobre Deus, que é
Pai, nem sobre os outros, que são
irmãos. Esquece-se a razão por que
se está no mundo e chega-se a
realizar absurdas crueldades. Vemo-
lo na loucura da guerra, onde se



torna a crucificar Cristo. Sim, Cristo é
pregado na cruz mais uma vez nas
mães que choram a morte injusta de
maridos e filhos. É crucificado nos
refugiados que fogem das bombas
com os meninos no braço. É
crucificado nos idosos deixados
sozinhos a morrer, nos jovens
privados de futuro, nos soldados
mandados a matar os seus irmãos.
Hoje, Cristo está crucificado aí.

Perdoa-lhes, Pai, porque não sabem o
que fazem. Muitos ouvem esta frase
incrível; mas apenas um a acolhe. É
um malfeitor, crucificado ao lado de
Jesus. Podemos pensar que a
misericórdia de Cristo suscitou nele
uma última esperança e o levou a
pronunciar estas palavras: "Jesus,
lembra-te de mim" (Lc 23, 42), como
se dissesse: "Todos se esqueceram de
mim, mas Tu pensas até naqueles
que Te crucificam. Então poderia
haver também para mim um lugar
contigo?" O bom ladrão acolhe Deus,



quando a vida dele está prestes a
terminar e, assim, a sua vida
recomeça; no inferno do mundo, vê
abrir-se o Paraíso: "Hoje estarás
comigo no Paraíso" (23, 43). Eis o
prodígio do perdão de Deus, que
transforma o último pedido dum
condenado à morte na primeira
canonização da história.

Irmãos, irmãs! Nesta semana,
abramo-nos à certeza de que Deus
pode perdoar todo o pecado. Deus
tudo perdoa; pode perdoar todo o
afastamento, mudar em dança todo o
lamento (cf. Sal 30,12); a certeza de
que, com Cristo, há sempre lugar
para cada um; a certeza de que, com
Jesus, a vida nunca acaba. Nunca é
tarde demais; com Deus, sempre se
pode voltar a viver. Coragem!
Caminhemos para a Páscoa com o
seu perdão. Porque Cristo intercede
continuamente por nós junto do Pai
(cf. Heb 7, 25) e, olhando para o nosso
mundo violento e , o nosso mundo



ferido, não Se cansa de repetir (e em
silêncio, no coração, repitamos com
Ele): Perdoa-lhes, Pai, porque não
sabem o que fazem.

Quinta-feira Santa. (Missa
Crismal)

Na leitura que ouvimos do profeta
Isaías, o Senhor faz uma promessa
cheia de esperança que nos diz
intimamente a respeito: "Vós sereis
chamados 'Sacerdotes do Senhor', e
nomeados 'Ministros do nosso Deus'.
(...) Dar-lhes-ei fielmente a sua
recompensa e farei com eles uma
aliança eterna" ( Is 61, 6.8). Ser
sacerdote é uma graça, queridos
irmãos, uma graça muito grande, que
não se destina primariamente a nós,
mas aos fiéis [1]; e, para o nosso
povo, é um grande dom que o Senhor
escolha, dentre o seu rebanho, alguns

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2022/documents/20220414-omelia-crisma.html#_ftn1


que se ocupem das suas ovelhas, de
forma exclusiva, como pais e
pastores. É o próprio Senhor que dá a
recompensa ao sacerdote: "dar-lhes-
ei fielmente a sua recompensa" ( Is
61, 8). E sabemos que Ele é bom
pagador, embora tenha as suas
peculiaridades como a de pagar
primeiro os últimos e, depois, os
primeiros, segundo o seu estilo.

A leitura do livro do Apocalipse diz-
nos qual é a recompensa do Senhor.
É o seu Amor e o perdão
incondicional dos nossos pecados
com o preço do seu sangue
derramado na Cruz: Aquele "que nos
ama e nos purifica dos nossos
pecados com o seu sangue, e fez de
nós um reino, sacerdotes para Deus e
seu Pai" (Ap 1, 5-6). Não há
recompensa maior do que a amizade
com Jesus (não o esqueçamos). Não
há paz maior do que o seu perdão
(isto, sabemo-lo nós todos). Não há
preço mais elevado do que o seu



precioso Sangue: não permitamos
que seja aviltado com uma conduta
indigna.

Queridos irmãos sacerdotes, se
lermos tudo isto com o coração,
veremos que se trata de convites do
Senhor para Lhe sermos fiéis, fiéis à
sua Aliança, para nos deixarmos
amar, nos deixarmos perdoar; são
convites não só para nosso próprio
proveito, mas também para
podermos assim servir, com uma
consciência pura, o santo povo fiel de
Deus. Este povo merece-o, e também
tem necessidade. O Evangelho de
Lucas conta que Jesus, depois de ter
lido a passagem do profeta Isaías
diante do seu povo, Se sentou; e
acrescenta: todos "tinham os olhos
fixos n’Ele" (Lc 4, 20). Também o
Apocalipse nos fala hoje de olhos
fixos em Jesus, da atração irresistível
do Senhor crucificado e ressuscitado
que nos leva a reconhecê-Lo e adorá-
Lo: "Olhai; Ele vem no meio das



nuvens! Todos os olhos O verão, até
mesmo os que O trespassaram. Todas
as nações da terra se lamentarão por
causa d’Ele. Sim. Amém!" (Ap 1,7). A
graça final, quando o Senhor
ressuscitado voltar, será a graça de O
reconhecermos de forma imediata:
vê-Lo-emos trespassado,
reconheceremos que é Ele e também
quem somos nós: pecadores, e nada
mais!

"Fixar os olhos em Jesus" é uma
graça que devemos cultivar como
sacerdotes. No fim do dia, é bom
olhar para o Senhor e deixar que Ele
contemple o nosso coração,
juntamente com o coração das
pessoas que encontramos. Não se
trata de contabilizar os pecados, mas
de uma contemplação amorosa em
que vemos o nosso dia com o olhar
de Jesus repassando assim as graças
do dia, os dons e tudo o que Ele fez
por nós a fim de Lhe agradecermos.
E mostramos-Lhe também as nossas



tentações, para as identificarmos e
rejeitarmos. Como vemos, trata-se de
compreender aquilo que é agradável
ao Senhor e o que Ele quer de nós,
aqui e agora, na nossa história atual.

E talvez, se nos mantivermos sob o
seu olhar cheio de bondade, haverá
também da parte d’Ele um sinal para
Lhe mostrarmos os nossos ídolos:
aqueles ídolos que escondemos,
como Raquel, sob as dobras do nosso
manto (cf. Gn 31, 34-35). Deixar que o
Senhor veja os nossos ídolos
escondidos. Todos nós os temos,
todos! E deixar que o Senhor veja os
nossos ídolos escondidos torna-nos
fortes face a eles e tira-lhes o poder.

O olhar do Senhor faz-nos ver que
neles, na realidade, glorificamo-nos a
nós mesmos [2], porque, naquele
espaço tomado por nós como se fosse
exclusivo, intromete-se o diabo,
acrescentando um elemento
tipicamente maligno: faz com que

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2022/documents/20220414-omelia-crisma.html#_ftn2


não só nos "comprazamos" nós
próprios dando rédea solta a uma
paixão ou cultivando outra, mas leva-
nos também a substituir com eles,
com esses ídolos escondidos, a
presença das Pessoas divinas, a
presença do Pai, do Filho e do
Espírito, que moram dentro de nós. É
algo que acontece efetivamente.
Embora uma pessoa diga a si mesma
que distingue perfeitamente o que é
um ídolo e quem é Deus, na prática
estamos tirando espaço à Trindade
para o dar ao demônio, em uma
espécie de adoração indireta: a de
quem o esconde, mas continuamente
escuta as suas sugestões e consome
os seus produtos, de tal forma que no
final não sobra sequer um cantinho
para Deus. É que o Senhor deixa
fazer, afasta-Se lentamente. Além
disso, existem os demônios
"educados" (de que já vos falei uma
vez); acerca deles, disse Jesus que são
piores do que o outro que Ele tinha já
expulso. Estes são "educados", tocam



a campainha, instalam-se e pouco a
pouco apoderam-se da casa.
Devemos estar atentos; são os nossos
ídolos.

É que os ídolos têm qualquer coisa
(um elemento) de pessoal. Quando
não os desmascaramos, quando não
deixamos que Jesus nos faça ver que,
errando, neles estamos a procurar-
nos a nós mesmos sem motivo, então
deixamos um espaço onde se
intromete o Maligno. Devemos
recordar-nos que o demônio exige
que façamos a sua vontade e o
sirvamos… Mas nem sempre pede
que o sirvamos e adoremos
continuamente; sabe como levar-nos.
É um grande diplomático; basta-lhe
receber a adoração de vez em
quando para lhe demonstrar que é o
nosso verdadeiro senhor e que até se
sente deus na nossa vida e no nosso
coração.



Dito isso, gostaria, nesta Missa
Crismal, de partilhar convosco três
espaços de idolatria escondida nos
quais o Maligno se serve dos seus
ídolos para nos enfraquecer na nossa
vocação de pastores e, pouco a
pouco, separar-nos da presença
benéfica e amorosa de Jesus, do
Espírito e do Pai.

Um primeiro espaço de idolatria
escondida abre-se onde há 
mundanidade espiritual, que é "uma
proposta de vida, é uma cultura, uma
cultura do efémero, uma cultura da
aparência, uma cultura da
maquilhagem" [3]. O seu critério é o
triunfalismo, um triunfalismo sem
Cruz. E Jesus reza para que o Pai nos
defenda desta cultura da
mundanidade. Esta tentação de uma
glória sem Cruz vai contra a pessoa
do Senhor, vai contra Jesus que Se
humilha na Encarnação e que, como
sinal de contradição, é o único
remédio contra todo o ídolo. Ser

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2022/documents/20220414-omelia-crisma.html#_ftn3


pobre com Cristo pobre e "porque
Cristo escolheu a pobreza" é a lógica
do Amor; e não outra. No texto
evangélico de hoje, vemos como o
Senhor Se apresenta na sua humilde
sinagoga e na sua pequena aldeia – a
de toda a vida – para proferir o
mesmo Anúncio que fará no final da
história, quando vier na sua Glória,
rodeado pelos anjos. E os nossos
olhos devem estar fixos em Cristo, na
história de Jesus aqui e agora comigo,
como estarão na primazia. A
mundanidade de andar à procura da
própria glória rouba-nos a presença
de Jesus humilde e humilhado,
Senhor próximo de todos, Cristo
sofredor com todos os que sofrem,
adorado pelo nosso povo que sabe
quais são os seus verdadeiros
amigos. Um sacerdote mundano não
passa de um pagão clericalizado.
Repito: um sacerdote mundano não
passa de um pagão clericalizado.



Outro espaço de idolatria escondida,
cria raízes onde se dá a primazia ao
pragmatismo dos números. Aqueles
que possuem este ídolo escondido,
reconhecem-se pelo seu amor às 
estatísticas, aquelas que podem
apagar qualquer traço pessoal no
debate e dar a proeminência às
maiorias, que passam a ser, em
última análise, o critério de
discernimento. Está mal! Mas isto
não pode ser a única maneira de
proceder nem o único critério na
Igreja de Cristo. As pessoas não se
podem reduzir a números, e Deus dá
o Espírito "sem medida" (Jo 3, 34). Na
realidade, neste fascínio pelos
números, é a nós mesmos que nos
procuramos, comprazendo-nos no
controlo que nos dá esta lógica, que
não se interessa pelos rostos, e não é
a lógica do amor; ama os números.
Uma caraterística dos grandes santos
é que sabem retirar-se para deixar
todo o espaço a Deus. Este retirar-se,
este esquecer-se de si mesmo e



querer ser esquecido por todos os
outros é a caraterística do Espírito, o
qual carece de imagem; o Espírito
não tem imagem própria,
simplesmente porque todo Ele é
Amor, que faz brilhar a imagem do
Filho e, nesta, a do Pai. A substituição
da sua Pessoa, que já por si gosta de
"não aparecer" (porque não tem
imagem!), é aquilo que visa o ídolo
dos números, que faz com que tudo
"apareça", mas de modo abstrato e
contabilizado, sem encarnação.

Um terceiro espaço de idolatria
escondida, emparentado com o
anterior, é aquele que se abre com o 
funcionalismo, um ambiente sedutor
em que muitos, "mais do que pelo
percurso, se entusiasmam com a
tabela de marcha". A mentalidade
funcionalista não tolera o mistério,
aposta na eficácia. Pouco a pouco,
este ídolo vai substituindo em nós a
presença do Pai. O primeiro ídolo
substitui a presença do Filho; o



segundo ídolo, a do Espírito; e este, a
presença do Pai. O nosso Pai é o
Criador: não alguém que faz apenas
"funcionar" as coisas, mas Alguém
que "cria" como Pai, com ternura,
ocupando-Se das suas criaturas e
agindo para que o homem seja mais
livre. O funcionalista não sabe
alegrar-se com as graças que o
Espírito derrama sobre o seu povo e
das quais poderia também
"alimentar-se" como trabalhador que
recebe a sua recompensa; mas o
sacerdote com mentalidade
funcionalista tem o seu alimento que
é o próprio "eu". No funcionalismo,
deixamos de lado a adoração do Pai
nas pequenas e grandes coisas da
nossa vida e comprazemo-nos na
eficácia dos nossos programas, como
fez David, quando, tentado por
Satanás, se obstinou em realizar o
recenseamento (cf. 1 Cro 21, 1). Estão
enamorados pelo plano de rota, pelo
plano do caminho, não pelo
caminho.



Nestes dois últimos espaços de
idolatria escondida (pragmatismo
dos números e funcionalismo)
substituímos a esperança, que é o
espaço do encontro com Deus, pela
constatação empírica. Trata-se de
uma atitude de vanglória por parte
do pastor, uma atitude que
desintegra a união do seu povo com
Deus e plasma um novo ídolo
baseado em números e programas: o
ídolo "o meu poder, o nosso poder" 
[4], o nosso programa, os nossos
números, os nossos planos pastorais.
Esconder estes ídolos (imitando a
atitude de Raquel) e não os saber
desmascarar na vida quotidiana,
prejudica a fidelidade da nossa
aliança sacerdotal e resfria a nossa
relação pessoal com o Senhor.
Poderia alguém pensar: mas afinal, o
que é que quer este Bispo que hoje,
em vez de falar de Jesus, nos fala dos
ídolos?

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2022/documents/20220414-omelia-crisma.html#_ftn4


Queridos irmãos, Jesus é o único
caminho para não nos enganarmos
no conhecimento do que sentimos e
para onde nos leva o nosso coração; é
o único caminho para um bom
discernimento, confrontando-nos
dia-a-dia com Jesus como se Ele
estivesse também hoje sentado na
nossa igreja paroquial e nos dissesse
que hoje se cumpriu tudo o que
acabamos de ouvir. Sendo sinal de
contradição (nem sempre é sinônimo
de algo cruento ou duro, pois a
misericórdia é sinal de contradição
como o é, e muito mais, a ternura),
Jesus Cristo faz com que estes ídolos
se manifestem, se veja a sua
presença, as suas raízes e o seu
funcionamento, a fim de que o
Senhor os possa destruir. Esta é a
proposta: dar espaço ao Senhor, para
que Ele possa destruir os nossos
ídolos escondidos. E devemos ter em
mente e estar atento para que não
renasça a cizânia destes ídolos que



soubemos esconder nas dobras do
nosso coração.

Gostaria de concluir pedindo a São
José, pai castíssimo e sem ídolos
escondidos, que nos liberte de toda a
avidez de possuir, pois esta – a
avidez de possuir – é o terreno
fecundo onde crescem estes ídolos. E
que nos alcance também a graça de
não desistir na árdua tarefa de
discernir estes ídolos que, com
grande frequência, escondemos ou se
escondem. E pedimos ainda a São
José que, quando duvidarmos sobre
como fazer melhor as coisas,
interceda por nós a fim de que o
Espírito nos ilumine o discernimento,
como iluminou o dele quando esteve
tentado a deixar Maria "em
segredo" ( lathra), para que, com
nobreza de coração, saibamos
subordinar à caridade o que
aprendemos com a lei [5].

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2022/documents/20220414-omelia-crisma.html#_ftn5


[1] Pois o sacerdócio ministerial está
ao serviço do sacerdócio comum. O
Senhor escolheu alguns para
"exercer oficialmente o ofício
sacerdotal em nome de Cristo a favor
dos homens" (Conc. Ecum. Vat. II,
Decr. Presbyterorum ordinis, 2; cf.
Const. dogm. Lumen gentium, 10).
"Com efeito, os ministros que têm o
poder sagrado servem os seus
irmãos" ( Lumen gentium, 18).

[2] Cf. Papa Francisco, Catequese, na
Audiência Geral de 1 de agosto de
2018.

[3] Papa Francisco, Homilia na Missa
em Santa Marta, 16 de maio de 2020.

[4] J. M. Bergoglio, Meditações para
religiosos (Mensajero - Bilbau 2014),
145.

[5] Cf. Papa Francisco, Carta apost. 
Patris corde, n.º 4, nota 18.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2022/documents/20220414-omelia-crisma.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2022/documents/20220414-omelia-crisma.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/audiences/2018/documents/papa-francesco_20180801_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2022/documents/20220414-omelia-crisma.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/cotidie/2020/documents/papa-francesco-cotidie_20200516_cristo-medicina-contro-mondanita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/cotidie/2020/documents/papa-francesco-cotidie_20200516_cristo-medicina-contro-mondanita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2022/documents/20220414-omelia-crisma.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2022/documents/20220414-omelia-crisma.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20201208_patris-corde.html


Sexta-feira Santa. (Via Sacra)

Sábado Santo (Vigília Pascal)

Muitos escritores evocavam assim a
beleza das noites iluminadas pelas
estrelas. Ao contrário, as noites de
guerra são atravessadas por rastos
luminosos de morte. Nesta noite,
irmãos e irmãs, deixemo-nos guiar
pelas mulheres do Evangelho, para
descobrir com elas a aurora da luz de
Deus que brilha nas trevas do
mundo. Quando já a noite ia
clareando e irrompiam, silenciosas,
as primeiras luzes da aurora, aquelas
mulheres foram ao sepulcro para
ungir o corpo de Jesus. E lá vivem
uma experiência que as turvou:
primeiro, descobrem que o sepulcro
está vazio; depois, veem duas figuras
em trajes resplandecentes que lhes
dizem que Jesus ressuscitou;



imediatamente, correm a anunciá-lo
aos outros discípulos (cf. Lc 24, 1-10). 
Veem, escutam, anunciam: com estas
três ações, entremos também nós na
Páscoa do Senhor.

As mulheres veem. O primeiro
anúncio da Ressurreição é feito, não
sob uma fórmula a decifrar, mas sob
um sinal que se deve contemplar. Em
um cemitério, junto de um túmulo,
onde tudo deveria estar em ordem e
sossego, as mulheres "encontraram
removida a pedra da porta do
sepulcro e, entrando, não acharam o
corpo do Senhor Jesus" (24, 2-3). Por
outras palavras, a Páscoa começa
invertendo os nossos esquemas.
Chega com o dom de uma esperança
surpreendente. Mas não é fácil
acolhê-la. Às vezes (temos de o
admitir!) esta esperança não
encontra espaço no nosso coração.
Em nós, como nas mulheres do
Evangelho, prevalecem interrogações
e dúvidas, e a primeira reação face



ao sinal imprevisto é o medo, é voltar
"o rosto para o chão" (cf. 24, 4-5).

Com muita frequência,
contemplamos a vida e a realidade
com os olhos voltados para baixo;
fixamo-nos apenas no dia de hoje
que passa, desiludidos quanto ao
futuro, fechamo-nos nas nossas
necessidades, acomodamo-nos na
reclusão da apatia, enquanto
continuamos a lamentar-nos e a
pensar que as coisas nunca vão
mudar. E assim permanecemos
imóveis diante do túmulo da
resignação e do fatalismo, e
sepultamos a alegria de viver. Mas,
nesta noite, o Senhor quer dar-nos
olhos diferentes, iluminados pela
esperança de que o medo, o
sofrimento e a morte não terão a
última palavra sobre nós. Graças à
Páscoa de Jesus, podemos dar o salto
do nada para a vida, "e a morte não
poderá mais defraudar-nos da nossa
existência" (K. Rahner, O que significa



a Páscoa, Brescia 2021, 28): esta foi
abraçada, inteiramente e para
sempre, pelo amor sem limites de
Deus. É verdade; pode-nos
amedrontar e paralisar. Mas o
Senhor ressuscitou! Levantemos o
olhar, retiremos dos nossos olhos o
véu da amargura e da tristeza,
abramo-nos à esperança de Deus!

Em segundo lugar, as mulheres
escutam. Depois de terem visto o
sepulcro vazio, dois homens em
trajes resplandecentes disseram-lhes:
"Porque buscais o Vivente entre os
mortos? Não está aqui;
ressuscitou!" (24, 5-6). Faz-nos bem
ouvir e repetir estas palavras: não
está aqui! Sempre que pretendemos
ter entendido tudo acerca de Deus,
podê-Lo arrumar nos nossos
esquemas, repitamos a nós mesmos:
não está aqui! Sempre que O
procuramos apenas nas emoções,
muitas vezes passageiras, ou nos
momentos de necessidade, para



depois O deixarmos de lado
esquecendo-nos d’Ele nas situações
quotidianas e nas opções concretas
de cada dia, repitamos: não está
aqui! E quando pensamos em
confiná-Lo nas nossas palavras, nas
nossas fórmulas e nas nossas
tradições, mas esquecendo-nos de O
procurar nos cantos mais escuros da
vida onde há alguém que chora, que
luta, sofre e espera, repitamos: não
está aqui!

Ouçamos, também nós, a pergunta
dirigida às mulheres: "Porque
buscais o Vivente entre os mortos?"
Não podemos fazer Páscoa, se
continuamos a morar na morte; se
permanecemos prisioneiros do
passado; se na vida não temos a
coragem de nos deixar perdoar por
Deus - que perdoa tudo -, a coragem
de mudar, de romper com as obras
do mal, a coragem de nos decidirmos
por Jesus e pelo seu amor; se
continuamos a reduzir a fé a um



amuleto, fazendo de Deus uma bela
recordação de tempos passados, em
vez de ir hoje ao seu encontro como
o Deus vivo que deseja transformar-
nos a nós e ao mundo. Um
cristianismo que busca o Senhor
entre as ruínas do passado e O
encerra no túmulo da rotina é um 
cristianismo sem Páscoa. Mas o
Senhor ressuscitou! Não nos
demoremos ao redor dos túmulos,
mas vamos redescobri-Lo a Ele, o
Vivente! E não tenhamos medo de O
procurar também no rosto dos
irmãos, na história de quem espera e
de quem sonha, na dor de quem
chora e sofre: Deus está lá!

Por fim as mulheres anunciam. O que
anunciam elas? A alegria da
Ressurreição. A Páscoa não acontece
para consolar intimamente quem
chora a morte de Jesus, mas para
abrir de par em par os corações ao
anúncio extraordinário da vitória de
Deus sobre o mal e a morte. Por isso,



a luz da Ressurreição não quer
delongar as mulheres no êxtase de
um gozo pessoal, não tolera
comportamentos sedentários, mas
gera discípulos missionários que
"voltam do sepulcro" (24, 9) e levam a
todos o Evangelho do Ressuscitado.
Por isso mesmo, depois de ter visto e
escutado, as mulheres correm a
anunciar aos discípulos a alegria da
Ressurreição. Sabem que poderiam
ser tomadas por loucas – aliás o
Evangelho diz que "as suas palavras
pareceram-lhes um desvario" (24, 9)
–, mas não estão preocupadas com a
sua reputação, a defesa da sua
imagem; não reprimem os
sentimentos, nem medem as
palavras. Apenas tinham o coração
ardente para transmitir a notícia, o
anúncio: “O Senhor ressuscitou!”

E como é bela uma Igreja que corre,
assim, pelas estradas do mundo! Sem
medo, sem táticas nem
oportunismos; só com o desejo de



levar a todos a alegria do Evangelho.
A isto, somos chamados: a fazer
experiência do Ressuscitado e
partilhá-la com os outros; a rolar
aquela pedra do sepulcro, onde
muitas vezes fechamos o Senhor,
para espalhar a sua alegria pelo
mundo. Façamos ressuscitar Jesus, o
Vivente, dos túmulos onde O
tínhamos encerrado; libertemo-Lo
das formalidades onde
frequentemente o enclausuramos;
despertemos do sono da vida
tranquila onde às vezes O
reclinamos, para que não perturbe
nem incomode mais. Levemo-Lo
para a vida de todos os dias: com
gestos de paz neste tempo marcado
pelos horrores da guerra; com obras
de reconciliação nas relações
rompidas e de compaixão para com
os necessitados; com ações de justiça
no meio das desigualdades e de
verdade no meio das mentiras. E,
sobretudo, com obras de amor e
fraternidade.



Irmãos e irmãs, a nossa esperança
chama-se Jesus. Ele entrou no túmulo
do nosso pecado, chegou ao ponto
mais distante onde andávamos
perdidos, percorreu os passos
emaranhados dos nossos medos,
carregou o peso das nossas opressões
e, dos abismos mais escuros da nossa
morte, despertou-nos para a vida
transformando o nosso luto em
dança. Façamos Páscoa com Cristo!
Ele está vivo e ainda hoje passa,
transforma e liberta. Com Ele, o mal
já não tem poder, o fracasso não
pode impedir-nos de recomeçar, a
morte torna-se passagem para o
início de uma nova vida. Porque com
Jesus, o Ressuscitado, nenhuma noite
é infinita; e mesmo na escuridão
mais densa, nesta escuridão brilha a
estrela da manhã.

Nesta escuridão que estão vivendo,
Senhor Prefeito, Senhoras e Senhores
Parlamentares, a escuridão
tenebrosa da guerra, da crueldade,



todos nós rezamos. Rezamos
convosco e por vós, nesta noite.
Rezamos por tantos sofrimentos. Nós
podemos oferecer-vos somente a
nossa companhia, a nossa oração e
dizer-vos: “Coragem! Vos
acompanhamos!” E também
anunciar-vos a grande realidade que
é celebrada hoje: Christós Voskrés!
(Cristo ressuscitou!)

Domingo de Páscoa (Bênção Urbi
et Orbi)

Queridos irmãos e irmãs, feliz
Páscoa!

Jesus, o Crucificado, ressuscitou! Veio
ter com aqueles que choram por Ele,
fechados em casa, cheios de medo e
angústia. Veio a eles e disse: "A paz
esteja convosco!" (Jo 20, 19). Mostra
as chagas nas mãos e nos pés, a
ferida no lado: não é um fantasma, é



mesmo Ele, o mesmo Jesus que
morreu na cruz e esteve no sepulcro.
Diante dos olhos incrédulos dos
discípulos, repete: "A paz esteja
convosco!" (20, 21).

Também os nossos olhos estão
incrédulos, nesta Páscoa de guerra.
Demasiado sangue, vimos;
demasiada violência. Também os
nossos corações se encheram de
medo e angústia, enquanto muitos
dos nossos irmãos e irmãs tiveram de
se fechar nos subterrâneos para se
defender das bombas. Sentimos
dificuldade em acreditar que Jesus
tenha verdadeiramente ressuscitado,
que tenha verdadeiramente vencido
a morte. Terá porventura sido uma
ilusão? Um fruto da nossa
imaginação?

Não; não é uma ilusão! Hoje, mais do
que nunca, ressoa o anúncio pascal
tão caro ao Oriente cristão: "Cristo
ressuscitou! Verdadeiramente



ressuscitou!' Hoje mais do que nunca
precisamos d’Ele, no termo de uma
Quaresma que parece não querer
acabar. Temos atrás de nós dois anos
de pandemia, que deixaram marcas
pesadas. Era o momento de sairmos
do túnel juntos, de mãos dadas,
juntando as forças e os recursos...
Em vez disso, estamos demostrando
que ainda não existe em nós o
Espírito de Jesus, mas existe ainda
em nós o espírito de Caim, que vê
Abel não como um irmão, mas como
um rival, e pensa como há de
eliminá-lo. Temos necessidade do
Crucificado ressuscitado para
acreditar na vitória do amor, para
esperar na reconciliação. Hoje mais
do que nunca precisamos d’Ele,
precisamos que venha colocar-Se no
meio de nós e nos diga mais uma vez:
"A paz esteja convosco!"

Só Ele o pode fazer. Só Ele tem hoje o
direito de anunciar-nos a paz. Só
Jesus, porque traz as chagas, as



nossas chagas. Aquelas chagas d’Ele
são nossas duas vezes: são nossas,
porque Lh’as provocamos nós com os
nossos pecados, a nossa dureza de
coração, o ódio fratricida; e são
nossas, porque Ele as traz por nós,
não as cancelou do seu Corpo
glorioso, quis conservá-las, trazê-las
consigo para sempre. São um timbre
indelével do seu amor por nós, uma
perene intercessão ao Pai celeste
para que as veja e tenha misericórdia
de nós e do mundo inteiro. As chagas
no Corpo de Jesus ressuscitado são o
sinal da luta que Ele travou e venceu
por nós, com as armas do amor, para
podermos ter paz, estar em paz,
viver em paz.

Contemplando aquelas chagas
gloriosas, os nossos olhos incrédulos
escancaram-se, os nossos corações
endurecidos abrem-se e deixam
entrar o anúncio pascal: "A paz esteja
convosco!"



Irmãos e irmãs, deixemos entrar a
paz de Cristo nas nossas vidas, nas
nossas casas, nos nossos países!

Haja paz para a martirizada Ucrânia,
tão duramente provada pela
violência e a destruição da guerra
cruel e insensata para a qual foi
arrastada. Sobre esta noite terrível
de sofrimento e morte, surja
depressa uma nova aurora de
esperança. Escolha-se a paz! Deixe-se
de exibir os músculos, enquanto as
pessoas sofrem. Por favor, por favor:
não nos habituemos à guerra,
empenhemo-nos todos a pedir a paz,
em alta voz, das varandas e pelas
ruas! Paz! Quem tem a
responsabilidade das nações, ouça o
clamor do povo pela paz. Lembre-se
daquela inquietadora pergunta feita
pelos cientistas, há quase setenta
anos: "Poremos fim ao gênero
humano, ou a humanidade saberá
renunciar à guerra?" (Manifesto
Russell-Einstein, 09/VII/1955).



Trago no coração todas e cada uma
das numerosas vítimas ucranianas,
os milhões de refugiados e
deslocados internos, as famílias
divididas, os idosos abandonados, as
vidas destroçadas e as cidades
arrasadas. Não me sai da mente o
olhar das crianças que ficaram órfãs
e fogem da guerra. Vendo-as, não
podemos deixar de nos dar conta do
seu grito de sofrimento, juntamente
com o de tantas outras crianças que
sofrem em todo o mundo: as que
morrem de fome ou por falta de
cuidados médicos, as que são vítimas
de abusos e violências e aquelas a
quem foi negado o direito de nascer.

No meio da angústia da guerra, não
faltam também sinais encorajadores,
como as portas abertas de tantas
famílias e comunidades que acolhem
migrantes e refugiados em toda a
Europa. Que estes numerosos atos de
caridade se tornem uma bênção para
as nossas sociedades, por vezes



degradadas por tanto egoísmo e
individualismo, e contribuam para
torná-las acolhedoras com todos.

Que o conflito na Europa nos torne
mais solícitos também perante outras
situações de tensão, sofrimento e
angústia, que tocam demasiadas
regiões do mundo e que não
podemos nem queremos esquecer.

Haja paz no Médio Oriente,
dilacerado por anos de divisões e
conflitos. Neste dia glorioso, peçamos
paz para Jerusalém e paz para
aqueles que a amam (cf. Sal 121/122):
cristãos, judeus e muçulmanos.
Possam israelitas, palestinenses e
todos os habitantes da Cidade Santa,
juntamente com os peregrinos,
experimentar a beleza da paz, viver
em fraternidade e gozar de livre
acesso aos Lugares Santos no mútuo
respeito pelos direitos de cada um.

Haja paz e reconciliação para os
povos do Líbano, da Síria e do



Iraque, e, de modo particular, para
todas as comunidades cristãs que
vivem no Médio Oriente.

Haja paz também para a Líbia, a fim
de encontrar estabilidade depois das
tensões destes anos, e para o Iémen,
que sofre com um conflito esquecido
por todos mas com vítimas
contínuas: a trégua assinada nos
últimos dias possa devolver
esperança à população.

Ao Senhor ressuscitado, pedimos o
dom da reconciliação para Myanmar,
onde perdura um cenário dramático
de ódio e violência, e para o
Afeganistão, onde não diminuem as
perigosas tensões sociais e onde uma
dramática crise humanitária
atormenta a população.

Haja paz para todo o continente
africano, a fim de que cessem a
exploração de que é vítima e a
hemorragia causada pelos ataques
terroristas – particularmente na



região do Sahel – e encontre apoio
concreto na fraternidade dos povos.
Que a Etiópia, atribulada por uma
grave crise humanitária, reencontre
o caminho do diálogo e da
reconciliação e cessem as violências
na República Democrática do Congo.
Não falte a oração e a solidariedade
pelas populações do leste da África
do Sul, atingidas por enchentes
devastadoras.

Cristo ressuscitado acompanhe e
assista as populações da América
Latina, que, em alguns casos, viram
piorar as suas condições sociais
nestes tempos difíceis de pandemia,
agravadas também por casos de
criminalidade, violência, corrupção e
tráfico de drogas.

Peçamos ao Senhor ressuscitado que
acompanhe o caminho de
reconciliação que a Igreja Católica no
Canadá está percorrendo com os
povos autóctones. Que o Espírito de



Cristo ressuscitado cure as feridas do
passado e disponha os corações na
busca da verdade e da fraternidade.

Queridos irmãos e irmãs, cada
guerra traz consigo consequências
que envolvem toda a humanidade:
do luto ao drama dos refugiados, até
à crise econômica e alimentar de que
já se veem os primeiros sintomas.
Perante os sinais perdurantes da
guerra, bem como diante das muitas
e dolorosas derrotas da vida, Cristo,
vencedor do pecado, do medo e da
morte, exorta-nos a não nos
rendermos ao mal e à violência.
Irmãos e irmãs, deixemo-nos vencer
pela paz de Cristo! A paz é possível, a
paz é um dever, a paz é
responsabilidade primária de todos!

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

https://opusdei.org/pt-br/article/semana-santa-com-o-papa-francisco-2022/


opusdei.org/pt-br/article/semana-santa-
com-o-papa-francisco-2022/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/semana-santa-com-o-papa-francisco-2022/
https://opusdei.org/pt-br/article/semana-santa-com-o-papa-francisco-2022/

	Semana Santa com o Papa Francisco (2022)

