opusdei.org

Selecdo de Textos
(2024-2025)

MEDITACOES, HOMILIAS,
CARTAS E MENSAGENS,
DISCURSOS E AULAS, ARTIGOS
E ENTREVISTAS

05/02/2026

MONS. FERNANDO OCARIZ
SELECAO DE TEXTOS
2024-2025

MEDITACOES

HOMILIAS



CARTAS E MENSAGENS
DISCURSOS E AULAS
ARTIGOS E ENTREVISTAS
© 2026 Fundacion Studium
indice

MEDITACOES

1. Por ocasido da solenidade da
Imaculada Conceicdo (8-XII-2024) 6

2. Por ocasido da festa de Sao José
(19-111-2025) 11

HOMILIAS

3. Na festa do Bem-aventurado
Alvaro (11-V-2024) 19

4. Na festa de Sdo Josemaria (26-
VI-2024) 22

5. Na festa do Bem-aventurado
Alvaro (11-V-2025) 25


https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.w5fci547e2n
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.w5fci547e2n
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.wursytttoxi4
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.wursytttoxi4
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.yko0oyem217
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.yko0oyem217
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.1chp8v5k4f20
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.5w6640y7oibv
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.5w6640y7oibv
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.bcxktsbxhyv
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.bcxktsbxhyv

6. Na festa de Sdo Josemaria (26-
VI-2025) 28

CARTAS E MENSAGENS

7. Carta sobre a obediéncia (10-
11-2024) 32

8. Unidos na oracdo pela pronta
recuperacdo do Papa (19-11-2025) 49

9. Carta sobre a alegria (10-1I1-2025)
50

10. Mensagem pelo falecimento do
Papa Francisco (21-IV-2025) 56

11. Mensagem para participar do luto
e dos ritos funebres pelo Papa
Francisco (21-1V-2025) 57

12. Mensagem por ocasido da eleicdo
do Papa Leédo XIV (8 de maio de 2025)
58

DISCURSOS E AULAS


https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.ih2908ctqqtz
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.ih2908ctqqtz
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.sorwr5ask3mj
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.sorwr5ask3mj
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.1mc2jmck1ti0
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.1mc2jmck1ti0
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.jmq0lmgml9zr
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.jmq0lmgml9zr
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.nngtwslgvz55
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.nngtwslgvz55
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.hi9lp6mq3fst
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.hi9lp6mq3fst
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.hi9lp6mq3fst
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.3edfsp8p3xr3
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.3edfsp8p3xr3
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.3edfsp8p3xr3

13. Aula sobre disponibilidade e o
celibato no Opus Dei (20-1-2024) 61

14. Sobre a Vitalizacdo Crista das
instituicdes Educativas (26 de julho
de 2024) 68

15. Aula sobre a esperanca
(novembro de 2024) 80

16. Conferéncia “Eucaristia e
sacerdocio” no centendrio da
ordenacdo sacerdotal de Sdo
Josemaria (27-111-2025) 92

17. Conferéncia “Santificar o
trabalho, transformar o mundo : uma
lideranca com sentido cristdo” (30-
VI-2025) 108

ARTIGOS E ENTREVISTAS

18. El Debate, Espanha (22-VI-2024)
122

19. Avvenire, Italia (26-VI-2024) 127


https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.csjv0squp1fu
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.csjv0squp1fu
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.8ozv7z41pmje
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.8ozv7z41pmje
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.8ozv7z41pmje
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.oyi60zls0p91
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.oyi60zls0p91
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.nk6x2qntstl4
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.nk6x2qntstl4
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.nk6x2qntstl4
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.nk6x2qntstl4
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.x3e90wmeisau
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.x3e90wmeisau
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.x3e90wmeisau
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.x3e90wmeisau
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.crd7gmdfogrw
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.crd7gmdfogrw
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.mxa54a4bp73w

20. E1 Mercurio, Chile (28-VII-2024)
132

21.Semana, Colombia (17-1X-2024)
140

22. E1 9 Nou, Espanha (24-1X-2024)
144

23. The Pillar, Estados Unidos (18-
X1-2024) 149

24. Avvenire, Italia (26-VI-2025) 156

25. Die Tagespost, Alemanha (26-
VI-2025) 160

26. E1 Mundo, Espafia (26-VI-2025)
164


https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.sn6ejgtpvcvz
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.sn6ejgtpvcvz
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.xnggsxuzgwqw
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.pbji1n6m4zc1
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.pbji1n6m4zc1
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.2ufoff9u1aau
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.2ufoff9u1aau
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.cns4s2d0ps6
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.7h3lrphgwzwr
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.7h3lrphgwzwr
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.x6tvmznsnr0v
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.x6tvmznsnr0v

MEDITACOES

Por ocasiio da solenidade da
Imaculada Conceicao
(8/12/2024)

Igreja prelaticia de Santa Maria da
Paz, Roma

A solenidade de hoje, Imaculada
Conceigdo, comeca com palavras de
grande alegria que agora fazemos
nossas neste tempo de oracao,
desejando que sejam
verdadeiramente auténticas: “Exulto
de alegria no Senhor e minha alma
regozija-se em meu Deus; ele me
vestiu com as vestes da salvacao,
envolveu-me com o manto da justica
e adornou-me como uma noiva como
suas joias” (Is 61,10). Estas palavras
do Antigo Testamento, aplicadas
profeticamente a Virgem Santissima,
nos ajudam a nos unirmos a alegria
de nossa Mde. E queremos, Senhor,
que esta alegria ndo seja algo


https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.rghq8pci3ogb

superficial, uma simples recordacao
de algo que ja conhecemos, mas que
tenha um grande impacto em nosso
dia, que nos alegre profundamente.

A primeira leitura da Missa, do livro
do Génesis, nos lembra da promessa
de redencao feita a Addo e Eva
depois de sua queda. Essa promessa
de redencao se refere, € claro, a
Cristo, mas também a Santa Maria,
com ele e nele: “Porei inimizade
entre ti e a mulher, entre a tua
descendéncia e a dela”, diz o Senhor
a serpente. “Esta te ferira a cabecga e
tu lhe ferirds o calcanhar” (Gn 3, 15).
Anuncia-se também uma luta, pois o
demonio nao se conformara, atacara,
ferira no calcanhar, mas sua cabeca
sera esmagada. Hoje, Senhor,
queremos especialmente em nossa
oracdo sentir-nos filhos da Virgem
Santissima, essa nova Eva, Mae dos
viventes e nossa Mae: filhos de tua
Mae, irmdos teus, portanto. Tantas
vezes, todos os dias, de uma forma



ou de outra, nds a contemplamos,
rezamos a ela e nos dirigimos a ela.
Queremos fazé-lo hoje com uma fé
especial, com uma fé maior no
Senhor que nos da Maria como Mae
continuamente, como onipoténcia
suplicante, como meio seguro de por
ao nosso alcance a forca de Deus com
o tom materno de Maria, com seu
carinho de Mée.

Conhecemos de cor o Evangelho da
Missa de hoje, mas o Evangelho é
sempre palavra de Deus, palavra
eficaz, penetrante e queremos
deixar-nos penetrar mais uma vez
por ele. “No sexto més, o anjo Gabriel
foi enviado por Deus a uma cidade
da Galileia, chamada Nazaré, a uma
virgem, prometida em casamento a
um homem chamado José. Ele era
descendente de Davi e o nome da
Virgem era Maria. O anjo entrou
onde ela estava e disse: "Alegra-te,
cheia de graca, o Senhor esta
contigo!"” (Lc 1, 26-28). Rezamos



estas palavras tantas vezes todos os
dias: “Ave, gratia plena”. O anjo a
principio ndo a chama de Maria, mas
lhe da como nome proprio sua
condicdo de cheia de graca. Chama-a
assim, cheia de graca, o que de
acordo com os especialistas significa
algo como totalmente transformada
pela graca.

“Fiat mihi secundum verbum

tuum” (Lc 1, 36). A Virgem responde
com estas palavras, que dizemos
todos os dias, a proposta do anjo.
Queremos repeti-las hoje, Mde nossa,
com a convicc¢do de que tudo o que
Deus quer para nds é para nosso
bem, mesmo que, as vezes, nao o
entendamos. Tenhamos a alegria e a
seguranca de estar sempre nas maos
de Deus, protegidos por ele, guiados
por sua providéncia. Nada em nossa
vida é acaso: atras de tudo esta
sempre a vontade do Senhor, que
quer o melhor para nos.



“0 Mie, Méde! Com essa tua palavra —
‘fiat’ — nos tornaste irmédos de Deus e
herdeiros da sua gloria. - Bendita
sejas! (Caminho, n. 512). Ao dizermos
“faca-se” nas coisas de cada dia, tanto
nas grandes quanto nas pequenas,
nos tornamos cada vez mais irmaos
de Deus, herdeiros de sua gloria, com
uma gracga que nos chega
precisamente por meio da mediacao
materna de Maria.

Na segunda leitura, Sdo Paulo
escreve: “Bendito seja Deus, Pai de
nosso Senhor Jesus Cristo. Ele nos
abencoou com toda a béncao do seu
Espirito em virtude de nossa unido
com Cristo, no céu. Em Cristo, ele nos
escolheu, antes da fundagdo do
mundo, para que sejamos santos e
irrepreensiveis sob o seu olhar, no
amor” (Ef 1,3). Fomos escolhidos
para também sermos imaculados.
Evidentemente, fomos concebidos
com o pecado original, mas, pelo
batismo voltamos a nascer sem



mancha, imaculados. Depois, por
nossa fragilidade, vamos nos
manchando. Ainda assim, sempre
temos o remédio para voltar a ser
imaculados por sua graca, pela forca
dos sacramentos, pela confissao, pela
eucaristia, pela oracgdo pela qual o
Senhor sempre nos acolhe. Este é um
motivo de grande esperanca na vida
espiritual e no trabalho apostdlico.
Por mais que notemos as
dificuldades externas ou internas,
pessoais ou do ambiente, podemos
nos sentir imaculados, apesar de
nossas manchas, porque Deus nos
purifica constantemente cada vez
que recorremos a Ele.

O Senhor nos escolheu antes da
criacdo do mundo. Nossa vocacgdo, o
plano de Deus para nos, € tdo eterno
quanto o proprio Deus: Ele ja pensou
em cada um de nds para que
fossemos santos e sem mancha em
sua presenca. E, como recorda Sao
Paulo, escolheu-nos em Cristo. Estas



palavras sdo também importantes,
porque toda a nossa vida é um viver
em Cristo: tem que ser, queremaos
que seja um viver em Cristo. Nosso
Padre nos dizia tantas vezes que
temos que ir procurando sempre a
unido com o Senhor para
permanecermos firmes: diante das
dificuldades, diante do trabalho,
diante dos nossos proprios defeitos.
Para estar firmes, para ndo nos
desalentar, para sentir a seguranca
na chamada que recebemos de Deus,
procuremos a unido com Jesus Cristo.
E é precisamente Maria que nos guia
rumo a Ele, que nos ajuda a nos
identificarmos com ele a todo
momento, de modo que possamos ser
aquele ipse Christus que nosso Padre
pregava.

A ideia do alter Christus é mais ou
menos compreensivel e comum.
Porém, esse ipse Christus,
enormemente original, mas
enormemente profundo, é



certamente muito mais: ndo se trata
apenas de nos identificarmos com
Ele por meio da imitacdo, mas de
vivermos nele, de sermos Ele de
alguma forma, sem deixarmos de ser
nos mesmos. E o grande mistério de
nossa filiagao divina, de nossa
participacdo na vida de Deus, que
Cristo nos deu no Espirito Santo, para
que sejamos santos e sem mancha,
imaculados em sua presenca. Hoje
especialmente, ao ouvir novamente
esta palavra, “imaculados”, nosso
olhar vai para a Santissima Virgem,
para que ela nos ajude, para que nos
parecamos com ela também nisto,
ser imaculados.

E preciso de fato ter audécia para
pretender ser imaculados. Podemos,
porém, sé-lo cada vez que nos
levantamos, cada vez que nos
purificamos. Devemos, por isso,
muito agradecimento ao Senhor pela
peniténcia, pela confissdo, por seu
amor e sua misericordia, que nos



perdoa, que nos levanta deste modo

visivel, no sacramento e sempre que
nos levantamos nos com a alma para
lhe pedir perdao.

Santos, imaculados..., em sua
presenca: a presenca de Deus € outro
grande tema de nossa vida, algo que
deve caracterizar nosso caminhar
por este mundo. Viver na presenca
de Deus: isso € ter vida sobrenatural.
Vem-nos logo a memaoaria esse outro
ponto de Caminho: “Tem presenca de
Deus e teras vida

sobrenatural” (Caminho, n. 278). A
presenca de Deus e a vida
sobrenatural sdo duas coisas muito
unidas, porque ndo se trata de uma
presenca de Deus qualquer, e sim de
um ato de fé profundo no qual “Deus
nobiscum”, e entao: “quis contra
nos?” (Rm 8,31). E quem melhor,
quem com mais profundidade e mais
verdade do que a Virgem Maria pode
dizer “Deus nobiscum”. Vamos, pois,
pedir-lhe agora: Mde nossa



Imaculada, ajuda-nos a ter fé na
presenca do Senhor em cada um de
nos. Que esta realidade nos encha de
serenidade e alegria, pois Ele nos da
a graca para afastarmos o medo e a
tristeza.

Ele nos escolheu em Cristo, antes da
criacdo do mundo, para que
féssemos santos e sem mancha, em
sua presenca... pelo amor. O amor:
sabemos bem que a santidade € a
plenitude da caridade, que é também
a plenitude da forca do Espirito
Santo em nossas almas; e é dai que
deve sair sempre a forca para o
trabalho, para a obra apostolica, para
toda nossa vida. A santidade como
plenitude da caridade deve,
especialmente, levar-nos a unidade.
Como diziam conhecidas palavras de
Sdo Cipriano, ja tdo antigas: “A
caridade é vinculo de fraternidade,
fundamento de paz, vigor e firmeza
de unidade; ¢ maior doque afé e a
esperanca, sobrepuja as obras boas e



0s martirios, e, sendo eterna, sempre
permanecera conosco nos reinos
celestiais” (Sdo Cipriano, De bono
patientiae, n.15: PL 4, 631 C).

O laco que une os irmdos: e esse
amor, essa caridade, é inseparavel do
amor a Deus. De certa forma é a
mesma coisa, embora em dire¢oes
diferentes, é a mesma virtude. O lago
que une oS irmados: as maes se
alegram quando veem os irmaos,
seus filhos, unidos, que se amam, que
se ajudam, que andam juntos.
Podemos pensar que a Virgem Maria
se alegra quando nos vé unidos,
quando vé que nos amamos. E, ao
mesmo tempo, ela nos proporciona
esta realidade de estarmos unidos, de
vivermos a fraternidade, esta
fraternidade que, por sua prépria
natureza, visa sempre um
transbordar em zelo apostolico.

Que a Virgem Santissima, Mdae, nos
conceda o ar de familia, é o que



pedimos. Que ela nos proteja
também no sentido de que a Obra
seja, como nosso Padre queria, uma
pequena familia, mesmo que esteja
estendida por todo o mundo.
Recordareis que nosso Padre dizia
que, mesmo estando espalhados pelo
mundo, podemos ser uma pequena
familia, precisamente pelo amor,
pelo carinho, pela unidade. O Senhor
nos concede isso pela Virgem, pela
Mae, pois é a Mae que da unidade.

A auséncia total de pecado em Maria
a levou ao desejo de servir. A
primeira coisa em que pensa depois
do fiat, quando o proprio Deus
encarnado esta em suas entranhas, é
ir visitar Isabel O anjo havia dito que
ela estava esperando um filho. E
como Nossa Senhora sabe que Isabel
é idosa, compreende que ela
precisara de ajuda. Ajude-nos, Mae
nossa, a ter a atitude que leva a
descobrir as necessidades dos outros,



manifestacdo imediata de teu ser
Imaculada.

Por ocasiao da festa de Sao
José(19/03/2025)

Igreja prelaticia de Santa Maria da
Paz, Roma

Hoje, na festa de Sao Jose, a liturgia
nos oferece varios textos, como é
habitual. A segunda leitura, em
particular, da Carta de Sdo Paulo aos
Romanos, aplica a Sao José a figura
de Abrado, aquele que, esperando
contra toda esperanga, acreditou que
se tornaria pai de muitos povos, e
isso lhe foi creditado como justica (cf.
Rm 4,16-22). Trata-se da conexao
entre a fé e a esperanca que hoje
somos convidados a contemplar
também na vida de Sao José: uma fé
unida a uma esperanca firme que
nasce da confianc¢a no poder, no
amor e nos planos de Deus, mesmo
quando esses planos excedem



completamente nossa capacidade de
compreendé-los.

Em S&o José vemos um homem que
acredita, que confia, que acolhe com
fé o imenso mistério da encarnacao.
Vemos que aceita um plano que
rompe os planos humanos mais
naturais, inclusive aqueles que
certamente havia concebido em seu
coracdo. Vemos que parte para o
Egito quase sem preparacao,
confiando apenas na palavra de
Deus. E 0 vemos sempre assim:
obediente, silencioso, fiel. De um
modo especial, o contemplamos ao
lado de Nossa Senhora, anos mais
tarde, quando o Menino fica no
Templo e ambos recebem de Jesus
uma resposta que é verdadeiramente
desconcertante. Ja meditamos muitas
vezes sobre isso: apesar de quem eles
eram, Nossa Senhora e Sdo José ndo
compreenderam totalmente o
Senhor. O préprio Evangelho nos diz
isso. E, no entanto, essa fé os impelia



a aceitar sempre a vontade de Deus,
a querer o que Deus quer. Era uma fé
viva, operante, inteligente. Uma fé
que agia pela caridade. Uma fé que
também se manifestava como raiz de
uma obediéncia pronta, delicada e
total aos planos de Deus.

A propria fé ja é uma forma de
obediéncia: é a obediéncia da fé, a
entrega da inteligéncia e do coracgao
a Deus. Por isso, hoje podemos pedir
ao Senhor, pela intercessao de Sdo
José, unido a Santissima Virgem, que
nos conceda uma fé assim tao
grande. Uma fé que nos faca viver
convencidos do seu amor, porque
esse é, no fundo, o grande tema da
nossa fé: acreditar no seu amor fiel e
eterno.

Esse amor que nos leva a aceitar os
seus planos e exigéncias, mesmo
quando ndo os compreendemos
totalmente. Hoje, Senhor, pedimos
especialmente a fé de Sdo José. E um



pedido ousado, sabemos disso. Mas,
pelo menos, desejamos nos
aproximar dessa fé, e que ela nos
conduza também a uma grande
esperanca. Que saibamos esperar
contra toda a esperanca, como
Abrado, como Sao José.
Concretamente, a esperanca da
santidade. A esperanca de cumprir a
Vossa vontade, Senhor, apesar da
experiéncia da nossa fraqueza. Que
essa esperanca esteja enraizada
numa fé renovada, maior, colocada
ndo nas nossas forcas, mas no Vosso
poder e no Vosso amor por nos. E a
partir dai, que possamos viver
abertos a Vossa vontade, abertos com
docilidade, com humildade, com
confianca. Abertos, em suma, a
obedecer com alegria o seu plano de
amor.

Com uma obediéncia livre, com
grande liberdade de espirito e um
coracdo que acolhe o que Vos
desejais, Senhor. Dessa forma, ndo



hesitaremos em obedecer com
alegria. Mesmo quando os Vossos
planos nos parecerem dificeis,
humanamente incompreensiveis,
como aconteceu a Sdo José. Em certa
ocasido, o Papa Francisco dizia que
“José ndo hesitou em obedecer, sem
se questionar sobre as dificuldades
que encontraria. E ele levantou-se de
noite, tomou 0 menino e sua mae e
partiu para o Egito” (Patris Corde, n.
3): um plano verdadeiramente
surpreendente... e, no entanto, José
nao hesitou.

Hoje, por intercessdo de Sao José,
pedimos que saibamos obedecer sem
hesitar. Que seja ndo apenas de
forma externa ou por dever, mas
com liberdade interior. Que
obedecamos porque queremos de
verdade, porque assumimos como
nosso o que foi pedido e porque
acreditamos, com fé firme, que o que
0 Senhor nos pede é sempre o



melhor para nos, fruto do seu amor
fiel.

Esperanca nos céus

Nosso Padre nos dizia que éramos a
sua esperanca, pois a Obra esta em
nossas maos, e temos certeza de que,
14 do Céu, ele continua nos ajudando,
continua nos impulsionando.
Queremos viver com essa esperanca
que, como escreve Sao Paulo aos
colossenses, esta nos céus (cf. Cl 1,5).
Ndo em nossas for¢as, ndo em nossas
capacidades, mas em Vos, Senhor, em
Vosso amor, em Vossa fidelidade.
Confiamos que ndo nos deixais
sozinhos, que sempre poderemos
contar com Vossa ajuda e que
seremos fiéis... se quisermos sé-lo.
Senhor, hoje renovamos esse desejo:
queremos ser fiéis. E sabemos que, se
quisermos, seremos, pois sua graca
nunca nos faltara. Por isso podemos
viver com seguranca, com uma
esperanca certa, ndo baseada em



nossas forcas, mas no poder de Deus,
em seu amor. Uma esperanca que €
também seguranca. E isso pedimos
hoje, Senhor: que vocé nos conceda,
como a nosso Padre, a seguranca do
impossivel. Porque o impossivel que
queremos viver e alcancar é, antes
de tudo, a nossa propria santidade.

Diante da experiéncia de nossa
propria fraqueza, temos que estar
convencidos de que a santidade nao
€ uma utopia. Ndo é uma meta
inatingivel nem um ideal abstrato. A
santidade é o chamado de Deus para
cada um de noés. E o seu plano para a
nossa vida. E Ele, que nos chama, nos
da também todos os meios
necessarios para a alcangar, toda a
forca, mesmo em meio as nossas
fragilidades. Esta é a certeza do
impossivel: acreditar que, com Deus,
podemos nos tornar santos.

Lembremos as palavras de nosso
Padre, que descrevia Sdo José como o



homem do sorriso permanente e do
encolhimento de ombros. Nao se
tratava de um gesto de indiferenca,
mas de abandono confiante:
aconteca o que acontecer, contamos
com a ajuda de Deus. Por isso,
também queremos viver com um
sorriso permanente diante das
dificuldades, com essa esperanca que
é fonte de alegria. A esperanca crista
de que fala Sdo Paulo: “Alegres na
esperanca” (Rom 12,12). Uma
esperanca depositada no Senhor, ndo
em nossas proprias forcas. Porque a
esperanca nasce da fé e esta
inseparavelmente unida a ela.

O Evangelho fala pouco de Sao José.
Mostra-nos a sua fé, a sua docilidade
aos planos de Deus. E podemos
imaginar, sem medo de errar, como
ele se relacionaria com o Senhor,
com quanto amor cuidaria de Jesus
em sua infancia. Também queremos
tratar Cristo assim: com todo o
carinho de que somos capazes. E



sabemos que nos relacionamos com
Ele e 0 amamos também quando nos
relacionamos com o0s outros e o0s
amamos. Por isso, hoje Vos pedimos,
Senhor, que com a fé e a esperanca
aumente também em nds a caridade.
Que saibamos amar
verdadeiramente, com um amor que
se traduza em espirito de servico, em
uma disposicdo habitual de pensar
nos outros, de tornar sua vida mais
agradavel, de rezar por eles, de
considerar como nosso tudo o que 0s
afeta.

Renovar nossa entrega

A fé de Sao José é uma fé que se
traduz em fidelidade. O Evangelho de
hoje resume assim: “José fez o que o
anjo do Senhor lhe havia

mandado” (Mt 1,24). Uma fé que se
converte em obediéncia, em
docilidade, em uma fidelidade
perseverante. E € isso que queremos
renovar hoje, Senhor: nossa entrega.



Que essa renovacdo ndo seja apenas
uma lembranca, mas um ato real.
Que nossa entrega seja
verdadeiramente nova hoje. Que a
oferecamos com amor renovado,
com o desejo sincero de sermos fiéis
a V@s, como Sao José: sempre, em
tudo, com alegria.

E como podemos renovar a nossa
entrega? Em primeiro lugar,
convencidos de que é possivel torna-
la nova. Que é possivel ndo viver por
inércia, mas com um nunc coepi, um
“agora comec¢o”. Renovar a entrega é
renovar o amor, € renovar a luta e,
com isso, também a fé e a esperanca.
Porque podemos renovar a
conviccdo de que o Senhor quer que
facamos a Obra e nos da os meios
para isso. Ele nos da a graca para
sermos santos, para sermos muito
eficazes em nosso dia a dia, na nossa
vida, nas pequenas coisas, que se
tornam grandes quando sdo vividas
por amor. A fidelidade se renova, e



essa renovacdao € fidelidade a
vocacao; portanto, é fidelidade a
Jesus Cristo, porque nisso consiste
tudo.

Ndao lutamos apenas para ser fiéis a
uma ideia — embora isso também
aconteca —, mas principalmente para
ser fiéis a uma pessoa, a Jesus Cristo.
Queremos ser fiéis a Vos, Senhor. E
hoje desejamos renovar
especialmente essa fidelidade. Isso
implica ser fiéis ao caminho, a
vocacdo recebida. No entanto, essa
fidelidade ndo se dirige a conceitos
abstratos, mas ao Senhor. Por isso,
queremos fazer nossas as palavras
de Sdo Paulo aos romanos: “Quer
vivamos, quer morramos,
pertencemos ao Senhor” (Rom
14,8-9). Queremos que tudo o que é
nosso seja de Deus: nosso trabalho,
nosso descanso, nossas diversoes,
nossas ilusodes, nossas dores e nossos
sofrimentos... tudo. Porque tudo
pode ser do Senhor. E porque o



Senhor quer que tudo seja seu, ja que
SOmos seus, e queremos ser ipse
Christus, o proprio Cristo.

E somos fiéis, e seremos cada vez
mais, se renovarmos nossa entrega
com a graca de Deus, que nunca nos
falta nem faltara. Toda a forca para
cumprir este desejo sincero de
fidelidade renovada esta,
logicamente, onde deve estar: no
proprio Senhor. Por isso, na
Eucaristia, nesse momento central de
cada dia, em que vivemos uma unido
intima e real com Cristo — uma
identificacgdo fisica com o Senhor —,
é ai que encontramos toda a nossa
forca. E ai também que vivemos
aquele Ite ad Ioseph, “Va até José”.

Hoje podemos pedir a Sdo José que
nos ajude a ser almas eucaristicas,
que nos ensine a ficar bem dentro do
sacrario, para encontrarmos ali a
forca para sermos fiéis. A forga
diaria para renovar nossa fidelidade,



dia apos dia. Para que nossa
renovacao seja, de fato, renovar a
fidelidade.

E, logicamente, para nas, ser fiéis ao
Senhor é ser fiéis ao que Ele quer de
nos: ser fiéis ao espirito da Obra e,
portanto, também fiéis ao nosso
Padre. Hoje, naturalmente, é um dia
para té-lo também muito presente.
Talvez nos venha a memaoria o
conselho que Paulo VI deu a Dom
Alvaro, quando ele comegou sua
missdo como Padre: “Sempre que
tiver que resolver um assunto,
coloque-se na presenca de Deus e
pergunte-se: nesta situacdo, o que
meu fundador faria?” (Cronica 1976,
p. 282). Dom Alvaro comentou com
simplicidade que isso era exatamente
o que havia ficado claro para ele
desde o inicio: fazer as coisas como
nosso Padre faria.

Hoje, festa de Sao José, podemos
recordar também aquelas palavras



de Sdo Josemaria, numa de suas
homilias: “O nome José significa em
hebreu Deus acrescentard. A vida
santa dos que cumprem a sua
vontade, Deus acrescenta dimensoes
inesperadas: o que a torna
importante, o que da valor a tudo - o
divino” (E Cristo que passa, n. 40).
Nas coisas mais simples — em nosso
trabalho, em nossa oracdo — tocamos
0 mundo inteiro, alcan¢camos
horizontes imensos. A grandeza das
nossas obras vem do Senhor. Ele nos
concede essa grandeza. E quando
colocamos em Vossas maos, Senhor,
até mesmo a menor coisa, ela alcanca
os confins do mundo, todas as
regioes, todas as tarefas. Mesmo nas
tarefas que nos parecem — e
humanamente talvez sejam —
pequenas, limitadas no tempo, Vos,
Senhor, podeis fazé-las chegar aos
confins mais remotos, as almas mais
proximas e mais distantes. Fiéis...,
vale a pena. Hoje também é um dia



para cantar interiormente esse
“Fiéis, vale a pena”.

Ao renovarmos nossa fidelidade,
percebemos que vale a pena. Vale a
pena mesmo quando essa pena é o
cansaco do trabalho, a tarefa que
custa, o aspecto que nao
compreendemos. Vale a pena, sim,
vale a pena. E como nosso Padre, ao
ouvir aquela cancdo, repetia
baixinho esse “vale a pena”, como
expressdo de uma experiéncia viva:
tinha valido a pena tanto esforgo,
tanto trabalho, tanto sacrificio, para
levar a Obra adiante. Pedimos,
Senhor, pela intercessao de Sao José,
que fique mais profundamente
gravada em nas esta ideia tdo
simples e tdo verdadeira de que vale
a pena. Tudo o que temos que fazer,
trabalhar, até mesmo sofrer, para
levar adiante a Obra, vale a pena. Ja
temos experiéncia de que é assim, e
desejamos que essa experiéncia se



torne mais constante, mais profunda
e, portanto, também mais alegre.

Sao José, nosso pai e senhor,
padroeiro da Igreja universal... Hoje
é também uma ocasido para rezar
pelo Papa, recordando Sdo José como
padroeiro de toda a Igreja. E
terminamos, como € 1ogico, unindo
nossa oragao a Jesus, Maria e Jose.
Nosso Padre contava que, ao acordar
pela manha@, a primeira coisa que via
era um quadro dessa trindade da
terra: a Santissima Virgem com o
Menino e Sao José. N6s também
queremos que esse despertar didrio
— ndo apenas fisico, mas também o
despertar de nossa consciéncia
diante do trabalho, diante das
circunstancias — seja, de alguma
forma, um olhar para essa trindade
da terra, que nos conduz diretamente
a Trindade do céu.



HOMILIAS

Na festa do Bem-aventurado
Alvaro (11-V-2024)

Basilica de Santo Eugénio, Roma

Este é o administrador fiel e
prudente que o Senhor colocou a
frente dos seus servos (cf. Lc 12,42).
Podemos aplicar estas palavras da
antifona de entrada ao Bem-
aventurado Alvaro, que dedicou a
sua vida a ser, primeiramente, um
apoio firme e, depois, o sucessor de
Sao Josemaria a frente do Opus Dei.
Ele foi um filho leal da Igreja. Como
escreveu o Papa Francisco por
ocasido de sua beatificagao,
“destacava-se especialmente o seu
amor a Igreja, esposa de Cristo, a
qual serviu com um coragao
despojado de interesses mundanos,
longe da discordia, acolhedor para
com todos e buscando sempre o lado
positivo nos demais, o que une, o que


https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.hjbzkp3uzf6l

constroi. Nunca uma queixa ou
critica, nem sequer nos momentos
especialmente dificeis, quando, como
aprendeu de Sao Josemaria,
respondia sempre com a oragao, 0
perddo, a compreensdo, a caridade
sincera” (Carta ao prelado do Opus
Dei por ocasido da beatificacio de
Alvaro del Portillo, 16/06/2014).
Podemos nos perguntar agora: tenho
essa mesma atitude habitualmente
na minha vida cotidiana, diante das
dificuldades e dos problemas?

Um homem fiel e prudente: assim era
o Bem-aventurado Alvaro!
Recorramos a sua intercessdo para
que o Senhor nos torne fiéis e
prudentes. Pedimos-lhe prudéncia
para sermos, em todos os momentos,
fiéis ao Evangelho diante das
circunstancias mutaveis do tempo e
do lugar, muitas vezes complicadas.
E a fidelidade, ndo para apoiar uma
ideia, mas para seguir uma Pessoa:
Jesus Cristo, Nosso Senhor, que abre



horizontes sempre novos na vida de
cada um de nos.

A liturgia da Palavra da celebracéo
de hoje nos apresenta a figura do
Bom Pastor. No Evangelho de Sao
Jodo, a figura do pastor € algo muito
concreto: “Eu sou o Bom Pastor [...],
eu dou minha vida pelas ovelhas” (Jo
10,11.15). E, de fato, Jesus da
verdadeiramente a vida pelas suas
ovelhas, vai em busca daquela que se
desviou e a conduz a aguas
tranquilas, como repete o salmo
responsorial (cf. S1 22). Amar as
pessoas que lhe foram confiadas, da
mesma forma que Cristo as ama, é
uma das caracteristicas
fundamentais de um bom pastor. Foi
assim que Dom Alvaro viveu ao
longo de toda a sua existéncia: com
sua atitude acolhedora,
compreensiva e cheia de paz; de uma
paz e alegria que ndo perdia nem
mesmo diante das dificuldades e dos
problemas.



Como dizia Sdo Josemaria, a alegria
cristd tem “raizes em forma de
cruz” (E Cristo que passa, n. 43); é
alegria “no Senhor” (cf. F14,4): a
alegria que Jesus nos conquistou na
Cruz, e que € capaz nao so de se
manter, mas até de crescer diante
das dificuldades e dos sofrimentos
com a forca da fé, da esperanca e do
amor. Na primeira leitura, ouvimos
as palavras de Sado Paulo: “Alegro-me
de tudo que ja sofri por vés e procuro
completar na minha propria carne o
que falta das tribulacdes de Cristo,
em solidariedade com o seu corpo,
isto é, a Igreja” (Col 1, 24).
Constatamos isso na vida de Dom
Alvaro, bom pastor de suas filhas e
filhos, que soube transmitir sua
alegria aos outros. Com a graca de
Deus, também nos podemos unir
com alegria a Cruz de Cristo tudo o
que neste momento nos faz sofrer
mais.



Sim, essa alegria no Senhor néo s6
permanece, mas cresce com as
dificuldades e os sofrimentos, se a
forca da fé, da esperanca e do amor
atua na alma. A vida de Dom Alvaro
ndo esteve isenta de contrariedades.
“Estariamos no caminho errado —
observou recentemente o Papa
Francisco — se pensassemos que 0S
santos sdo excecOes da humanidade:
uma espécie de circulo restrito de
campedes que vivem além dos
limites da nossa espécie” (Audiéncia,
13/03/2024). Dom Alvaro soube
apoiar-se, em primeiro lugar, na
graca de Deus, de modo que Deus era
o centro de sua vida. Seu exemplo,
como o de todos os santos, nos ensina
que quem € fiel a vocacdo que o
Senhor lhe deu se realiza
plenamente e experimenta assim, ja
nesta terra, uma felicidade que é a
antecamara da felicidade do céu.

Neste més de maio, recorramos
especialmente a Nossa Mae Santa



Maria, para que nos ajude a crescer
na prudente fidelidade de saber e
querer dar a vida pelos outros, dia
apos dia, com tanta alegria.

Assim seja.

Na festa de Sao Josemaria (26-
VI-2024)

Basilica de Santo Eugénio, Roma

Na festa de hoje, e considerando as
leituras da Missa, podemos
considerar dois aspectos da vida de
Sdo Josemaria que nos mostram
como era a sua relacdo com Deus: a
filiacdo divina e a santificacdo do
trabalho.

Filiacdo Divina

“Ndao recebestes um espirito de
escravos, para recairdes no medo”,
afirma Sdo Paulo numa das leituras
que acabamos de ler, “mas



recebestes um espirito de filhos
adotivos, no qual todos noés
clamamos: Aba - ¢ Pai!” (Rm 8,15).
Pelo Batismo somos filhos de Deus
em Cristo, e isto supde uma nova
maneira de olhar para Deus,
marcada pelo amor, a confianca e a
simplicidade, que sdo as atitudes
proprias de um filho com seu pai.

Saber que temos um Pai que nos ama
infinitamente, nos permite ter uma
vida alegre e plena, e também nos
leva a iluminar todas as areas da
nossa existéncia, a partir desse amor,
confianga e simplicidade, mesmo em
meio as dificuldades ou quando
vivenciamos nossos defeitos com
mais forca. Deus nos ama por quem
somos — seus filhos — e ndo pelo que
fazemos, pelas nossas realizagoes. E
ao mesmo tempo, Ele ndo deixa de
nos amar quando erramos. Como nos
lembra o Papa: Deus “abraga-nos
sempre, sempre, sempre, depois das
nossas quedas, ajudando-nos a



levantar e ficar de pé” (Discurso, 26
de janeiro de 2019). Nossa vida é um
retorno continuo a casa do Pai, como
o filho prédigo, sabendo que Ele nos
espera de bracos abertos.

Por isso, ndo ha nada mais contrario
a nossa condicao de filhos de Deus do
que o medo. “Um filho de Deus -
dizia Sdo Josemaria — ndo tem medo
da vida nem medo da morte, porque
o fundamento da sua vida espiritual
€ o sentido da filiacdo divina: Deus é
meu Pai - pensa — e é o Autor de todo
0 bem, é toda a Bondade” (Forja, n.
987).

Isto ndo significa que ndo sejamos
afetados pelos golpes que recebemos
ou pelos obstaculos que encontramos
na vida. Quando surge um problema
familiar, uma doencga ou um
contratempo financeiro, é normal
que, especialmente no inicio,
sintamos uma certa vertigem. Algo
semelhante pode acontecer conosco



quando contemplamos a situacdo do
mundo. Como ndo recordar na nossa
oracdo, entre tantas necessidades, a
guerra entre a Ucrdnia e a Russia ou
a dificil situagdo na Terra Santa?

A fragilidade que sentimos em nossas
vidas e a instabilidade da paz no
mundo podem ser, a0 mesmo tempo,
uma ajuda para nossa fortaleza, se
nos movem a refugiar-nos no amor
que nunca falha, naquela rocha que
€ muito mais solida do que as
realidades terrenas podem nos
oferecer. “Refugia-te na filiagdo
divina: Deus é teu Pai amantissimo.
Esta é a tua seguranca, o
ancoradouro onde langar a ancora,
aconteca o que acontecer na
superficie deste mar da vida. E
encontrards alegria, fortaleza,
otimismo... vitoria!” (Via Sacra, VII
estacdo, n. 2).



Santificacao do trabalho

Na primeira leitura lembramos outra
passagem que nos fala do plano de
Deus para o mundo. Esta passagem é
a que conta como Deus criou o
homem e “colocou-o no jardim de
Eden, para o cultivar e guardar” (Gn
2,15). E bonito poder considerar
novamente que o trabalho - que
ocupa boa parte do nosso tempo — é
algo maravilhoso. As vezes, parece
nos arrastar — porque ndo gostamos
de uma tarefa, ou porque ela se
complica, ou porque estamos
simplesmente cansados. No entanto,
o0 texto do Génesis nos lembra que o
trabalho ndo é uma consequéncia do
pecado original: desde sua origem, o
homem tem a honra de participar da
construcdo de um mundo melhor por
meio do seu trabalho. O proprio
Cristo passou a maior parte de sua
vida desempenhando um oficio.
Esses anos de trabalho também
contribuiram para nossa redencao.



Assim, Jesus nos mostra que
qualquer tarefa pode conter um
valor mais profundo do que aparece
humanamente.

Sdo Josemaria costumava repetir que
a grandeza do trabalho depende do
amor com que e feito. Um amor que
se manifesta na atencdo aos detalhes,
na vontade de servir aos outros, no
sorriso para todos, no
profissionalismo com que realizamos
nossas tarefas... E tudo isso com o
desejo principal de dar gléria a Deus
e de servir aos outros, que também
sdo filhos do mesmo Deus. “Por isso,
o homem ndo se deve limitar a fazer
coisas, a construir objetos —
comentava Sao Josemaria -. O
trabalho nasce do amor, manifesta o
amor, orienta-se para o amor.
Reconhecemos Deus nao apenas no
espetaculo da natureza, mas também
na experiéncia do nosso proprio
trabalho, do nosso esforgo. O
trabalho é, assim, oracdo, acdo de



gracas, porque nos sabemos
colocados na terra por Deus, amados
por Ele, herdeiros de suas
promessas” (E Cristo que passa, n.
48).

Recorramos a intercessdo maternal
de Santa Maria, pedindo-lhe que nos
ajude a saber e sentir que somos
sempre os filhos prediletos de Deus e
a encontrar o seu Filho em nosso
trabalho feito por amor.

Assim seja.

Na festa do Bem-aventurado
Alvaro (11-V-2025)

Basilica de Santo Eugénio, Roma

“Eu mesmo vou procurar minhas
ovelhas e tomar conta delas. Como o
pastor toma conta do rebanho, assim
vou cuidar de minhas ovelhas” (Ez
34, 11). Ouvimos estas palavras do
profeta Ezequiel na primeira leitura,


https://opusdei.org/es/article/homilia-fernando-ocariz-fiesta-beato-alvaro-portillo-2025/
https://opusdei.org/es/article/homilia-fernando-ocariz-fiesta-beato-alvaro-portillo-2025/

que se aplicam bem ao Bem-
aventurado Alvaro del Portillo, cuja
festa hoje celebramos no aniversario
da sua Primeira Comunhdo. Ele foi
um pastor que, nas palavras de Sdo
Jodo Paulo II, se destacou pela sua
fidelidade a Sé de Pedro.

Na oracdo coleta, pedimos ao Senhor
que nos ajude a gastar-nos
humildemente na “missdo salvifica
da Igreja”, tal como o fez o Bem-
aventurado Alvaro. Hoje, quando a
Igreja acaba de acolher um novo
sucessor de Pedro, o Papa Ledo XIV,
renovamos também a nossa adesado
filial — efetiva e afetiva, como sempre
procuramos viver — ao Santo Padre,
rezando por ele e pelas suas
intencoes.

“O amor ao Romano Pontifice —

recordava Sao Josemaria — ha de ser
em nos uma formosa paixdo, porque
nele vemos a Cristo” (Sao Josemaria,
Amar a Igreja, p. 41). O fundador do



Opus Dei transmitiu esta formosa
paixdo ao Bem-aventurado Alvaro e
aos seus filhos, que todos os dias
rezam pelo Papa, pedindo a Deus que
0 guarde, anime, faca feliz, e que lhe
dé seguranca e fortaleza nas
tempestades que, por vezes, a barca
de Pedro tem de enfrentar.

No Evangelho, Jesus menciona uma
caracteristica propria do bom pastor:
é alguém que “da a vida pelas suas
ovelhas” (Jo 10, 11). D. Alvaro deu a
vida pela Obra, sabendo que assim
servia a Igreja, pois a unica razao de
ser do Opus Dei tem sido e sera
sempre “servir a Igreja, como Ela
quer ser servida” (Sao Josemaria,
Carta 8, n. 1).

Como descreveu o Papa Francisco, D.
Alvaro exerceu esse servico “com um
coracao despojado de interesses
mundanos, longe da discordia,
acolhedor para com todos e
buscando sempre o lado positivo nos



demais, o que une, 0 que constroi.
Nunca uma queixa ou critica, nem
sequer nos momentos especialmente
dificeis” (Francisco, Carta por ocasido
da beatificacdo de D. Alvaro). Nés
também somos chamados a viver
assim. Cada um no seu lugar: em
casa, no trabalho, entre os amigos...
Todos esses ambitos estdo unidos
pelo desejo de servir o Senhor e as
pessoas que estdo a nossa volta.
Como recordava o préprio D. Alvaro,
“o melhor servigo” que podemos
prestar a Igreja € “o esforco por
sermos santos” (Bem-aventurado
Alvaro, Carta, 30/09/1975, n. 62).
Quando procuramos santificar o
trabalho bem feito, com o desejo de
dar gloria a Deus e aproximar as
almas de Cristo, estamos servindo a
Igreja como ela quer ser servida.

Os santos experimentaram em
primeira mao a frase que repetimos
no Salmo responsorial: a quem tem
Deus como pastor, nada falta (cf. Sl


https://opusdei.org/pt-br/article/27-setembro-carta-do-papa-francisco/
https://opusdei.org/pt-br/article/27-setembro-carta-do-papa-francisco/

22,1). Quem decide seguir o Senhor
sabe que Ele o guiara em todos os
momentos. Neste sentido, a
fidelidade de D. Alvaro néo foi fruto
da inércia, mas do desejo de dizer
que sim a Deus em cada
circunstancia, pois sentia que nao
havia maior alegria do que viver
unicamente para o Senhor e, com
Ele, servir os outros. Entendia a
fidelidade como um compromisso de
amor, e o amor a Deus era o sentido
ualtimo da sua liberdade. Podemos
perguntar-nos se o que inspira cada
uma das nossas acoes é também o
amor ao Senhor.

Ter Deus como pastor nao significa
que Ele nos poupe as dificuldades da
vida. Mas, como também diz o
salmista: “mesmo que eu passe pelo
vale tenebroso, nenhum mal eu
temerei. Estais comigo com bastdo e
com cajado, eles me dédo a
seguranca” (Sl 22,4). Nessas
circunstancias, Deus nunca deixa de



estar ao nosso lado. “Se contassemos
apenas com as nossas pobres forcas —
dizia D. Alvaro — teriamos motivo
para considerar este ideal como uma
utopia irrealizdvel: ndo somos super-
homens, nem estamos acima das
limitacdes humanas. Mas - se
quisermos — a fortaleza de Deus atua
através da nossa fraqueza” (Bem-
aventurado Alvaro, Homilia,
07/09/1991).

A nossa Mae, Maria, € modelo de
fidelidade a Deus. Pedimos-lhe para
sabermos seguir o exemplo de vida
do Bem-aventurado Alvaro, e
colocamos nas suas maos a nossa
oracao filial pelo Papa Ledo XIV.

Nafesta de SaoJosemaria (26-
VI-2025)

Basilica de Santo Eugénio, Roma

Acabamos de ouvir no Evangelho
que “Jesus estava na margem do


https://opusdei.org/es/article/homilia-prelado-fiesta-san-josemaria-sed-de-dios/
https://opusdei.org/es/article/homilia-prelado-fiesta-san-josemaria-sed-de-dios/

lago de Genesaré. A multidao
apertava-se ao seu redor para ouvir a
palavra de Deus” (Lc 5,1). Estavam a
beira do lago, e Cristo decidiu subir a
uma barca e afastar-se um pouco da
terra firme. O Senhor conhecia
perfeitamente o coragdo daquelas
pessoas; sabia que todas, de uma
forma ou de outra, precisavam de
seus ensinamentos para iluminar
suas vidas.

Preencher o coracao

Sdo Josemaria, ao meditar sobre este
trecho, comentava que o que
aconteceu ha dois mil anos continua
acontecendo sempre: todos “andam
desejosos de ouvir a palavra de Deus,
embora o dissimulem
exteriormente”; todos, embora
muitas vezes ndo tenham palavras
nem forcas para expressar esse
desejo, “sentem fome de saciar sua
inquietacdo com os ensinamentos do
Senhor” (Amigos de Deus, n. 260 e



ss.). Esta sede de infinito manifesta-
se de muitas maneiras, embora nem
todas as formas de sacia-la deixem o
coracdo satisfeito. Talvez tenhamos a
experiéncia de ter perdido tempo
aspirando a uma felicidade
construida apenas sobre bens
materiais, sucesso ou conforto.
Sabemos, porém, que so Deus da
sentido a todas as realidades e
satisfaz os desejos do nosso coracao.

Inumeras pessoas, ao descobrirem a
vida cristd, encontraram a alegria
mais profunda. Também por isso, a
cena que o Evangelho nos narra ndo
pertence apenas ao passado. Todos
nos carregamos na alma desejos
profundos que s6 o Senhor pode
saciar. Podemos pedir a Deus que
nos torne capazes de reconhecer as
saudades do seu rosto, esses sinais da
sede de Cristo também nos outros. E
que saibamos transmitir sua
verdadeira imagem aqueles que nos
rodeiam: a imagem desse Cristo que



se afasta um pouco da margem para
que todos, mesmo os mais distantes,
possam vé-lo e ouvi-lo.

Apostolado e filiacao divina

No final desta passagem do
Evangelho, Jesus convida Pedro,
Tiago e Jodo a segui-lo. E
impressionante pensar que, apenas
alguns anos depois, seu zelo
apostolico levou a Boa Nova a muitos
lugares importantes da época,
incluindo a préopria Roma. Os
primeiros cristios, apesar de
sofrerem perseguicoes e
incompreensdes, sabiam que o
mundo lhes pertencia. “Este é o
espirito missionario que deve nos
animar”, comenta o papa Ledo XIV,
“sem nos fecharmos no nosso
pequeno grupo nem nos sentirmos
superiores ao mundo; Somos
chamados a oferecer a todos o amor
de Deus, para que se realize aquela
unidade que ndo anula as diferencas,



mas valoriza a historia pessoal de
cada um e a cultura social e religiosa
de cada povo” (Ledo XIV, Homilia,
18/05/2025).

Sao Paulo, na segunda leitura,
expressa com clareza a convic¢ao
que enchia de confianca os primeiros
cristaos: “E, se somos filhos, somos
também herdeiros” (Rom 8,17). De
fato, este mundo € parte de nossa
heranca. Na primeira leitura, diz-se
que Deus colocou o homem no
mundo “para o cultivar e

guardar” (Gn 2,15). Este mundo é
nosso: € 0 nosso lar e a nossa tarefa.

Por isso, sabendo que somos filhos de
Deus, ndo podemos caminhar por
esta vida como estrangeiros em terra
alheia, nem percorrer as nossas ruas
com a atitude de quem pisa territorio
desconhecido. O mundo € nosso,
porque é do nosso Pai Deus. Somos
chamados a amar este mundo, ndo
outro mundo hipotético em que



talvez pensemos que estariamos
mais a vontade. Ao nosso lado, talvez
tenhamos pessoas que nos sdo de
certa forma desconhecidas, porque
ndo conseguimos dar-lhes a atencao
que merecem. Esse pode ser o
primeiro &mbito em que podemos
voltar a dirigir-nos a essas pessoas
como Jesus faria.

Heranca de Sao Josemaria

Quando Sdo Josemaria convidava a
amar o mundo apaixonadamente,
costumava advertir contra aquela
mistica do “tomara” que condiciona o
terreno que quer evangelizar,
pensando: “Tomara que as coisas
fossem diferentes”. Podemos pedir
ao Senhor que nos dé a capacidade
de nos entusiasmarmos com a
missdo que nos confiou, com o
interesse de um filho que trabalha
nas tarefas de sua propria casa junto
com seus irmaos.



Hoje, voltando o nosso olhar
especialmente para Sdo Josemaria,
podemos seguir o seu exemplo de fé
e audacia para se lancar em
empreendimentos que pareciam
impossiveis, em uma época que, em
muitos aspectos, era muito mais
complicada e dificil do que a nossa.
Deixemo-nos contagiar por essa
confianca, que nos leva a amar este
mundo que recebemos em heranca e
a procurar preencher o anseio de
Cristo em tantas pessoas com quem
nos encontramos.

Para isso, como para tudo, apoiamo-
nos muito especialmente na
mediacdo de nossa Mae Santa Maria,
que vela com amor e paciéncia
materna pela felicidade de todos os
seus filhos.

Assim seja.



CARTAS E MENSAGENS

Carta sobre a obediéncia (10-
11-2024)

Queridissimos, que Jesus guarde as
minhas filhas e os meus filhos!

1. Ha alguns anos, escrevi-lhes uma
carta dedicada a liberdade. Cada
uma e cada um de nos tentamos
meditar sobre ela e aplica-la na nossa
vida diaria. Naquela ocasiao,
recordei que somos chamados a
fazer as coisas por amor, ndo
simplesmente por obrigacao.
Queremos seguir o Senhor de perto,
cumprindo Sua vontade, movidos
pelo desejo de corresponder ao Seu
amor. Agora lhes escrevo sobre a
obediéncia, que a primeira vista
pode parecer uma virtude oposta a
liberdade. No entanto, sabemos
muito bem que, na realidade, a
verdadeira obediéncia é uma
consequéncia da liberdade. E que,


https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.owg8l86b9vde
https://opusdei.org/es/article/carta-prelado-opus-dei-obediencia/
https://opusdei.org/es/article/carta-prelado-opus-dei-obediencia/

além disso, ao contrario do que se
poderia esperar de um ponto de vista
meramente humano, a obediéncia
cristd tem como resultado uma
liberdade cada vez maior.

Ha algumas décadas, um grande
intelectual que estudou a fundo as
obras de Sdo Josemaria apontava
uma importante contribuicdo do
nosso fundador: o fato de que ele
enfatizou de que forma, na vida
cristd, ha uma certa prioridade da
liberdade sobre a obediéncia[1].
Obedecemos porque queremos de
verdade cumprir a vontade de Deus,
porque esse é o desejo mais profundo
da nossa alma. De fato, uma
obediéncia sem liberdade néo é
digna da pessoa humana, nem,
portanto, de um filho ou filha de
Deus.

O amor, como bem sabemos, é muito
mais do que uma inclina¢do mais ou
menos passageira da sensibilidade. O


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn1

amor pressupde a disposicao de dar
a vida por alguém (cf. Jo 15,13). Por
esse motivo, uma de suas
manifesta¢des mais profundas é
identificar a nossa vontade com a da
pessoa amada: “Quero o que vocé
quiser, quero porque vocé quer,
quero como VOocé quiser, quero
quando vocé quiser...”[2].

2. Muitas vezes teremos considerado,
com maior ou menor atencao, o
plano amoroso de Deus para o
mundo: a criacdo e a elevagao
sobrenatural, por puro amor, para
compartilhar a felicidade da
Trindade com cada homem e mulher,
e para dar-lhes uma existéncia plena,
que satisfaria todos os anseios de
seus coracoes. Mas, desde o inicio, 0
pecado também esteve presente no
mundo: o pecado de nossos
primeiros pais, que foi
fundamentalmente uma
desobediéncia.


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn2

No entanto - ndo nos cansemos de
contemplar isso também, com
gratiddo -, Deus ndo quis nos
abandonar ao nosso destino. Em uma
decisdo do mais livre amor, que nao
podemos entender porque esta além
da nossa pobre compreensdo, enviou
seu Filho Unigénito para nos
devolver a amizade com Ele. Quando
Jesus morre na Cruz por toda a
humanidade - por vocé e por mim -
Ele entrega sua vida em um ato de
total obediéncia a vontade de seu
Pai. Liberdade e obediéncia estao
entrelacadas na historia da Salvacao.
As lamentaveis consequéncias da
desobediéncia humana sao
redimidas pela obediéncia de Cristo.
Sua graca nos permite viver com a
liberdade dos filhos de Deus.

3. Nestas paginas, desejo convida-los
a que meditemos juntos sobre alguns
aspectos da virtude da obediéncia,
tdo central nos mistérios de nossa fé
e, a0 mesmo tempo, tdo presente na



vida de qualquer pessoa. A
necessidade de obedecer é uma
realidade humana, de muitos niveis,
pois existem leis e normas
obrigatdrias: desde o conteudo da lei
natural até as leis da convivéncia
civil; desde a obediéncia dos
menores aos pais até a obediéncia
daqueles que voluntariamente se
comprometeram seriamente com
algo perante outras pessoas ou
institui¢des. Em um sentido
semelhante, também é considerado
obediéncia o fato de uma pessoa
seguir sua propria consciéncia. E em
um sentido ainda mais amplo, pode-
se chamar obediéncia o seguimento
de certos conselhos espirituais.

Como é facil de comprovar, ja que
estamos totalmente imersos nela, a
cultura atual raramente considera a
obediéncia como algo positivo: ela é
vista mais como uma necessidade as
vezes inevitavel, da qual se tenta
fugir ao maximo possivel, porque



parece contraria ao grande valor da
liberdade. Soma-se a isso o fato de
que, em ndo poucos ambientes, ha
uma certa crise de figuras de
autoridade e uma concepcdo de
dependéncia como algo negativo:
como uma excec¢ao inevitavel a
capacidade de julgar e decidir algo
por si mesmo. Assim, por exemplo, a
maior sensibilidade atual a qualquer
tipo de abuso de poder, embora em si
mesma muito positiva e necessaria,
pode as vezes questionar
injustamente todas as formas de
autoridade. Na realidade, acontece
que existe uma espécie de tendéncia
inata a desobediéncia, uma heranca
do pecado original, aquele momento
em que “o homem, tentado pelo
Diabo, deixou morrer em seu coragao
a confianca em seu Criador e,
abusando de sua liberdade,
desobedeceu ao mandamento de
Deus”[3].


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn3

Para compreendermos o valor mais
elevado da obediéncia e sua conexdo
existencial com a liberdade,
precisamos olhar para além dos
niveis necessarios de obediéncia na
sociedade humana e contemplar
Jesus Cristo. E esse outro aspecto de
sua centralidade, que deve ser o
objetivo de nossa vida: que Cristo
reine em nosso coracdo e dirija toda
a nossa existéncia.

“Aprendamos com Jesus a viver a
obediéncia. Ele quis colocar nas
palavras do evangelista essa
maravilhosa biografia que, em latim,
tem apenas trés palavras: erat
subditus illis (Lc 2,51). Reparem se a
obediéncia é necessaria para um
filho de Deus. Se o proprio Deus veio
obedecer a duas criaturas, criaturas
perfeitissimas, mas mesmo assim
criaturas: Santa Maria - mais do que
Ela somente Deus - e Sao José! E Jesus
obedeceu a eles”[4]. O Filho de Deus
queria ser plenamente homem e,


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn4

como todo bom filho, obedecer a
Maria e José, sabendo que, dessa
forma, estava obedecendo a Deus
Pai. E essa obediéncia marcou toda a
sua vida na terra, até a obediéncia da
Cruz (cf. Fil 2,7-8).

Obedecer a Deus

4. Em um sentido absoluto, somente
Deus é digno de obediéncia, sempre e
em todos 0s momentos, porque
somente Ele conhece plenamente o
caminho que leva cada um de nds a
felicidade. “Se obedeceres fielmente
a voz do Senhor, teu Deus,
praticando cuidadosamente todos 0s
seus mandamentos que hoje te
prescrevo, o Senhor, teu Deus, te
elevara acima de todas as nagodes da
terra” (Dt 28,1), diz Moisés antes de
descrever todas as béncaos que a
obediéncia traria ao povo.

De certa forma, toda a revelacao
biblica é uma pedagogia para a



obediéncia mais inteligente e mais
livre: aquela que nos leva a plena
realizacdo de quem somos, quando
nossa vontade se identifica com a
vontade de Deus, em um sim
incondicional. E por isso que, por
meio dos profetas, e apesar das
muitas trai¢oes dos seus, o Senhor
continua a lembrar ao seu povo:
“Escutai minha voz: serei vosso Deus
e vOs sereis 0 meu povo; segui
sempre a senda que vos indicar, a
fim de que sejais felizes” (Jer 7,23).
Nossos pequenos planos sdo
ampliados quando sdo integrados aos
Dele; nunca nos saimos tdo bem
como quando andamos nos
caminhos de Deus.

O proprio Cristo se mostra a nos
como o filho obediente. Antes de
tudo, obediente a Maria e José, aos
parentes e as autoridades. Mas,
acima de tudo, obediente a Deus Pai.
Jesus se alimenta fazendo a vontade
do Pai: “O meu alimento é fazer a



vontade daquele que me enviou e
realizar a sua obra” (Jo 4,34). Mesmo
nos momentos mais dificeis, o Filho
faz sua a vontade do Pai, apesar da
profunda consciéncia da dor que isso
vai lhe supor: “Pai, se é de teu
agrado, afasta de mim este calice!
Nao se faga, todavia, a minha
vontade, mas sim a tua” (Lc 22, 42).
Sdo Paulo escreve que Jesus,
“mostrando-se igual aos outros
homens, humilhou-se a si mesmo e
tornou-se obediente até a morte, e
morte de cruz” (Fil 2,6-8).

Mas ndo é somente a morte de Cristo
em si mesma que nos trouxe a
salvacdo, mas sua obediéncia livre e
amorosa ao Pai para se tornar um de
nos e dar sua vida por cada um: “pela
obediéncia de um so todos se
tornardao justos” (Rom 5,19). Uma
obediéncia que ndo se restringe a
momentos ou instancias especificas,
mas é um modo de agir em todos os



momentos, em uma docilidade “até o
fim” (Jo 13,1).

5. Sdo Pedro responde a autoridade
nacional e religiosa que o proibe de
pregar Jesus: “F preciso obedecer
antes a Deus do que aos homens” (At
5,29). Mas, comenta Bento XVI, “isto
supde que conhecamos
verdadeiramente a Deus e que
deveras desejemos obedecer-lhe.
Deus ndo é um pretexto para a
propria vontade, mas € realmente
Ele quem nos chama e nos convida,
se for necessario, até o martirio. Por
isso, confrontados com esta palavra
que da inicio a uma nova histdria de
liberdade no mundo, oremos
sobretudo para conhecer Deus, para
conhecer humilde e
verdadeiramente Deus e,
conhecendo a Deus, para aprender a
verdadeira obediéncia que é o
fundamento da liberdade
humana”[5].


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn5

Quem conhece Deus estara nessa
busca continua com grande
esperanca e confianca: d’Ele ndo
podemos esperar nada além de
béncdos, mesmo que as vezes sejam
obscuras ou incompreensiveis, ou
que nos facam sofrer. Nesse sentido,
a oracao pessoal se expressa também
em uma atitude de obediéncia:
“Senhor nosso”- rezava Sao
Josemaria - “aqui nos tens, dispostos
a escutar tudo o que nos quiseres
dizer. Fala-nos; estamos atentos a
Tua voz. Que as Tuas palavras,
caindo na nossa alma, inflamem a
nossa vontade, para que se lance
fervorosamente a obedecer-Te!”[6].

Vontade divina e mediacao
humana

6. Deus frequentemente nos
apresenta o que Ele quer para nos de
forma mediada. Em primeiro lugar,
por meio da Igreja, o corpo mistico
de Cristo: “A obediéncia é a decisao


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn6

fundamental de acolher quem esta
colocado a nossa frente como sinal
concreto daquele sacramento
universal de salvacdo que é a
Igreja”[7]. Deus também pode nos
fazer ver sua vontade por meio das
pessoas ao nosso redor, investidas de
maior ou menor autoridade,
dependendo do caso e do contexto.
Saber que Deus pode nos falar por
meio de outras pessoas ou de
acontecimentos mais ou menos
comuns, a convic¢ado de que podemos
escuta-lo ali, gera em nos uma
atitude docil diante de seus
designios, ocultos também nas
palavras de quem nos acompanha
em nosso caminho.

Sao Josemaria, consciente do carater
delicado dessa mediacdo - escutar
Deus, mas através de homens e
mulheres comuns -, aconselhava
uma atitude de humildade, de
sinceridade e de siléncio interior: “As
vezes, 0 Senhor sugere o seu querer


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn7

como que em voz baixa, 1a no fundo
da consciéncia; e é necessario
escutarmos atentamente, para
sabermos distinguir essa voz e ser-
lhe fiéis. Muitas vezes fala-nos
atraveés de outros homens, e pode
acontecer que, a vista dos defeitos
dessas pessoas, ou pensando que nao
estdo bem informadas, que talvez
ndo tenham entendido todos os
dados do problema, surja como que
um convite para ndo obedecer. Tudo
isso pode ter um significado divino,
porque Deus ndo nos impde uma
obediéncia cega, mas uma
obediéncia inteligente, e temos que
sentir a responsabilidade de ajudar
0s outros com a luz do nosso
entendimento. Mas sejamos sinceros
Conosco: examinemos em cada caso
se nos deixamos conduzir pelo amor
a verdade ou antes pelo egoismo e
pelo apego aos nossos proprios
critérios”[8].


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn8

7. Por outro lado, devemos ter em
mente que aqueles que ocupam
posicdes de autoridade em varios
niveis ndo sdo chamados para isso
por serem perfeitos. Nao recorremos
a autoridade por causa de suas
qualidades: “Que pena se quem
manda nao te da exemplo!... - Mas
porventura lhe obedeces pelas suas
condicdes pessoais?... Ou sera que,
para tua comodidade, traduzes o
“obedite praepositis vestris” -
obedecei aos vossos superiores - de
Sdo Paulo, com uma interpolacdo tua
que venha a significar... sempre que
0 superior tenha virtudes ao meu
gosto?”[9].

Isso também ndo significa que
aqueles que dao indicacdes ou
conselhos ndo possam cometer erros;
eles estao bem cientes disso e, se
necessario, pedirao perdao. A
possibilidade de erro, de uma forma
ou de outra, dependendo da natureza
do assunto e da drea em questao,


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn9

sempre pode ser vivenciada com
inteligéncia e sinceridade, em um
contexto de fé e confianga
sobrenaturais. Também com
humildade, porque é razoavel
duvidar, pelo menos um pouco, de
nosso proprio julgamento e dialogar
com confianca com a autoridade
quando nos parecer que houve um
engano.

Sdo Tomas, por sua vez, explica que a
obediéncia é a virtude que leva a
cumprir a ordem legitima do
superior, na medida em que essa
obediéncia manifesta a vontade de
Deus[10]. Naturalmente, nem toda
ordem legitima é necessariamente a
melhor possivel; no entanto, a
obediéncia sera entdo o caminho
para a fecundidade, porque as vezes
o Senhor da mais valor sobrenatural
a humildade e a unidade do que a ter
mais ou menos razdo. Dai a
importancia de uma visdo
sobrenatural, de ndo permanecer


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn10

meramente em uma avaliacdo
humana das indicag¢6es recebidas.

De qualquer forma, aqueles que tém
autoridade devem ser extremamente
cuidadosos para nao impor seus
critérios desnecessariamente e para
evitar que suas indicacdes ou
conselhos sejam interpretados em si
mesmos como uma expressao clara
da vontade de Deus. Como lhes
escrevi em minha carta de 9 de
janeiro de 2018, “mandar com
respeito as almas é, em primeiro
lugar, respeitar delicadamente a
interioridade das consciéncias, sem
confundir o governo com o
acompanhamento espiritual. Em
segundo lugar, esse respeito leva a
distinguir o que é mandado daquilo
que sdo apenas exortacoes, conselhos
ou sugestdes oportunas. E, em
terceiro lugar — mas nem por isso
menos importante — é governar com
tanta confianca nos outros, que se
conte sempre, na medida do possivel,



com a opinido das pessoas
interessadas” (n. 13).

Contemplemos, sobretudo, o exemplo
de Cristo: “Jesus obedece, e obedece a
José e a Maria. Deus veio a terra para
obedecer, e para obedecer as
criaturas”[11]. E muito significativo
que, depois de sua resposta aos pais
no templo - “Devo estar nas coisas de
meu Pai” -, Lucas acrescenta que
Jesus “erat subditus illis, estava
sujeito a eles” (cf. Lc 2,49-51). O
seguimento da vontade de Deus, que
devemos buscar sempre e em tudo, é
frequentemente encontrado no
seguimento confiante de algumas
pessoas.

Obediéncia e liberdade

8. Na histéria humana, nunca houve
um ato tdo profundamente livre
como a entrega do Senhor na cruz
(cf. Jo 10:17-18). “O apice da sua
liberdade o Senhor viveu-o na cruz,


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn11

como vértice do amor. Quando no
Calvario lhe gritavam: ‘Se és o Filho
de Deus, desce da cruz’, ele
demonstrou a sua liberdade de Filho
exatamente permanecendo naquele
patibulo para cumprir
completamente a vontade
misericordiosa do Pai”’[12].

A Cruz, escrevia Sdo Josemaria, “nao
€ a pena, nem o desgosto, nem a
amargura... E o madeiro santo onde
triunfa Jesus Cristo..., e onde
triunfamos nos, quando recebemos
com alegria e generosamente o que
Ele nos envia”[13]. A Cruz nos mostra
claramente o que mencionei no
inicio desta carta: que a liberdade e a
obediéncia ndo sdo opostas uma a
outra, porque, de fato, pode-se
obedecer por amor, e sO se pode
amar em liberdade. Mais
especificamente, a obediéncia crista
ndo apenas ndo é contraria a
liberdade, mas é um exercicio de
liberdade. “Sou muito amigo da


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn12
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn13

liberdade, e, precisamente por isso,
amo tanto essa virtude crista”[14],
escrevia também nosso Padre,
referindo-se a obediéncia.

E sempre possivel fazer o que se deve
fazer “porque quero de verdade”:
por amor. E quando é por amor a
Deus, esse “porque quero de
verdade” é “a razdo mais
sobrenatural”, como também dizia
Sao Josemaria. Por isso, ndo ha “nada
mais falso do que opor a liberdade a
entrega de si, porque essa entrega
surge como consequéncia da
liberdade”[15].

9. “Ama e faz o que quiseres”[16]: a
famosa afirmacao de Santo
Agostinho significa, como ele mesmo
escreveu, que quem faz o bem por
caridade ndo o faz por mera
necessidade ou obrigacdo, pois “a
liberdade pertence a

caridade” (libertas est caritatis)[17].
Por isso, é compreensivel que a lei de


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn14
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn15
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn16
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn17

Cristo seja “a lei perfeita da
liberdade” (Tg 1,25), pois ela se
resume, “é recapitulada”, no amor
(cf. Rom 13,8-9).

Em tudo podemos agir livremente,
como Cristo, fazendo nosso o que nos
dizem, por amor. Nesse sentido, “ao
obedecer, devemos escutar, porque
nao somos instrumentos inertes ou
passivos, sem responsabilidade ou
pensamento. E depois, com
originalidade, com iniciativa, com
espontaneidade, colocar todas as
energias da inteligéncia e da vontade
naquilo que é ordenado, para
realizar tudo o que é ordenado e
somente o que se manda. Outra coisa
seria anarquica. A obediéncia na
Obra favorece o desenvolvimento de
todos os seus valores individuais e
faz com que, sem perder sua
personalidade, vocés vivam, crescam
e adquiram uma maior maturidade,
sendo a mesma pessoa aos dois anos
e aos oitenta e dois”[18]. Essa


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn18

iniciativa, logicamente, ndo se limita
as ocasioes em que € necessario
obedecer, pois sempre podemos
sugerir, propor e contribuir com
criatividade onde estivermos, sem
esperar receber indicacdes, e sempre
em uniao com quem tem autoridade.

Sao Basilio Magno, explicava que o
proprio dos filhos é obedecer por
amor: “Ou nos afastamos do mal por
medo da punicdo e estamos na
disposicdo de um escravo, ou
buscamos o incentivo da recompensa
e nos assemelhamos a mercenarios,
ou finalmente obedecemos pelo
proprio bem do amor daquele que
manda (...) e entdo estamos na
disposicdo de filhos”[19]. Obedecer
por amor ndo é uma forma de
voluntarismo que dispensa a
inteligéncia; obedecer por amor
significa colocar em acdo todas as
poténcias da alma, utilizar o melhor
da inteligéncia que, raciocinando,


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn19

busca o bem, e o melhor da vontade,
que deseja realiza-lo.

De fato, sem inteligéncia e sem
liberdade - sobretudo sem liberdade
interior - ndo é possivel uma
obediéncia plenamente humana. E,
menos ainda, uma obediéncia como
a de Jesus. “Ndo concebo - dizia o
nosso Padre - que possa haver uma
obediéncia verdadeiramente crista,
se essa obediéncia nao for voluntaria
e responsavel. Os filhos de Deus ndo
sdo pedras ou cadaveres: sdo seres
inteligentes e livres e elevados todos
a mesma ordem sobrenatural”[20].

10. Mas podemos nos perguntar: é
possivel obedecer sem entender, ou
mesmo tendo uma opinido diferente
sobre um assunto? E claro que sim; e
entdo também - talvez ainda mais -
isso pode ser feito por amor e,
portanto, livremente. Aqui, muitas
vezes, juntamente com a caridade, a
fé entrard em acao: obedeco sem


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn20

entender ou sem ver as coisas da
mesma forma, quando aceito que a
indicagdo me vem de pessoas
prudentes, que podem julgar melhor
do que eu mesmo; ou quando aceito
que, depois de pesar as coisas, uma
decisdo deve ser tomada, e que cabe
a outra pessoa toma-la. Quando
vemos a graca do Espirito Santo
nesse julgamento e em nossa
disposicao de aceita-lo, a obediéncia
se manifesta como um ato de fé.

Como afirma Sdo Tomas, seguindo
nesse ponto Aristoteles, a vontade é a
faculdade que dirige adequadamente
a pessoa[21], embora precise do
entendimento para apresentar-lhe os
objetos de escolha. Do coracdo sai
tudo o que é bom e tudo o que é mau
(cfr. Lc 6,45): pode-se decidir ndo
querer entender, ou ndo querer
dialogar para entender melhor uma
questdo. A vontade - como mostra a
experiéncia - pode dominar a
inteligéncia de tal forma que pode


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn21

até forca-la a negar algo
objetivamente evidente. Mas a
vontade livre também pode leva-la a
enveredar por novos caminhos, sem
ter compreendido tudo em um
determinado momento.

Se, diante das dificuldades e dos
sofrimentos, nos encontramos
desorientados, sem entender, ajuda-
nos contemplar Jesus que, em sua
natureza humana, também quis
passar por esse sofrimento: ao rezar
“Meu Deus, meu Deus, por que me
abandonaste”? (Mt 27,46), Ele
cumpre as palavras proféticas do
Salmo 22. Sua resposta, vibrante de
liberdade em meio a dor, também se
inspira nos salmos: “Pai, nas tuas
maos entrego o meu espirito” (Lc
23,46, cf. S1 31,6). A obediéncia de
Jesus repara a desobediéncia de Adao
(cf. Rom 5:19); toda a sua vida e
morte é obediéncia a Deus Pai e a
causa de nossa salvacao (cf. Fl
2,6-11).



Obediéncia e confianca

11. A obediéncia e a confianca
também se exigem mutuamente, na
medida em que, quando sdo
genuinas, passa-se naturalmente de
uma para a outra: quando ha
confianga, consultar o julgamento de
outra pessoa e, se necessario, torna-
lo proprio, é geralmente uma
manifestacdo normal do desejo de
escolher o que é melhor. Por outro
lado, quando a confiancga é
enfraquecida, a obediéncia corre o
risco de se tornar puramente
externa, formal e distante. E por isso
que um clima de afeto e
benevoléncia é essencial para
facilitar a obediéncia saudavel. Que
as pessoas se sintam amadas e ndo
controladas, que sejam efetivamente
ouvidas, que sintam que suas
opinides sdo valorizadas: todas essas
atitudes aumentam a liberdade e, ao
mesmo tempo, a obediéncia.



Sdo Josemaria apontava que a
confianca é a chave para a
construcao de uma amizade entre
pais e filhos: “Em contrapartida, se
ndo tém liberdade, se veem que nao
confiam neles, sempre se sentirdo
com vontade de enganar”[22].
Quando nao ha confianga, as
distancias sdo rapidamente criadas e
a transparéncia é facilmente perdida,
porque a intimidade é uma area
delicada que precisa de um ambiente
seguro para se desenvolver. Tentar
garantir uma obediéncia meramente
externa, sem uma comunhdo de
vontades, é como construir uma casa
sobre a areia (cf Mt 7,26).

Na misséo de criar um clima de
confianga, aqueles que ocupam uma
posicdo de autoridade na familia ou
em um grupo tém uma
responsabilidade maior. De fato, seu
primeiro ato de servico pode
consistir em promover ativamente
esse espaco de confianca com todos,


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn22

enquanto, ao mesmo tempo, busca a
vontade de Deus para si mesmo e
para sua missdo. Dessa forma, ao se
apoiarem uns nos outros, eles
buscarao e encontrardo a vontade de
Deus para si mesmos e para sua
missdo. Mesmo com a organizacao
necessaria - indispensavel, porque a
Obra é uma “organizacao
desorganizada”[23]—, todos devem
saber-se e sentir-se, também na
expressdo de nosso Padre, “livres
como 0s passaros”[24].

Foi precisamente a necessidade de
um contexto de confianca e de calor
familiar que levou Sao Josemaria a
referir que, na Obra, a ordem mais
forte é um “por favor”. Nao se
tratava de uma simples questdo de
terminologia, mas de uma indicagéo
da atitude natural em um ambiente
familiar, entre adultos, inteligentes e
livres. Além disso, o fato de a Obra
ser uma familia sobrenatural faz
com que a fé e a caridade,


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn23
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn24

juntamente com a confianca, sejam
os verdadeiros fundamentos tanto do
exercicio da autoridade quanto da
obediéncia.

Obediéncia e fecundidade
apostolica

12. O Senhor “aprendeu a obediéncia
por meio dos sofrimentos que teve. E
uma vez chegado ao seu termo,
tornou-se autor da salvacdo eterna
para todos os que lhe obedecem” (Hb
5,8-9). A salvacdo, como fruto da
obediéncia de Cristo até a morte na
cruz, também ilumina a relagdo
entre a obediéncia e a fecundidade
apostolica de nossa vida.

Meditamos muitas vezes sobre a
cena em que Pedro obedece ao
Senhor, embora ndo fosse razoavel,
do ponto de vista humano, seguir as
suas instrugoes: “Faze-te ao largo, e
lancai as vossas redes para

pescar” (Lc 5,4). Pensemos nisso com



calma: quantas coisas boas se
seguiram a obediéncia de Pedro a
esse Duc in altum! “Que poder o da
obediéncia! - O lago de Genesaré
negava os seus peixes as redes de
Pedro. Toda uma noite em vio. -
Agora, obediente, tornou a lancar a
rede a 4gua e pescaram ‘piscium
multitudinem copiosam’ - uma
grande quantidade de peixes. -
Acredita: o milagre repete-se todos o0s
dias”[25].

13. Na missdo apostolica, podemos e
devemos ter uma iniciativa pessoal e
ampla, fruto do amor a Deus e aos
demais, e a0 mesmo tempo
desenvolver, seguindo aqueles que o0s
dirigem, tantas atividades
organizadas nos centros da Obra, em
fidelidade aos meios que nos foram
entregues por nosso Padre. Tudo
isso, sem esquecer que o principal
meio sera sempre a ora¢ao: “A oragao
€ a nossa forca: nunca tivemos outra
arma”[26].


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn25
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn26

Na direcdo da Obra e na organizacao
de seus apostolados, o modo de
obedecer é o de uma familia, de uma
comunhdo de pessoas. Pensar em
uma comunhdo de pessoas é pensar
em uma comunhao de liberdades,
uma comunhdo de iniciativas
pessoais que também sdo “fazer
Opus Dei”, e uma comunhdo de
geracoes. A conviccdo de que Deus
age no coracao de todos, e de que
todos estamos atentos a vontade
divina, da origem a obediéncia
propria de uma familia, na qual cada
membro busca ativamente colaborar
no projeto comum. Entendida e
vivida dessa maneira, a obediéncia é
expressdo da unidade, daquela
unidade que é precisamente a
condicdo da fecundidade apostolica:
ut omnes unum sint... ut mundus
credat (Jo17,21).

Respeitando estritamente a
separacdo entre o acompanhamento
espiritual e o governo das pessoas,



devemos viver e trabalhar sempre
cheios de gratiddo pela vocacao
crista na Obra, promovendo as
riquezas de cada um e de todos para
trabalharmos juntos como equipe e
como familia.

Cultivar a auténtica virtude da
obediéncia nos protege tanto da
incapacidade de escutar como do
servilismo que s6 executa, sem a
mediacdo de toda a riqueza interior
que Deus deu a cada pessoa. Por isso,
Sao Josemaria nos alertou sobre
essas possibilidades. Considerava,
por um lado, que “a maior parte das
desobediéncias provém de ndo saber
‘escutar’ a indicacdo, o que no fundo
é falta de humildade ou de interesse
em servir” [27]. Por outro lado,
precisamente como consequéncia do
desejo de escutar com uma atitude de
servico, assinalou que “no Opus Dei,
meus filhos, obedecemos com a
cabeca e com a vontade; ndo como
cadaveres. Eu, com cadaveres, nao


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn27

vou a lugar nenhum; enterro-os
piedosamente”[28]. Nesse sentido,
obedecer ndo é apenas cumprir a
vontade de outra pessoa, mas
colaborar com ela na unido da
vontade e da cabeca, do pensamento.

A obediéncia inteligente de
Sao José

14. Em sua carta sobre Sao José, o
Papa Francisco considerava como
“em cada circunstancia de sua vida,
José soube pronunciar seu fiat, como
Maria na Anunciacdo e Jesus no
Getsémani”[29]. Quando Sao
Josemaria tinha de falar de
obediéncia, referia-se
frequentemente a Sao José, porque
via no patriarca precisamente aquele
coracdo que escuta: atento a Deus e
também atento as circunstancias, as
pessoas que o rodeiam. Por exemplo,
no episodio do retorno do Egito, ele
nos mostra como “a fé de José nado
vacila, sua obediéncia é sempre


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn28
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn29

rigorosa e rapida. Para entender
melhor essa licdo que o Santo
Patriarca nos da, é bom considerar
que sua fé é ativa e que sua
docilidade ndo apresenta a atitude de
obediéncia de quem se deixa arrastar
pelos acontecimentos”[30].

Nesse sentido, nosso Fundador
apreciava precisamente o fato de que
Sao José, sendo um homem de
oracdo, aplicava sua inteligéncia a
realidade que tinha diante de si: “Nas
diversas circunstancias de sua vida, o
Patriarca ndo renuncia a pensar nem
desiste da sua responsabilidade. Pelo
contrario, coloca toda a sua
experiéncia humana a servico da fé.
(...) Assim foi a fé de José: plena,
confiante, integra, manifestada numa
entrega eficaz a vontade de Deus,
numa obediéncia inteligente”[31].

E compreensivel que, especialmente
para aqueles de nos que sdo
chamados a ser santos nas situacoes


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn30
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn31

tdo mutaveis e desafiadoras deste
mundo, Sdo Josemaria insista na
necessidade de aprender uma
obediéncia inteligente, integrada em
nossa liberdade pessoal.

A obediéncia de Maria

15. Nos ultimos anos, difundiu-se em
todo o mundo a devocdo a Nossa
Senhora Desatadora dos Nos, que
tem raizes muito antigas, pois ja no
inicio do século III Santo Irineu de
Lyon escrevia: "Eva, com a sua
desobediéncia, atou o n6 da desgraca
para o género humano; mas Maria,
com a sua obediéncia, desatou-
0”[32]. Quantos nds que parecem
impossiveis de desatar no mundo e
na nossa vida serdo desatados se,
como a Virgem Santissima, vivermos
para os planos de Deus!

Nosso Padre comentava:
“Procuremos aprender também seu
exemplo de obediéncia a Deus, nessa


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn32

delicada combinacdo de escravidao e
fidalguia. Em Maria ndo ha nada que
lembre a atitude das virgens néscias,
que obedecem, mas estouvadamente.
Nossa Senhora ouve com ateng¢ao o
que Deus quer, pondera o que nao
entende, pergunta o que ndo sabe.
Depois, entrega-se por completo ao
cumprimento da vontade divina: Eis
aqui a escrava do Senhor, faca-se em
mim segundo a tua palavra. Vemos a
maravilha? Santa Maria, mestra de
toda a nossa conduta, ensina-nos
agora que a obediéncia a Deus ndo é
servilismo, ndo subjuga a
consciéncia; pelo contrario, move-
nos interiormente a descobrir a
liberdade dos filhos de Deus”[33].

Se a obediéncia alguma vez entrar
em conflito com a liberdade,
recorramos a Maria: ela nos obtera a
graca de descobrir, na obediéncia
auténtica, a liberdade dos filhos de
Deus. E, com a liberdade, vira a
alegria.


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn33

Com todo o carinho, abencoa-os
o Padre
Fernando

[1] Cfr. C. Fabro, “Un maestro de
liberta cristiana”, en L'Osservatore
Romano, 2/08/1977. Também em Um
mestre da liberdade crista.

[2] Sd0 Josemaria, Oragdo ao Espirito
Santo, abril de 1934.

[3] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
397.

[4] Sdo Josemaria, Carta 38, n. 41. A
partir de agora, as citacdes em que o
autor ndo é mencionado sao de Sao
Josemaria.

[5] Bento XVI, Homilia, 15/04/2010

[6] Santo Rosario, 4° mistério
luminoso

[7] Francisco, Discurso, 17/02/2022.


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref1
https://opusdei.org/pt-br/article/um-mestre-da-liberdade-crista/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-mestre-da-liberdade-crista/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref2
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref3
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref4
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref5
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref6
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref7

[8] E Cristo que passa, n. 17
[9] Caminho, n. 621

[10] Cf. Sdo Tomas de Aquino, Suma
teologica, 11-11, q. 104 a. 1.

[11] E Cristo que passa, n. 17.

[12] Bento XVI, Angelus, 1/07/2007.
[13] Forja, n. 788.

[14] E Cristo que passa, n. 17.

[15] Amigos de Deus, n. 30.

[16] S&o Agostinho, In Epist. Ioannis
ad parthos, VII, 8 (PL 35, 2033).

[17] Sdo Agostinho, De natura et
gratia, 65, 78 (PL 44, 286).

[18] Carta 11, n. 39.

[19] S&o Basilio, Regulae fusius
tractatae, prol. 3 (PG 31, 895).


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref8
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref9
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref10
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref11
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref12
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref13
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref14
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref15
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref16
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref17
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref18
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref19

[20] Entrevistas com Mons. Josemaria
Escrivad, n. 2.

[21] Cfr. Sdo Tomads de Aquino,
Quaest. disp. De Malo, q. VI: Intelligo
enim quia volo; et similiter utor
omnibus potentiis et habitibus quia
volo.

[22] Entrevistas, n. 100.

[23] Entrevistas, n. 63.

[24] Carta 18, n. 38.

[25] Caminho, n. 629.

[26] Carta, 17/06/1973, n. 35.
[27] Sulco, n. 379.

[28] AnotacOes de uma reunido de
familia, em Vazquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei (I1I), p. 372.

[29] Francisco, Carta apostdlica Patris
corde, 8-X11-2020, n. 3.


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref20
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref21
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref22
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref23
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref24
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref25
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref26
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref27
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref28
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref29

[30] E Cristo que passa, n. 42.
[31] Ibidem.

[32] Santo Irineu, Adversus heereses,
III, 22, 4 (PG 7-1, 959-960).

[33] E Cristo que passa, n. 173.

Unidos na oracao pela pronta
recuperacao do Papa (19-
I1-2025)

Queridissimos:

Escrevo estas linhas para anima-los a
continuar rezando pela saude do
Santo Padre e a acompanha-lo
espiritualmente com o nosso afeto
enquanto ele estiver no Policlinico
Gemelli.

Desde que foi internado no hospital,
no passado dia 14 de fevereiro, o
Papa Francisco quis agradecer em
varias ocasi0es as manifestacdes de
afeto e a oracdo de toda a Igreja, e


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref30
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref31
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref32
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref33

também — de modo especial — o
carinho, cartas e desenhos que
outros pacientes do hospital, jovens e
idosos, estdo lhe enviando: isso
expressa graficamente que a Igreja é
familia!

Como nos recorda o apostolo Paulo,
“se um membro sofre, todos sofrem
com ele” (1Cor 12, 26). A realidade da
comunhdo dos santos nos leva a
considerar nosso tudo o que afeta os
outros. Em tantas ocasides, vemos o
Papa assumir como seu o sofrimento
alheio; agora queremos retribuir esse
afeto e essas atencdes com a nossa
oracgdo e proximidade.

Com a minha bénc¢do mais carinhosa,
O Padre

Fernando



Carta sobre a alegria (10-
I11-2025)

Queridissimos: que Jesus guarde as
minhas filhas e os meus filhos!

1. Nesta breve carta — acolhendo a
sugestdo que uma irma de vocés me
fez ha poucas semanas —, pensei em
refletir com vocés sobre alguns
poucos aspectos da alegria,
meditando, sobretudo, palavras de
Séo Josemaria.

A alegria, em geral, é efeito da posse
e da experiéncia do bem e,
dependendo do tipo de bem, ha
diversas intensidades e
permanéncias da alegria. Quando a
alegria ndo é consequéncia de uma
experiéncia pontual do bem, mas do
conjunto da propria existéncia,
costumamos considera-la como
felicidade. Em todo caso, a alegria e a
felicidade mais profundas sdo as que
tém sua principal raiz no amor.


https://opusdei.org/es/article/carta-prelado-opus-dei-alegria/
https://opusdei.org/es/article/carta-prelado-opus-dei-alegria/

Vivemos tempos dificeis no mundo e
na Igreja (e a Obra é uma pequena
parte da Igreja). Na verdade, de um
modo ou de outro, todos os tempos
tiveram suas luzes e sombras.
Também por isso é especialmente
necessario fomentar uma atitude
alegre. Sempre e em qualquer
circunstancia, podemos e devemos
estar contentes, porque é assim que o0
Senhor quer: “Que a minha alegria
permaneca em vos e a vossa alegria
seja completa” (Jo 15,11). Ele disse
isso aos apostolos e, neles, a todos os
que viriam depois; por isso, “a
alegria é condicdo propria da vida
dos filhos de Deus”[1].

Pelo contrario, “a tristeza é causada
pelo amor desordenado de nos
mesmos, que nao é um vicio especial,
mas como uma raiz geral de
todos”[2] os vicios. Essa afirmacdo de
Sdo Tomas pode surpreender, se
pensarmos, por exemplo, no
sofrimento diante da morte de uma


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn1
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn2

pessoa amada. Na realidade, essa
situacdo ndo deveria levar
necessariamente a tristeza nesse
sentido, mas sim a dor, que ndo € a
mesma coisa. De fato, é experiéncia
comum que nem toda dor e renuncia
originam tristeza, especialmente
quando sdo assumidas com amor e
por amor. Assim, os sacrificios, as
vezes muito notaveis, de uma mae
por seus filhos podem produzir dor,
mas nao necessariamente tristeza.

“O que é preciso para conseguir a
felicidade ndo é uma vida comoda,
mas um coracdo enamorado”[3].
Todos 0s que vimos e ouvimos nosso
Padre, em Villa Tevere, durante os
ultimos sete ou oito anos de sua vida,
o viamos verdadeiramente contente,
feliz, embora fossem anos em que ele
sofreu muito, tanto fisicamente
quanto, sobretudo, pelas graves
dificuldades que a vida da Igreja
atravessava naqueles anos.


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn3

A alegria da fé

2. A alegria natural elevada pela
graca se manifesta especialmente na
unido aos planos de Deus. Aos
pastores de Belém, os anjos
anunciam a “grande alegria” (Lc
2,10) do nascimento de Jesus; 0s
Magos voltam a ver a estrela com
“uma imensa alegria” (Mt 2,10). Por
fim, os apostolos se encheram de
alegria ao ver Jesus ressuscitado (cf.
Jo 20,20).

A alegria cristd ndo é a simples
alegria “do animal sd0”[4], mas fruto
do Espirito Santo na alma (cf. Gl
5,22); tende, por si mesma, a ser
permanente, porque se fundamenta
Nele, como nos exorta Sao Paulo:
“Alegrai-vos sempre no Senhor;
repito, alegrai-vos” (F1 4,4).

Essa alegria no Senhor é a alegria da
fé em seu amor paterno: “A alegria é
consequéncia necessaria da filiacdo


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn4

divina, de nos sabermos queridos
com predilecdo pelo nosso Pai-Deus,
que nos acolhe, nos ajuda e nos
perdoa. Lembra-te bem e sempre
disto: mesmo que alguma vez pareca
que tudo vem abaixo, nada vem
abaixo!, porque Deus ndo perde
batalhas”[5].

No entanto, diante de dificuldades ou
sofrimentos, nossa fraqueza pessoal
pode fazer com que essa alegria
diminua, especialmente pela possivel
debilidade da fé atual no amor
onipotente de Deus por nos. “Um
filho de Deus, um cristdo que vive de
fé, pode sofrer e chorar: pode ter
motivos para se lamentar, mas para
estar triste, nd0”[6]. Também por
isso, para fomentar - ou recuperar —
a alegria, convém atualizar a
convic¢do de fé no amor de Deus,
que nos permite afirmar com Sao
Jodo: “NGs conhecemos e cremos no
amor que Deus tem por nos” (1Jo
4,16).


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn5
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn6

A fé tende a se expressar de um
modo ou de outro — com palavras ou
sem palavras — em oracdo e, com a
oracgdo, vem a alegria, porque
“quando o cristdo vive de fé — com
uma fé que ndo seja mera palavra,
mas realidade de oracdo pessoal —, a
seguranca do amor divino manifesta-
se em alegria, em liberdade
interior”[7].

Alegres na esperanca (Rm
12,12)

3. A fé no amor que Deus tem por nos
traz consigo uma grande esperanca.
Assim podemos entender também a
afirmacdo da Epistola aos Hebreus:
“A fé é fundamento das coisas que se
esperam” (Hb 11,1). A esperanca tem
por objeto propriamente um bem
futuro e possivel. E o bem que a fé
nos faz esperar é,
fundamentalmente, a plena
felicidade e alegria na unido
definitiva com Deus na gléria. Como


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn7

7

nos diz Sao Paulo, é “a esperanca que
vos esta reservada nos céus” (Col
1,5). Essa certeza nos da a seguranca
de que ndo nos faltardo os meios
para alcancar essa meta, se 0s
acolhermos livremente: para
comecar e recomecar, todas as vezes
que forem necessarias.

E quando se apresenta, de modos
diversos, uma vontade de Deus
diante da qual nos sentimos
inadequados e impotentes, podemos
ter inclusive “a seguranca do
impossivel”[8], como o nosso Padre
no inicio da Obra, em momentos de
total auséncia de meios e em um
ambiente social profundamente
contrario a vida crista.

4. Temos, podemos ter sempre, “uma
esperanca que nao decepciona”, ndo
por causa de uma seguranca em nos
mesmos nem em nada deste mundo,
mas “porque o amor de Deus foi
derramado em nossos coracgdes pelo


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn8

Espirito Santo que nos foi dado” (Rm
5,5).

As vezes, as dificuldades de diversos
tipos podem nos fazer pensar, por
exemplo, que o trabalho apostolico
ndo estd sendo eficaz, que ndo vemos
os frutos do nosso esforco e da nossa
oracdo. Mas sabemos bem — e nos
convém atualizar frequentemente
essa convic¢ao de fé — que 0 nosso
trabalho néo é vdo no Senhor (cf.
1Cor 15,58). Como também
assegurava nosso Padre: “Nada se
perde”.

A esperanca e a alegria sdo dons de
Deus, e assim Sao Paulo pede para
todos: “Que o Deus da esperanca o0s
encha de toda alegria e paz, por sua
confianca nele, para que voceés
transbordem de esperanca, pelo
poder do Espirito Santo” (Rm 15,13).



A alegria do coracao
enamorado

5. 0 amor a Deus e aos outros esta
unido, com a alegria, a fé e também a
esperanca. “Quem ama tem a alegria
da esperanca, de chegar a encontrar
o grande amor que € o Senhor”[9].

Sao diversas as expressdes do amor,
que coincidem justamente no
essencial: desejar o bem da pessoa
amada (e, na medida do possivel,
procura-lo) e a consequente alegria
ao conhecer esse bem por fim
presente.

No caso do amor ao Senhor, sera que
poderiamos desejar para Deus um
bem que Ele ndo tenha? Sabemos
que Ele, ao criar-nos livres, quis
correr o risco da nossa liberdade[10].
Podemos ndo dar a Deus algo que ele
anseia: o nosso amor. De alguma
maneira, a alegria do amor a Deus
ndo é so o aspecto — que ele significa


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn9
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn10

para nos - de um amor consistente no
bem, mas também a alegria de
podermos dar a Ele o nosso amor.

O amor, como fonte de alegria,
manifesta-se de modo especial na
entrega aos outros, procurando ser,
apesar dos nossos defeitos,
“semeadores de paz e de alegria”[11].
Assim, além disso, alegramo-nos ao
ver a alegria deles e, como 0 nosso
Padre, podemos dizer-lhes com
verdade: “A minha alegria é a alegria
de vocés”[12].

6. “O amor verdadeiro exige que
saiamos de n0s mesmos, que nos
entreguemos. O auténtico amor traz
consigo a alegria: uma alegria que
tem as suas raizes em forma de
Cruz”[13]. Acima de tudo, a Cruz
assumida por amor a Deus é fonte de
bem-aventuranca. Assim nos ensina
o Senhor: “Bem-aventurados sois vos,
quando vos injuriarem e
perseguirem e, mentindo, disserem


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn11
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn12
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn13

todo o mal contra vos por minha
causa. Alegrai-vos e exultai, porque é
grande a vossa recompensa nos céus;
pois assim perseguiram os profetas
que vieram antes de vos” (Mt
5,11-12). Na realidade, todas as bem-
aventurancas descrevem as raizes da
alegria: “As bem-aventurancas
levam-te a alegria, sempre; sdo o
caminho para alcancar a
alegria”[14].

Muitas sdo as causas que podem
levar a perder a alegria;
especialmente a experiéncia atual da
propria debilidade, a consciéncia dos
proprios pecados. Mas a fé no amor
de Deus, e a esperancga segura que
acompanha essa fé, fundamentam,
como afirma Sdo Josemaria, “a
profunda alegria do
arrependimento”[15]. Também
entdo, apesar das nossas limitacgoes e
defeitos, com a ajuda do Senhor, e 0
nosso carinho, podemos “tornar


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn14
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn15

amavel e facil o caminho aos
demais”[16].

Invocamos a Santissima Virgem, Mae
de Deus e Mae nossa, como Causa
nostrae laetitiae. Que Ela nos ajude a
estar sempre contentes e a ser
semeadores de paz e de alegria em
todas as circunstancias da nossa
vida. Em especial, pedimos-lhe agora,
neste ano jubilar da esperanga,
muito unidos ao sofrimento do Papa
Francisco.

Com a minha bénc¢do mais carinhosa,
O Padre,
Fernando

[1] Carta 13, n. 99. Os textos dos
quais ndo se menciona o autor sdo de
Sdo Josemaria.

[2] Sdo Tomas, Suma Teolodgica, 11-11,
q.28, a.4 adl. “A tristeza é a escoria
do egoismo” (Amigos de Deus, n. 92).


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn16
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref1
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref2

[3] Sulco, n. 795.
[4] Cf. Caminho, n. 659.
[5] Forja, n. 332.

[6] “As riquezas da fé”, publicado no
jornal ABC em 2/11/1969.

[7] Ibid.

[8] Carta 29, n. 60.

[9] Francisco, Audiéncia, 15/03/2017.
[10] Cf. Amigos de Deus, n. 35.

[11] Sulco, n. 59.

[12] Carta 14, n. 1.

[13] Forja, n. 28.

[14] Francisco, Homilia, 29/01/2020.
[15] Carta 14/02/1974, n. 7.

[16] Sulco, n. 63.


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref3
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref4
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref5
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref6
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref7
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref8
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref9
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref10
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref11
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref12
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref13
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref14
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref15
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref16

Mensagem pelo falecimento
do papa Francisco

(21-1V-2025

Nestes momentos de dor, juntamente
com toda a Igreja, dirigimos a nossa
oracdo ao Senhor pela alma do nosso
querido Papa Francisco. Deus tera
premiado a sua entrega generosa ao
servico do Povo de Deus e do mundo
inteiro.

O Papa tinha uma grande fé na
misericordia de Deus e uma das
principais orientacdes do seu
pontificado foi precisamente
anuncia-la aos homens e mulheres
de hoje. Com o seu exemplo, exortou-
nos a acolher e a experimentar a
misericordia de Deus, que nao se
cansa de nos perdoar; e, por outro
lado, a sermos misericordiosos para
com os outros, como ele fez


https://opusdei.org/es/article/mons-ocariz-caminar-apostoles-misericordia-fallecimiento-francisco/
https://opusdei.org/es/article/mons-ocariz-caminar-apostoles-misericordia-fallecimiento-francisco/
https://opusdei.org/es/article/mons-ocariz-caminar-apostoles-misericordia-fallecimiento-francisco/
https://opusdei.org/es/article/mons-ocariz-caminar-apostoles-misericordia-fallecimiento-francisco/
https://opusdei.org/es/article/mensaje-del-prelado-8-abril-2025/

incansavelmente com tantos gestos
de ternura que sdo parte central do
seu magistério testemunhal.

Sdo Josemaria dizia-nos: “Tens de
acolher a palavra do Papa com uma
adesdo religiosa, humilde, interna e
eficaz: serve-lhe de eco!” (Forja, n.
133). Que o exemplo do Papa
Francisco nos leve a fazer eco desse
testemunho, a continuar a caminhar
como apodstolos da misericordia num
mundo trespassado pelas chagas da
indiferenca e da violéncia.

Recorramos a Santa Maria, Mater
spei - como Francisco gostava de Lhe
chamar - “tudo na sua vida foi
plasmado pela presenca da
misericordia feita

carne” (Misericordiee Vultus), para
que também nos possamos um dia
contemplar Deus face a face.



Mensagem para participar do
luto e dos ritos funebres

do papa Francisco (21-
IV-2025)

Em meio a tristeza pela morte de
nosso amado Papa Francisco e a
gratiddo a Deus por seu generoso
testemunho, escrevo esta mensagem
para comunicar uma noticia
imediata.

Como vocés sabem, o X Congresso
Geral Ordinario da Obra estava
programado para ser realizado em
Roma nas proximas duas semanas,
até 5 de maio.

Depois de ouvir a Assessoria Central
e o Conselho Geral, levando em conta
que - devido a proximidade das datas
de inicio - a maioria dos
participantes do congresso ja chegou
a Roma, foi decidido que o Congresso
serd reduzido ao minimo essencial: a



renovacao dos cargos da Assessoria
Central e do Conselho Geral, que
devem ser nomeados ou renovados a
cada oito anos.

Aproveitaremos esses dias para viver
em comunhdo com toda a Igreja o
luto e as exéquias do Santo Padre.
Todas as regides do Opus Dei estardo
presentes de alguma forma na
Cidade Eterna por meio de suas
irmas e irmdos do Congresso.

As outras questoes que seriam
discutidas no Congresso, que
mencionei em minha mensagem de 8
de abril, serdo estudadas mais tarde,
pois agora € um momento de luto,
oracdo e unidade com toda a Igreja.

Como lhes disse em minha
mensagem anterior, vamos recorrer
a Santa Maria, Me da Esperanga,
para que, neste periodo de sede
vacante, ela possa ser um consolo e
um guia para todos na Igreja.



Mensagem por ocasiao da
eleicao do Papa Leon XIV

(8-V-2025)

Queridissimos: que Jesus guarde as
minhas filhas e meus filhos!

Escrevo estas linhas para
compartilhar com vocés nossa
alegria pelo fato de a Igreja e o
mundo terem um novo Vigario de
Cristo: o Papa Ledo XIV. Desde o
momento em que seu nome foi
anunciado na sacada da Basilica de
Sdo Pedro, oferecemos nossas
oracdes por ele e pela imensa missdo
que tem pela frente.

Em momentos como este, a fé da
Igreja brilha com particular
esplendor na unidade dos coracdes e
na oracdo pelo nosso pai comum e
por todos 0s nossos irmdos. Hoje, de


https://opusdei.org/es/article/mensaje-prelado-opus-dei-eleccion-papa-leon-xiv-8-mayo-2025/
https://opusdei.org/es/article/mensaje-prelado-opus-dei-eleccion-papa-leon-xiv-8-mayo-2025/
https://opusdei.org/es/article/mensaje-prelado-opus-dei-eleccion-papa-leon-xiv-8-mayo-2025/
https://opusdei.org/es/article/mensaje-prelado-opus-dei-eleccion-papa-leon-xiv-8-mayo-2025/

modo especial, somos chamados pelo
conselho que Sdo Josemaria deixou
em Forja: “Ama, venera, reza,
mortifica-te - cada dia com mais
carinho - pelo Romano Pontifice,
pedra basilar da Igreja, que prolonga
entre todos os homens, ao longo dos
séculos e até o fim dos tempos,
aquela tarefa de santificacdo e de
governo que Jesus confiou a

Pedro” (n. 134).

As palavras que o Papa disse antes de
dar a béncdo ainda ressoam em nas:
“Sejamos discipulos de Cristo. Cristo
vai a nossa frente, o mundo precisa
de sua luz. A humanidade precisa
dele como a ponte para ser alcancada
por Deus e seu amor”. Como o Papa
pediu, rezamos “juntos por essa nova
missdo, por toda a Igreja e pela paz
no mundo”.

Por providéncia de Deus,
vivenciamos o luto de nosso Santo
Padre Francisco mais perto de todos,



com a presenca de pessoas de tantos
paises que vieram participar do
Congresso Geral realizado
recentemente.

Vamos tentar orientar o caminho
iniciado nas assembleias regionais
partindo do horizonte que o Espirito
Santo nos abre por meio do
ministério do Papa Ledo XIV, para
servir a Igreja, a sociedade e cada
pessoa, para levar-lhes o calor do
Evangelho em um mundo tantas
vezes atravessado pela frieza da
indiferenca, pela dureza da violéncia
e da pobreza, pelo flagelo da solidao.

Acompanhemos o novo Romano
Pontifice com nosso afeto e oracodes,
seguindo o exemplo de nosso
fundador, que quis gravar estas
palavras carinhosas em Villa Tevere,
a sede central da Obra: “Como
brilhas, Roma! Como resplandeces
daqui, em panorama espléndido,
com tantos monumentos



maravilhosos de antiguidade! Mas a
tua joia mais nobre e mais pura é o
Vigario de Cristo, de quem és a unica
cidade que se gloria”.

Neste dia de Nossa Senhora de
Pompeia e de Nossa Senhora de
Lujan, vamos todos com Pedro a
Jesus por Maria - especialmente nas
romarias que fizerem com seus
amigos e amigas durante o més de
maio - para que o Papa e toda a
Igreja sejam repletos das béncdos de
Nossa Senhora.

Com a minha bénc¢do mais carinhosa,
O Padre,

Fernando



DISCURSOS E AULAS

Aula sobre a disponibilidade
e o celibato no Opus Deli,
(20/01/2024)

Colégio Romano da Santa Cruz, Roma

Esta aula é composta por duas partes,
uma sobre a disponibilidade dos
numerarios e outra, relacionada a
esta, sobre o celibato. As ideias que
surgirem servirdo tanto para a
reflexdo pessoal quanto para o
trabalho de formacao que vocés
fazem com os seus irmaos. Que cada
um veja como as vive, como as
aplica, como servem para ajudar os
outros.

Quanto a disponibilidade, a primeira
coisa que podemos fazer é relembrar
algumas palavras do nosso Padre:
“Todos com vocacgao divina, os
numerarios devem dar-se
diretamente e imediatamente ao


https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.jif026ezt5ip

Senhor em holocausto, entregando
tudo o que € deles, seu coracdo
inteiro, suas atividades sem limite,
seus bens, sua honra” (Instru¢do para
a obra de Sdo Gabriel, n. 113).

Reparemos no que nos diz primeiro:
“coracdo inteiro”. A disponibilidade
do coracdo ndo consiste em ter o
coracao aberto para qualquer coisa
entrar, mas para que nele caibam
todas as pessoas que estdo ao nosso
redor, confiadas aos nossos cuidados.
Entregar um coracdo inteiro significa
evitar analises exaustivas e
classificacdes, para amar a todos
igualmente; para amar o trabalho da
Obra como expressdao do nosso amor
a Deus; para entregar ao Senhor tudo
0 que somos e tudo o que temos.

A disponibilidade do coracdo se
manifesta na disponibilidade eficaz,
real e concreta do nosso tempo. E
uma disponibilidade para as tarefas
que nos sdo confiadas. Nao se trata



apenas de uma disponibilidade
material, mas principalmente do
coracao, que consiste em dedicar a
vontade e o afeto a essa atividade;
mesmo quando é dificil, estando
disposto a todas as mudancas
necessarias.

Habitualmente, na Obra, cada um
desempenha seu trabalho
profissional em seu ambiente,
santificando as realidades temporais.
No entanto, como lembrava dom
Javier em uma carta, as vezes “Nao
ha outro remédio a néo ser que
algumas filhas e alguns filhos meus
diminuam a sua atividade
profissional — ou inclusive a deixem
de lado completamente, ao menos
por algum tempo — para se
dedicarem a ajudar os seus irmaos
na vida espiritual e dirigir o trabalho
apostolico” (Javier Echevarria, Carta
pastoral, 28/11/1995, n. 16). A isso
deve-se acrescentar que, como o
proprio Dom Javier explicava tantas



vezes, o trabalho de direcdo das
tarefas e o proprio trabalho de
direcdo espiritual — que é o
fundamental confiado as pessoas que
formam os conselhos locais — sdo
tarefas que também podem ser
chamadas de profissionais em
termos de seriedade e necessidade de
preparacao.

Por outro lado, a disponibilidade nédo
€ apenas uma atitude passiva, um
“estar disposto para fazer tudo o que
me pedirem”: mudar de centro, de
encargo apostolico, de cidade, de
pais, de continente — porque por
enquanto ndo podemos mudar de
planeta... Certamente, é isso também,
mas ndo basta. E preciso ter
iniciativa e interesse, colocar o nosso
coracao e 0s nossos talentos a servico
da Obra, ou seja, disponibilizar o que
temos e quem somos para viver a
nossa vocacdo. De fato, parte da
disponibilidade consiste em pensar
em como melhorar, o que sugerir...



Sao detalhes que manifestam que
sentimos o Opus Dei como algo
nosso.

Sem outros lacos além do amor

No sentido biblico, o coracdo néo se
refere apenas ao que é sensivel, mas
a pessoa inteira, e especialmente a
sua vontade, ou seja, a sua liberdade.
Um aspecto fundamental da nossa
disponibilidade é que ela deve ser
vivida como liberdade, e ndo como
falta de liberdade. Podemos dizer:
“Estou aqui, pronto para fazer tudo o
que me disserem”, e depois, ao
receber um novo encargo, sentir isso
como uma limitacdo a prépria
liberdade. Quando, na realidade, a
maior liberdade consiste em néo ter
outros lagos além do amor.

Isso se aplica a todos nés no Opus
Dei, mas especialmente, de forma
mais completa e material, aos
numerarios: nao ter nenhum laco,
nem de trabalho, nem com um



centro, nem com um pais. Nao se
sentir atados a nada. E esse
sentimento de ndo se sentir atado a
nada é liberdade, liberdade
espiritual, liberdade da alma.

Logicamente, isso ndo significa viver
desarraigados, ser pessoas que vivem
flutuando no ar. Estar
profundamente enraizado no que
fazemos, com os pés no chdo e no
nosso trabalho, assumindo a
responsabilidade pela nossa missdo e
obrigacdes, e nos dedicando ao que
fazemos com todas as nossas
capacidades humanas, com
entusiasmo profissional, como se
fosse sempre a coisa definitiva, é
compativel com ndo estar atado a
nada. Porque a liberdade nédo
consiste na auséncia de limitacdes
externas, mas em nao estar
vinculado a nada além do amor a
Deus e, consequentemente, a0 amor
ao proximo, a Obra, as almas.



Talvez em algum momento — porque
todos experimentaremos fraquezas
até o momento da morte -
percebamos certas exigéncias,
mudancas, cargos e assim por diante
como uma falta de liberdade. Entdo
sera uma oportunidade renovada
para aprofundar nosso amor, para
que a liberdade da alma seja
fortalecida.

Nosso Padre falava de um grupo
pregado na cruz: “Nosso Senhor ndo
quer uma personalidade efémera
para a sua Obra: pede-nos uma
personalidade imortal, porque quer
que nela — na Obra - haja um grupo
pregado na Cruz: a Santa Cruz nos
tornara perduraveis, sempre com 0
mesmo espirito do Evangelho, que
trara o apostolado de acdo como
fruto saboroso da oragdo e do
sacrificio” (Instrugdo sobre o Espirito
Sobrenatural da Obra, n. 28). Aqui
ndo diz quem € esse grupo pregado
na cruz, mas, pelo contexto, entende-



se que sejam os numerarios. De fato,
todos nos temos que ser pregados na
cruz, de alguma forma. Neste caso,
porém, nosso Padre fala de uma
maneira especifica e especial de ser
pregado a cruz: a dos numerarios,
que devem estar sempre disponiveis
para mudar de trabalho...; todas
essas, ocasides de se unir a cruz. E
quando unimos intencionalmente a
cruz do Senhor as coisas que nos
custam, elas deixam de pesar,
embora ainda continuem pesando.
Ha uma aparente contradicgdo.

Vimos tantas vezes na vida de nosso
Padre como ele foi capaz, pela graca
de Deus, de sofrer muito e, a0 mesmo
tempo, de estar muito contente. E
nos também temos a possibilidade de
viver a entrega, mesmo quando
custa, como fonte de alegria.

E importante que, ao falar com
alguém sobre a possibilidade de
apitar como numerario, esse aspecto



essencial do caminho seja explicado.
Também é bom que essa ideia seja
enfatizada na formacado que recebem
durante os primeiros anos, mesmo
que possa parecer muito distante
para a pessoa naquele momento.

Naturalmente, os diretores levarao
em consideracdo as circunstancias e
a capacidade real de cada pessoa de
empreender uma mudanca. Gragas a
Deus, na Obra nao funcionamos a
base de ordens militares, porque,
dentro da natureza radical do nosso
compromisso, SOomos ao mesmo
tempo familia e milicia.

Em relacdo a essa disponibilidade
radical, podemos lembrar também
algumas palavras de nosso Padre na
terceira de suas campanadas™ Sao
palavras preciosas, mesmo do ponto
de vista literario, e ao mesmo tempo
tdo expressivas que nao ha risco de
nos prendermos somente ao que é
bonito:



“Tenho que agradecer ao Senhor por
sua grande bondade, porque minhas
filhas e filhos me proporcionaram,
neste quase meio século, tantas e
tantas alegrias, precisamente por sua
firme adesdo a fé, sua vida crista
vigorosa e sua total disponibilidade -
dentro dos deveres de seu estado
pessoal, no mundo — para o servico
de Deus no Opus Dei. Jovens ou
menos jovens, foram de 14 para ca
com a maior naturalidade, ou
perseveraram fiel e incansavelmente
no mesmo lugar; mudaram de
ambiente quando necessario,
suspenderam uma tarefa e
concentraram seus esforcos em outra
que lhes fosse interessava mais por
razoes apostolicas; aprenderam
coisas novas, aceitaram de bom
grado se ocultar e desaparecer,
abrindo caminho para outros: subir e
descer”.

“F 0 jogo divino da entrega, ao qual
meus filhos responderam,



conscientes de sua responsabilidade
perante Deus de levar adiante a Obra
para o bem das almas. O Senhor
brilhou e, sobre a vossa
generosidade, derramou eficacia
santificadora: conversodes, vocagoes,
fidelidade a Igreja em todos os cantos
do mundo. Assim brota o fruto
sobrenatural de uma entrega sem
condigoes. E isso se pede a todos na
Obra, porque deve ser sempre o
cotidiano, o natural” (De nosso
Padre, Carta 14/02/1974, n. 5).

Uma paternidade sem limites

ApOs esta primeira parte, comecar a
falar sobre o celibato acarreta um
risco: poderia dar a impressao de
que a disponibilidade constitui sua
dimensdo mais fundamental.
Certamente, a pessoa célibe esta
muito mais disponivel do que quem é
casado e tem filhos, mas seu caminho
nao consiste apenas nisso, e nem
mesmo principalmente. O celibato é,



acima de tudo, um dom de Deus de
identificagdo especial com Jesus
Cristo. E € assim que devemos vé-lo,
pois disso deriva tudo o mais,
inclusive a disponibilidade. Os
numerarios e, no que se refere ao
celibato, também os adscritos, tém a
funcdo de ser testemunhos vivos da
entrega a Deus no meio do mundo.

O celibato ndo é uma limitacdo do
humano. Basta olhar para Jesus
Cristo para se convencer disso, pois
se ha alguém que encarnou a
humanidade perfeita, esse alguém é
Ele. E sendo ele a plenitude do
homem, néo se pode dizer que o
matrimoénio seja uma condic¢ado
indispensavel para alcancar essa
plenitude. Embora, para quem tem
vocacdo matrimonial — geralmente a
maioria das pessoas —, 0 matrimonio
constitui um auténtico caminho de
santificacdo e de plenitude.



Por isso, no trabalho apostolico, ndo
vale a pena entrar em comparacdoes.
Na realidade, o importante é o que
Deus quer de cada pessoa. Nao
podemos cair no erro de fazer
avaliacgoOes utilitarias sobre o que é
mais e o0 que € menos. A questdo
fundamental, ao contrario, é a
seguinte: o que Deus quer de mim?
Porque o que Deus quer para cada
pessoa sera o que a fara feliz, o que a
conduzira a plenitude. Além disso —
afastando-nos um pouco do tema do
celibato — que ninguém pense que o
casamento é mais facil do que o
celibato. Embora o celibato envolva
inicialmente uma renuncia maior,
Obvia e evidente, o casamento
envolve um sacrificio, um
compromisso e dificuldades que
podem ser muito maiores do que as
da vida no celibato. E precisamente
por isso que nao é aconselhavel fazer
comparacoes: o melhor sera sempre
0 que Deus quer para cada pessoa.



Para os numerarios e adscritos, o
celibato tem uma dimenséo de
disponibilidade. N&o se trata apenas
de uma disponibilidade factual, uma
questdo de tempo, mas de uma
disponibilidade marcada pela
paternidade espiritual. O celibato
implica uma maior capacidade de se
dedicar a uma familia maior. No
Opus Dei, temos uma familia imensa,
e o celibato contribui para criar esse
ambiente familiar tdo essencial.
Viver plenamente o significado do
celibato, segundo o espirito do Opus
Dei, ndo implica diminuir a
paternidade, mas aumenta-la. Por
isso todos 0s numerarios, estejam ou
nao nos conselhos locais, tém a
responsabilidade de cuidar das
pessoas de Casa.

Ndao é surpreendente que as vezes
surjam tentacdes no coracdo — e ndo
apenas na carne. Todos as
experimentam em algum momento,
e isso é normal. Portanto, ndo seria



l16gico ter duvidas pelo fato de,
ocasionalmente, sentir essa atracao
natural por uma mulher. Ao
trabalhar em ambientes profissionais
com colegas mulheres, é preciso
exercer prudéncia e proteger os
sentidos, pois a atracdo pelas
mulheres ndo desaparece. Esta é
uma luta no sentido positivo: ndo se
trata de viver com o coracao fechado.
Em certo sentido, sim, mas, ao
mesmo tempo, ele deve estar muito
aberto ao mundo inteiro, por meio
do amor a Jesus Cristo. Nao
renunciamos a uma vida de amor e a
tudo o que isso implica: afetos,
desejos, paixao, criatividade,
abnegacdo... Uma pessoa que vive 0
celibato dirige todas essas energias,
tipicas de alguém apaixonado, para
Deus e para as pessoas e tarefas
especificas que nos sdo confiadas na
Obra.

Talvez nos lembremos daquela
passagem em Caminho: “Como vai



esse coracao? - Nao te inquietes; 0s
santos - que eram seres bem
constituidos e normais, como tu e
como eu - sentiam também essas
‘naturais’ inclinacgdes. E se ndo as
tivessem sentido, a sua reacao
‘sobrenatural’ de guardar o coracdo -
alma e corpo - para Deus, em vez de
entrega-lo a uma criatura, pouco
meérito teria tido. Por isso, uma vez
visto o caminho, creio que a fraqueza
do coracdo ndo deve ser obstaculo
para uma alma decidida e ‘bem
enamorada’” (Caminho, n. 164).

Guardar o coracdo implica guardar
os sentidos, prudéncia, perseveranca
e luta - mas uma luta de amor, para
crescer na amizade com Deus, com a
sua graca. Requer sinceridade
consigo mesmo e na direcao
espiritual, para que nos ajudem; e
cultivar a disponibilidade no
celibato. E, acima de tudo, que nado
falte alegria, um bem muito
necessario para alcangar a



fidelidade: no amor desinteressado
aos outros, muitas vezes
encontraremos uma profunda
felicidade, que nos levara a ter um
coracdo cada vez mais semelhante ao
de Jesus Cristo.

Sobre Vitalizacao Crista das
instituicoes Educativas (26-
VII-2024)

Universidade dos Andes, Santiago do
Chile

Introducao

Abordarei um tema que voceés
conhecem muito bem: a identidade
crista da universidade. O conceito de
identidade cristd é amplo, com
diferentes manifestacdes, mas todas
elas sdo de grande importancia, nao
por serem cristas, mas especialmente
no que diz respeito a universidade.


https://romana.org/es/79/discursos/sobre-la-vivificacion-cristiana-de-las-institucion/
https://romana.org/es/79/discursos/sobre-la-vivificacion-cristiana-de-las-institucion/
https://romana.org/es/79/discursos/sobre-la-vivificacion-cristiana-de-las-institucion/

Nesse sentido, a primeira ideia que
considero interessante relembrar,
embora vocés certamente ja a
conhecam, é que essa unido entre
universidade e cristianismo ndo é
uma unido artificial. Basta notar que
as universidades nasceram a partir
do cristianismo. Todas elas, porque
em sua esséncia, o desejo de
conhecer, o desejo de aprofundar
nossa compreensdo do mundo, das
pessoas, da realidade, é
profundamente cristdo. Esse desejo
ndo é apenas cristdo, mas é
profundamente cristdo, e em sua
origem, quando adquire um
desenvolvimento mais completo, leva
naturalmente ao conhecimento de
Deus.

Assim, a dimensdo cristd ocupa uma
posicao de destaque no
conhecimento humano e, por
conseguinte, no conhecimento
universitario.



Identidade crista pessoal

Para entrar no assunto, ainda que
brevemente, pois o tema é bastante
abrangente, sugiro considerar a
identidade cristd da universidade
como corporacdo, como instituicao;
mas também pensar na identidade
crista pessoal daqueles que
trabalham na universidade. Pois essa
identidade institucional se refletira
em uma série de medidas
organizacionais que, se ndo forem
informadas pela identidade crista
das pessoas, permanecerdao como um
molde praticamente inutil e artificial,
inoperante, porque, em ultima
analise, a primazia da pessoa é
sempre o fundamental.

Isso ndo significa que todos na
universidade devam ser cristaos,
mas sim que, para que a instituicao
tenha uma inspiracao crista, é
necessario, no minimo, um nucleo de
vida cristd pessoal para vitalizar a



estrutura cristd organizacional; um
nucleo de vida cristd sem o qual o
institucional seria, no fundo,
bastante morto.

Portanto, é necessaria uma presenca
crista pessoal, assim como uma
abertura crista para aqueles que,
sem serem cristdos ou sendo cristaos
ndo praticantes, contribuem com seu
trabalho na universidade. Nesse
sentido, a universidade crista
também estd aberta a pessoas ndo
cristas, na premissa daquela
identidade crista institucional
baseada na realidade pessoal dos
cristdos que a vitalizam.

E necessério que essa identidade
crista pessoal esteja presente em
muitas pessoas, como um nucleo que
irradia um sentido cristdo de vida, e
possui inumeros aspectos. Pode ser
vista como a vida crista de cada
pessoa, levando a identificacdo com
Jesus Cristo. Identificar-se com Jesus



Cristo é verdadeiramente
impressionante; possui uma enorme
riqueza porque € a propria plenitude
humana: Cristo, perfeito Deus, é o
homem perfeito.

No que se refere a uma universidade,
podemos nos concentrar em algumas
dimensdes dessa plenitude humana
que o cristianismo implica. A entrega
de si mesmo aos outros € uma
caracteristica especial de Cristo como
homem perfeito. Ou seja, a dimensao
crista pessoal, na universidade ou em
qualquer outro lugar, leva consigo a
dedicacdo auténtica aos outros, o
Servico aos outros.

O servico e a preocupacdo com 0s
outros também tém uma dimensao
institucional, fazendo parte, digamos,
do espirito da instituigdo. Ou seja,
fazem parte da atmosfera, do espirito
com que as atividades séo realizadas:
um espirito cristdo precisamente por
sua dimensdo de dedicacdo aos



outros, de servico, de preocupacao,
de luta contra o individualismo.

A universidade é a universitas
studiorum segundo a nog¢ao classica.
O Cardeal Ratzinger explicou que o
conceito de universidade é o oposto
da simples adicdo ou soma de cursos
ou institutos, pois é necessario haver
uma verdadeira unidade entre os
membros, que se preocupam uns
com os outros. Ndo € universitario
fechar-se pessoalmente no que é
proprio, nem o € para cada instituto
ou faculdade, pois sempre cabe, em
diferentes niveis, uma colaboracdo,
um senso de pertencimento a essa
unidade proporcionada pelo espirito
universitario, um interesse positivo
em colaborar, uma abertura ao
outro.

As vezes, é facil pensar que o préprio
campo de estudo tem pouco a ver
com 0s outros por ser tao
especializado. Poderiamos dizer: "O



que eu tenho a ver com isso ou
aquilo na engenharia ou na
filosofia?" Na realidade, sempre tem
muito a ver, especialmente no
ambito humano: todos estdo muito
interligados.

Identidade Crista
Institucional

Examinaremos alguns aspectos
especificos da identidade crista
institucional, considerando o todo.
Um desses aspectos é o esforco pela
exceléncia profissional, que sem
duvida, depende de cada pessoa, mas
também é uma caracteristica da
propria instituicdo. Ou seja, a busca
pela exceléncia profissional depende
da capacitacdo de cada pessoa, de
cada professor, mas também de cada
funcionario em tarefas ndo
académicas, em suas respectivas
funcdes.



Exceléncia Profissional

O que a exceléncia profissional tem a
ver com o cristianismo? Ja mencionei
isso em um contexto mais geral:
Cristo € homem perfeito e Deus
perfeito e, portanto, a dimensao
cristd exige exceléncia profissional,
que ndo é simplesmente uma
questdo humana de exceléncia, de
virtude humana, de qualidade
humana, mas também uma realidade
crista. Sdo Josemaria tantas vezes
pregou o chamado a santificacdo do
trabalho, o que implica como base
necessaria o amor pelo trabalho
bem-feito. Porque o sobrenatural —
0 cristdo — e o humano néo sédo dois
ambitos separados. O cristao é o
humano elevado a ordem divina, a
ordem sobrenatural.

Portanto, uma exigéncia da
identidade crista é a perfeicdo
humana do trabalho bem-feito. Nao
haveria identidade cristd sem um



esforco positivo para alcangar a
exceléncia profissional.

Primazia da Pessoa

Outro aspecto, talvez menos 6bvio,
da dimensdo universitaria é a
primazia da pessoa. Em uma
universidade, pode parecer que a
primazia pertence ao todo, a garantia
de que tudo funcione corretamente.
Mas ndo: a primazia pertence a
pessoa. Sempre a pessoa.

Talvez vocés se lembrem daquele
ditado classico que afirma que, na
humanidade, o individuo tem
prioridade sobre a espécie, sobre o
todo, e que pode ser entendido de
maneira correta ou incorreta. A
pessoa vale mais do que toda a
humanidade. Parece uma afirmacao
absurda, mas tem um significado
verdadeiro. Porque o que realmente
importa é cada pessoa, e o todo é
valioso porque é composto de



pessoas, uma a uma. Cada pessoa, em
conjunto, é o grande valor da
humanidade.

E isso tem consequéncias praticas
universais; por exemplo, ndo se pode
matar uma pessoa inocente para
salvar o todo. Alguns podem dizer:
“Se eu puder salvar a vida de mil
matando uma, vale a pena”. Mas nao,
ndo podemos matar uma pessoa para
salvar muitas.

E que aplicacdo isso pode ter no
mundo universitario? A mesma que
em todos os ambitos humanos:
devemos cuidar de cada pessoa. Os
professores devem estar atentos,
tanto quanto possivel, ao valor de
cada aluno. Devemos cuidar de cada
individuo. E isso se aplica a todos os
niveis da vida universitaria. O que
mais importa é cada pessoa, unica e
insubstituivel. Cuidar de cada
individuo é a forma como cuidamos
do todo. E assim que construimos



uma comunidade universitaria mais
plena.

A presenca institucional da
Igreja

A identidade cristd da universidade
também implica a presenca
institucional da Igreja. Ou seja, deve
haver de algum modo uma presenca
sacerdotal, com capeldes que
atendam aqueles que desejarem
livremente. E algo oferecido, ndo
imposto. E também importante, na
medida do possivel — e sempre é, de
certa forma —, que a capelania ndo
seja um mundo a parte. Pode
acontecer que, por um lado, haja a
universidade com suas catedras e,
em um canto, um ou dois sacerdotes
disponiveis para quem desejar
atendimento. Se ndo houver outra
opcao, faz-se dessa forma, mas, na
medida do possivel, é aconselhavel
que a capelania também tenha uma
funcdo universitaria propria. Ou



seja, que haja aulas de doutrina
cristd, teologia, antropologia crista e
que a capelania tenha nao apenas
um papel pastoral, mas também seja
capaz de oferecer uma dimensao
académica da fé cristd por meio de
aulas de um tipo ou de outro.

Harmonia entre Fé e Razao

Outro aspecto da identidade crista
institucional é o que poderiamos
chamar de harmonia entre a fé e a
razao em todos os ensinamentos.

Essa harmonia é um conceito muito
amplo. Por exemplo, alguém da area
da matematica pode dizer: “O que a
harmonia entre fé e razdo tem a ver
com a minha area?" Bem, tem sim,
porque a fé ilumina tudo. A fé é uma
luz que ilumina todas as nossas
acoes. Essa pessoa pode dizer: “A fé
nado me diz como resolver problemas
de matematica”. E isso é verdade,
mas a fé também influencia a atitude



com enfrentamos a matematica. E a
matematica, como qualquer outra
disciplina, também é uma
manifestacdo da Inteligéncia divina.

Tudo o que é racional no mundo vem
da mente de Deus. Nao € necessario
que, toda vez que um professor
explica um teorema, ele se refira ao
Alto e enfatize sua conexdo com a
mente de Deus Criador. Mas, de
alguma forma, se o pensamento
matematico estiver profundamente
integrado a mente de um crente, a
consciéncia de que Deus esta em toda
a criacdo e de que é Ele quem
sustenta a propria realidade surgira
de maneira natural e espontanea. E
aqui que entra em jogo nossa
capacidade de apresentar as coisas
de uma forma ou de outra. Algumas
pessoas tém mais imaginacao, sdo
capazes de iluminar um assunto de
maneira mais acessivel. Embora nem
sempre seja facil esclarecer o fato de
a presenca de Deus iluminar todas as



ciéncias, ele pode estar presente
como um interesse, como uma
aspiracao, e talvez se deseje poder
explica-la. Alguns assuntos se
prestam bem a isso, enquanto outros
sdo mais dificeis de compreender.

A propdsito, lembro-me de um
professor de muito prestigio, um
professor de matematica, que
transmitia uma visdo de mundo ateia
por meio da matematica. Isso
significa que, inversamente, também
se pode transmitir uma visado de
mundo cristd, inclusive por meio da
matematica. Como? Deixemos que 0
matematico reflita sobre isso. Em
resumo, a dimensao crista pode estar
muito mais presente do que
imaginamos, assim como outras
dimensodes, como 0 marxismo ou o
positivismo, infelizmente estao mais
presentes do que pensamos. Nao sei
se é 0 caso neste pais, mas em muitos
lugares certamente esta, em muitos
campos do conhecimento. O



cristianismo pode e deve estar
presente, sem impor nada, pois a
realidade de toda a criagdo se
sustenta no poder de Deus. E sempre
possivel propor uma perspectiva
cristd em todos os niveis de
conhecimento.

Certamente, existem aspectos
académicos complexos, como os de
natureza bioldgica, especialmente
quando a dignidade da pessoa
humana esta em jogo. Nesses casos, a
perspectiva da fé tem muito a
contribuir. Em questdes limitrofes, a
prudéncia é necessaria e, se € o caso,
deve-se buscar aconselhamento,
principalmente em assuntos médicos
e biomédicos, ética médica e outras
areas afins.

A Liberdade

Outra realidade crucial na vida
universitaria é a liberdade. O amor a
liberdade é caracteristico do espirito



cristdo. Como muitos de vocés se
lembram, S0 Josemaria nos dizia
que o amor a liberdade estava entre
os legados humanos que ele queria
deixar para os filhos da Obra.

O amor a liberdade na universidade
é de grande transcendéncia
justamente por ser uma virtude
essencialmente cristd. Nesse sentido,
devemos respeitar tudo o que é
opindvel, ndo apenas como se fosse
algo a que temos de ceder de
qualquer forma, mas como uma
riqueza positiva, para nunca impor
como verdade ou necessidade aquilo
que nao é.

Certamente, existem muitos pontos
opindveis que se pode defender
apaixonadamente porque estamos
convictos deles, como em matérias
cientificas, sociais e culturais. Os
professores explicam ideias
opindveis a partir de suas
perspectivas académicas e podem



defendé-las apaixonadamente, mas
sempre respeitando a liberdade de
pensar e expressar pontos de vista
opostos. Embora as vezes possa
parecer dificil, se respeitarmos a
liberdade dos alunos, torna-se facil
expressar vigorosamente opinioes
em que acreditamos: vigorosamente,
mas apresentando-as como
opindveis.

A liberdade de viver e circular
dentro da universidade também
deve ser respeitada, ou seja, deve-se
fomentar um ambiente de liberdade.
Logicamente, isto sera feito a luz de
um conjunto de ideais que
estudantes e professores, mesmo 0s
que ndo sao cristdos, devem
respeitar: ideias centrais, principios,
escritos ou ndo, que constituem a
identidade essencial da instituicao.

Em toda sociedade humana, ha um
minimo de regras que devem ser
seguidas. E importante também



ensinar que a liberdade néo é
incompativel com regras ou
obrigacdes. Todos temos obrigacdes,
quer queiramos, quer nao. Por
exemplo, temos a obrigacao de
respeitar as leis de transito: devemos
parar no sinal vermelho. Toda a vida
é repleta de regras, e a universidade
ndo € excecdo. Sao regras de
convivéncia, de bom funcionamento,
de boas maneiras etc., tanto para
professores quanto para estudantes,
tanto para administradores como
para funciondrios, porque a
alternativa seria o caos.

O importante, porém, é viver em
liberdade. E ndo apenas naquilo que
ndo somos obrigados a fazer, mas
também viver livremente dentro do
que € obrigatorio. Esta é a chave para
a liberdade: ensinar a viver
livremente dentro do que é
obrigatorio. E isso é possivel? E
possivel e, no fundo, é necessario
para a realizacdo humana, pois caso



contrario, nos sentiriamos sempre
limitados por regras e leis de todos os
tipos.

Tanto professores quanto alunos,
devem viver livremente tudo o que é
obrigatorio na universidade para o
seu bom funcionamento.

E como é possivel viver livremente
dentro daquilo que é obrigatério? E
muito facil dizer, mas, na pratica, é
preciso se esforcar para que isso se
torne realidade. E possivel viver o
obrigatorio com liberdade se o
fizermos com amor, porque 0 amor €
a forca da liberdade. A tal ponto que,
de certa forma, o amor se identifica
com a liberdade. E podemos amar o
que é obrigatorio? Podemos. E
evidente que se pode amar o que é
obrigatorio, e pode-se ama-lo quando
se vé 0 bem que ele traz consigo.
Porque o que se ama € o bem. E
quando descobrimos o bem da luz
vermelha, um bem digno de amor,



paramos livremente. E assim é com
tudo. E preciso enxergar o bem da
regra para ama-la; e amando a regra,
somos livres. Isso precisa ser
ensinado, transmitido, vivido:
transmitido, principalmente aos
professores, e aos alunos. Ensinem
que somos livres mesmo quando
obedecemos.

A liberdade é um bem tipicamente
cristao. Até mesmo Hegel reconheceu
isso quando disse que a liberdade é
cristd desde sua origem. Porque foi o
cristianismo que trouxe a verdadeira
liberdade ao mundo. Antes do
cristianismo, nao havia verdadeira
liberdade, propriamente dita. Bem,
nesse julgamento também ha algo
que é opinavel.

A autoridade como servico
Outro aspecto importante, e

tipicamente cristdo, € a compreensao
da autoridade como servico. A



verdadeira autoridade em todos 0s
niveis, quando bem exercida, é
exercida como um auténtico servigo.
Este fato tem uma dimenséao
interessante: os cargos universitarios
(reitores, decanos, chefes de
departamento etc.), além de terem
um periodo limitado, sdo um servico
e sdo exercidos como tal. E por essa
razao, sdo abandonados com a
mesma disponibilidade com que
foram assumidos.

Se alguém quisesse ser decano para
sempre, ndo seria apropriado, pois
esse servico consome tempo do que
lhe é verdadeiramente importante,
que é a pesquisa e o ensino. E preciso
dedicar tempo para ser reitor,
decano, chefe de departamento, pois
ndo ha outra opcdo. Isso é feito de
bom grado, mas o que mais se deseja
sdo as proprias atividades
académicas: a pesquisa, 0 ensino, as
publica¢des. Ndo ha como ndo ter um
reitor, ndo ha como nao ter decanos,



mas esses cargos sdo puramente
servicos e devem ser compreendidos
como tal. Gracas a Deus, a vida é
assim, e é por isso que as mudancas
na lideranca sdo administradas com
total facilidade. As pessoas dizem:
“Que maravilha, gracas a Deus que
nao sou mais reitor, pois agora posso
me dedicar mais ao que me
interessa”. Mas antes disso, elas se
entregaram de corpo e alma a serem
reitores, decanos ou qualquer outro
cargo que fosse necessario.

A colegialidade

A colegialidade no governo da
universidade é outro aspecto
importante. O que isso tem a ver com
a identidade cristd? Tem muito a ver,
pois a colegialidade no governo da
universidade, que, na pratica, pode
se manifestar de maneiras muito
diferentes, dependendo do sistema, é
0 que nos salva da tirania. Quem
estiver no comando, seja no nivel da



universidade, de um departamento
ou de um instituto, ndo pode ser um
tirano que toma decisdes sozinho e
exclusivamente.

Sao Josemaria, referindo-se ao Opus
Dei em geral, mas aplicando-se a
todo o trabalho em que o Opus Dei
proporciona um impulso espiritual,
disse: “Matei o tirano como um
traidor pelas costas; ndo admito
tiranos nem ditadores”. Ndo ha
nenhum no Opus Dei, nem nesta
universidade, claro, gracas a Deus.
Devemos ser gratos pela autoridade
nunca ser tiranica, porque ndo é. E
havera diferentes maneiras de viver
a colegialidade, ou seja, de levar em
conta as opinides dos outros, de
modo que nunca seja apenas uma
pessoa a apresentar o pensamento e
a decidir. Embora, por razdes
operacionais, mais tarde possa ser
necessario decidir pessoalmente,
deve sempre haver consenso, deve-se
sempre ouvir os outros. Saber ouvir.



Ouvir ndo é apenas o ato fisico de
escutar; é preciso realmente ouvir o
que os outros pensam. E ndo apenas
ouvir: é preciso escutar, prestar
atencdo, estar disposto a aprender
com o que 0s outros nos dizem.

A justica

Outro aspecto muito importante: a
justica. A identidade crista exige a
virtude da justica como parte da
realizacdo humana, virtude esta que
és elevada pela caridade. A justica se
manifesta na forma como tratamos
as pessoas, na demonstracao de
preocupacdo com elas e na luta
contra o egoismo pessoal. Ela
também deve ter dimensdes
institucionais. Algo que pode parecer
secunddrio, mas nao é, sdo os
salarios, ou seja, 0 que as pessoas
recebem. F preciso haver justica: os
salarios devem ser proporcionais ao
trabalho realizado. As vezes, ndo
temos recursos suficientes e



precisamos cortar despesas, sim; mas
as despesas sdo cortadas em todos 0s
niveis quando necessario. Devemos
sempre buscar a verdadeira justica
distributiva nessa questao.

Mas a justica por si so ndo basta,
embora seja necessaria; também
deve haver caridade. A justica pode
ser dolorosa em alguns momentos,
como quando precisamos demitir
alguém ou informar que seu contrato
ndo serd renovado. Como em
qualquer instituicdo humana, essas
coisas podem acontecer. Entéo,
devemos praticar tanto a justica
quanto a caridade.

Devemos cuidar daqueles que
precisam ser demitidos, quando néo
ha outra opc¢do a néo ser causar-lhes
sofrimento. Devemos fazé-lo com a
maxima sensibilidade possivel,
movidos por um espirito cristdo, em
virtude da identidade cristd da
universidade. Ndao podemos



maltratar ninguém se quisermos ser
cristaos, mesmo que por vezes seja
necessario tomar decisdes dolorosas.
Decisdes dolorosas podem sempre
ser tomadas cultivando o afeto, a
caridade, que ¢ afeto. Esta é também
a primazia da pessoa, que discutimos
anteriormente em outro contexto.

A Dimensao Publica da
Identidade Crista

Para terminar, a identidade crista
deve ter uma dimensdo publica, ndo
confessional neste caso especifico,
mas publica de qualquer forma: os
aspectos pessoais e institucionais de
uma entidade tdo publica quanto
uma universidade tera
manifestaces publicas no que diz
respeito a sua identidade crista. Isto
deve ser evidente, por exemplo, nos
materiais promocionais e nos
folhetos distribuidos. Deve ser
perceptivel de alguma forma nas
publicacgoes e atividades publicas



realizadas na universidade. Se
houver uma conferéncia, vamos
retomar o exemplo da matematica:
ndo é que necessariamente precise
haver uma exposicao explicita do
cristianismo, mas, de uma forma ou
de outra, em muitas outras
atividades, o fato de haver uma
realidade cristd, tanto na substancia
quanto na forma, emergira
espontaneamente.

Sobre cada um desses pontos, como
vocés podem facilmente perceber,
muito poderia ser dito, mas sdo
coisas que, por um lado, vocés sabem
e, por outro, gracas a Deus, vocés
praticam. Mas é bom sempre ter em
mente que somos cristdos. E aqueles
na universidade que ndo sdo cristaos
devem demonstrar um minimo de
respeito e devem ser tratados com
respeito, em seu modo de ser e em
seu modo de pensar.



Aula sobre a esperanca
(novembro de 2024)

Colégio Romano de Santa Maria,
Roma

A bula de convocacdo do Jubileu
2025, publicada pelo Papa Francisco,
comeca com algumas palavras de Sao
Paulo dirigidas aos romanos, que
também ddo nome ao documento: “A
esperanca nao decepciona” (Rm 5,5),
spes non confundit. Essas palavras
encerram um conteudo muito
profundo. Quando temos verdadeira
esperanca, ela ndo falha. Podemos
falhar nos, mas a esperancga, nunca;
porque Deus é fiel ao seu amor por
nos e as suas promessas.

E certo que, as vezes, podemos ter
esperanca em coisas que nao
acontecem: por exemplo, esperamos
na eficacia de determinada gestdo
apostolica ou no resultado de uma
conversa, e pode acontecer de os


https://opusdei.org/es/article/nada-se-pierde-clase-prelado-fernando-ocariz-esperanza-jubileo/
https://opusdei.org/es/article/nada-se-pierde-clase-prelado-fernando-ocariz-esperanza-jubileo/

frutos ndo aparecerem. Isso significa
que a esperanca decepcionou? Nao,
porque a esperanca fundamentada
no amor de Deus por nos nos permite
dizer com seguranca, como afirmava
Sdo Josemaria: “Nada se

perde!” (Forja, n. 278). O que fazemos
pelo Senhor, o que realizamos
seguindo a vontade de Deus, é
sempre eficaz, ainda que nado
vejamos os resultados
imediatamente. Talvez vejamos de
outro modo, em outro momento, ou
talvez nem vejamos nesta vida.
Talvez seja um fruto diferente do que
esperavamos. Assim, podemos ter a
segura esperanca de que nada se
perde.

ApOs essa breve introducdo, esta aula
consistira basicamente em reler
alguns textos do Papa — da bula de
convocacdo do Jubileu 2025 —, de Sao
Josemaria e, naturalmente, da
Sagrada Escritura. Minha intencéo ao
1é-los e comenta-los brevemente €



que nos deem ocasido de fomentar
uma disposicdo na alma que permita
que nossa esperancga cresga. A
esperanca sobrenatural é um dom de
Deus, ndo se pode obté-la apenas
com for¢as humanas, mas podemos
dispor a alma para receber os dons
de Deus, especialmente a fé, a
esperanca e a caridade.

O que é a esperanca?

A esperanca € uma virtude que nos
leva a confiar que vamos obter um
bem futuro, mais ou menos arduo,
mas possivel. Estes sdo os trés
requisitos: futuro, arduo e possivel.
Ndo faria sentido uma esperanca que
ndo cumprisse esses critérios. Por
exemplo, ndo posso dizer que tenho
esperanca de viajar amanhad para a
Lua; seria uma esperanca “louca”,
porque nao € possivel. Também nao
se denomina esperanca desejar algo
que ndo € arduo. Nao tenho
esperanca, em sentido estrito, de que



dentro de trés horas estarei na
minha casa. Embora nesta vida nada
seja cem por cento seguro, ha coisas
que, humanamente falando, ndo sao
propriamente objeto de esperanca.

A esperanca € uma virtude humana
fundamental, porque todos
esperamos algo. Sempre estamos
esperando os frutos do nosso
trabalho, esperando bens possiveis,
esperando o fim de todo tipo de
situacdes. Mas, como recordei no
inicio, a esperanca também é uma
virtude sobrenatural, teologal. O que
se espera com a virtude sobrenatural
da esperanca? A vida eterna, a unido
com Deus, a salvacdo, a felicidade
imensa do céu. Essa é a grande
esperanca. Participar da vida de
Deus é uma realidade possivel de
alcancar porque o proprio Deus a
oferece para nos.

Ja existe uma esperanca humana,
natural, necessaria, no coracdo de



cada pessoa. Escreve o Papa: “No
coracdo de cada pessoa, encerra-se a
esperanca como desejo e expetativa
do bem, apesar de ndo saber o que
trard consigo o amanha”. (Spes non
confundit, n. 1). A esperanca, mesmo
ndo sendo de algo seguro no plano
humano, também néo é de algo
impossivel; € uma expectativa do
bem, uma possibilidade de que esse
bem chegue.

O objeto da esperanca teologal, que
leva a plenitude também a esperanca
natural, é a salvacdo, a felicidade
eterna com Deus. Sdo Paulo diz: “A
esperanca no que nos esta reservado
nos céus” (Cl 1,5). Essa esperanca na
felicidade no céu estd unida a fé no
amor de Deus por nos e nos meios
que Ele colocou para que cheguemos
ao céu: a Eucaristia, a oragdo...

A esperanca na vida eterna é tdo
importante, que o Concilio de Trento
condenou aqueles que sustentavam



ser errado ter esperanca na vida
eterna e que se deveria fazer as
coisas sem pretender alcancar a
recompensa de chegar ao céu. O
concilio diz: “ Se alguém disser que o
justificado peca quando pratica boas
obras visando uma recompensa
eterna, seja anatema” (Concilio de
Trento, sess. VI, can. 31). A esperanca
na recompensa eterna ndo sé ndo é
ruim, como € algo que Deus quer e
esta unida a fé e a caridade.

O fundamento da esperanca

Qual é o fundamento da esperancga?
A resposta é simples: a fé. Como se
expressa na Carta aos Hebreus: “A fé
é o firme fundamento das coisas que
se esperam” (Hb 11,1). Que fé é essa?
A fé no amor de Deus por nos. Uma
fé que da seguranca a esperanca,
porque se fundamenta em algo que
nunca falha: o amor inquebrantavel
de Deus por cada pessoa.



O Papa afirma que “ a esperanca
nasce do amor e funda-se no amor
que brota do Coracdo de Jesus
trespassado na cruz” (Spes non
confundit, n. 3). E cita imediatamente
Séo Paulo em sua Carta aos
Romanos: “Se quando éramos
inimigos de Deus fomos
reconciliados com ele mediante a
morte de seu Filho, quanto mais
agora, tendo sido reconciliados,
seremos salvos por sua vida” (Rm
5,10). Assim, a esperanca nasce da
certeza da fé no amor de Deus por
nos.

Precisamos fomentar na nossa vida
essa fé no amor de Deus, que é um
amor concreto. Nao se trata de um
amor abstrato pela humanidade em
geral, mas de um amor pessoal,
dirigido a cada um de nos neste
momento e sempre. O Senhor nos
olha, esta dentro de nos, com a graca,
que nos eleva e santifica, e nos ama
de maneira muito pessoal. Este amor



€ nossa forga, a que nos faz esperar
em algo que, sendo arduo, é possivel:
que conseguiremos ser santos, que €
a meta do que esperamos: a unido
definitiva e plena com Deus.

E importante lembrar que, na vida
espiritual, na luta ascética, ao
comecar e recomecar, é sempre
necessario viver de esperanca. Uma
esperanca com fundamento. Ndo nas
nossas forgas, como se fosse uma luta
que devemos vencer a todo custo,
mas fundamentada no amor de Deus.
Deus conta com nossa fraqueza, mas
sobretudo conta com sua infinita
poténcia, que se identifica com o seu
amor por nos.

Também é importante considerar
que, em Deus, o conhecimento e o
amor se identificam. Ele nos conhece
e nos ama infinitamente. E,
concretamente, o espirito do Opus
Dei nos impulsiona a considerar que
o amor de Deus nos faz



verdadeiramente filhas e filhos seus.
Essa consciéncia da filiacdo divina
fortalece nossa esperanga, como
explica Sdo Josemaria em uma de
suas homilias: “A mim, e desejo que o
mesmo aconteca a todos vos, a
certeza de me sentir - de me saber -
filho de Deus cumula-me de
verdadeira esperanca, uma
esperanca que, por ser virtude
sobrenatural, ao ser infundida nas
criaturas, se amolda a nossa
natureza e é também virtude muito
humana” (Amigos de Deus, n. 208).

A virtude sobrenatural da esperanca
eleva a capacidade humana natural
de esperar no bem, mesmo que seja
dificil. Saber-se filho de Deus nos
leva a ter uma esperanca segura na
meta. A experiéncia das proprias
misérias poderia talvez levar a
aspirar, no maximo, a salvar-se,
como se a salvagdo nao coincidisse
com a santidade, considerando a
santidade como uma “utopia



ascética”. Ser santo é o fim, e se a
vida se encerrar sem a suficiente
santidade, se passara pelo purgatoério
até alcancé-la. E dificil alcancar a
santidade sem esforco, por isso a
vida de santificacdo é ardua, mas a
esperanca de alcanca-la se torna
possivel com a graca de Deus.

Como acabo de recordar, com
palavras do nosso Padre, o tom de
nossa esperanca esta marcado pela
filiacdo divina. Temos um motivo
extraordindrio para ter esperanca de
sermos santos, para pensar na
eficacia de nossas vidas: somos filhas
e filhos amados por Deus. Tantas
vezes o0 recordamos, agora com umas
palavras de Sdo Jodo: “N0s
conhecemos o amor que Deus tem
por nos e cremos nele” (1Jo 4,16). Isso
é da esséncia da vida segundo o
Evangelho: conhecer e crer no amor
de Deus por nos, sabendo que somos
filhos de Deus gracas ao seu amor. E
atualizar essa fé.



Essa fé no amor de Deus leva a viver
confiantes na providéncia. Ou seja,
sabendo que ndo estamos
abandonados ao acaso do mundo.
Ndao é que Deus nos queira muito e
depois andemos sozinhos por nossa
conta. Deus nos ama e, respeitando
nossa liberdade, nos acompanha
constantemente. O seu ndo é um
amor distante, mas de providéncia. O
Papa Bento XVI, em sua enciclica
sobre a esperanca, Spe salvi, escreve
que “Deus é o fundamento da
esperanca; mas ndo qualquer deus,
sendo o Deus que tem um rosto
humano e que nos amou até o
extremo, a cada um em particular e a
humanidade em seu conjunto” (n.
31). A fé nesse amor concreto de
Deus por nos é o fundamento de
nossa esperanca. Em contraste, Sdo
Paulo em sua Carta aos Efésios
descreve o0s gentios como gente “sem
esperanca e sem Deus neste

mundo” (Ef 2,12). A esperanca esta
fundamentada em Deus, em seu



amor concreto e pessoal. Embora
possam existir esperancas humanas,
estas se limitam a esta vida e ndo vao
além dela. Sem Deus, ndo se pode ter
verdadeira esperanca em algo
definitivo.

A certeza de que Deus esta
empenhado

A esperanca crista tem uma
caracteristica aparentemente
contraditoria: a certeza. Podemos ter
certeza de algo que é possivel, mas
ndo imediato nem completamente
seguro? Sim: temos uma esperanca
segura, fundamentada na vontade de
Deus, na sua fidelidade ao seu amor
por nos.

“Esta é a vontade de Deus, a vossa
santificacdo” (1Tes 4,3). Isso ndo
significa apenas que Deus quer que
sejamos santos, mas que Ele mesmo
esta empenhado - por assim dizer —
em nossa santificacdo. Deus ndo so



nos da os meios — a revelacdo, os
sacramentos... —, mas, sem forcar
nossa liberdade — dando-nos a
liberdade —, Ele também nos concede
todas as gracas necessarias para que
cheguemos a meta. Temos a
esperanca segura de chegar a meta
se quisermos, porque ndo nos faltara
a graca: Deus é fiel.

Como refletem as palavras de Sdo
Paulo na Epistola aos Efésios: “Deus,
que € rico em misericordia, pelo
grande amor com que nos amou,
deu-nos vida juntamente com Cristo,
quando ainda estdvamos mortos em
transgressdes — pela graca vocés sdo
salvos. Deus nos ressuscitou com
Cristo e com ele nos fez assentar nos
lugares celestiais em Cristo Jesus” (Ef
2,4-7). O Apostolo ndo diz “nos fara
sentar nos céus”, mas “nos fez sentar
nos céus”. Essa forca da esperanca
traz a certeza, sem deixar de ser
esperanca.



Sao Josemaria escreveu: “Vivo feliz
com a certeza do Céu que havemos
de alcancar, se permanecermos fiéis
até o fim” (Amigos de Deus, n. 208).
Embora pudesse parecer
contraditorio “estar seguro de algo
que ndo é seguro”, na realidade néo €
contraditorio. E nisso que consiste a
verdadeira esperanca cristd. Temos
tal confianca no amor de Deus, que
podemos ter uma esperancga certa e
segura. Essa esperanca supera nossas
misérias e defeitos, e nos leva a
seguranca de que, como dizia 0 nosso
Padre, mesmo que morramos com
defeitos, podemos ser santos porque
o Senhor, com nossa
correspondéncia, nos levara a uma
santidade que consiste na plenitude
do amor. E a plenitude do amor é
totalmente compativel com ter
defeitos, desde que esses defeitos ndo
sejam aceitos nem queridos, mas que
lutemos contra eles por amor, uma e
outra vez, ainda que ndo consigamos
venceé-los totalmente.



Portanto, temos a certeza de que
iremos para o céu se formos fiéis, se
permanecermos em seu amor. E,
além disso, temos a seguranca de que
seremos fiéis se quisermos, se
perseverarmos livremente no amor,
porque ndo nos faltara a graca de
Deus.

A seguranca do impossivel

A esperanca cristd ndo é uma
esperanca quimeérica, porque
contamos com a graga de Deus. Por
isso, no plano sobrenatural,
pensando tanto em nossa
santificacdo pessoal, quanto na
eficacia permanente do trabalho
apostolico da Obra, tanto na vida
pessoal como no nosso empenho em
levar adiante o Opus Dei, devemos
levar em conta o que dizia Sao
Josemaria sobre “a seguranca do
impossivel” (Carta 29, n. 60). A
esperanca torna possivel “ter a
seguranca do impossivel”.



A seguranca do impossivel, em
primeiro lugar, de ser santos, porque
quando experimentamos nossa
fraqueza ou capacidade limitada,
parece impossivel que possamos
chegar a ser santos. No entanto,
temos a certeza de que podemos,
porque possuimos a fé no amor de
Deus, que é o fundamento da
esperanca.

E também muito bonito o que Sdo
Paulo recorda em sua Epistola aos
Romanos sobre a figura de Abrado,
que esperou contra toda esperanca.
Sao Josemaria costumava recordar
muitas vezes essa expressao:
“Esperar contra toda esperanca”.
Novamente, dito assim, parece uma
contradicdo, mas entendido
corretamente, é a plenitude da
esperanca. Significa que podemos
esperar também quando
humanamente ndo ha motivos para
isso.



A esperanca crista, portanto, tem um
fundamento firme: o oferecimento
do proprio Deus da unido com Ele,
que nisso consistira a gloria do céu.
Mas essa esperanca também se
expressa em muitos aspectos da vida
didria. E muito importante a
esperanca apostolica. Como escreve
Sao Paulo na Primeira Epistola aos
Corintios: “sabendo que 0 vosso
trabalho néo é vdo no Senhor” (1Cor
15,58). Nosso Padre quis colocar as
palavras latinas deste texto no
umbral de pedra de uma porta da
Villa Vecchia, em Roma: Semper
scientes quod labor vester non est
inanis in Domino. Nada do que
fazemos é vao diante de Deus.

O Papa, em Spes non confundit,
convida a transmitir esperanca ao
afirmar: “Oxala nao falte a atencao
inclusiva por todos aqueles que,
encontrando-se em condi¢des de vida
particularmente extenuantes,
experimentam a sua propria



fragilidade” (n. 11). E muito
importante dar esperanca, porque
muita gente parece ndo a ter. Viver
sem esperanca, sem verdadeiras
metas que valham a pena, é
paralisante. E preciso dar esperanga
no apostolado, na atencao as pessoas
de Casa que ajudamos, de um modo
ou de outro. Devemos ser pessoas
que dao esperanca, que ndo ddao mais
énfase as dificuldades do que as
solucdes. F preciso ser positivos,
transmissores de esperanca.

Precisamos viver de esperanca
também ao experimentar
dificuldades pessoais. Todos temos
dificuldades de um jeito ou de outro:
na experiéncia dos proprios defeitos,
no trabalho, de saude, de todo tipo.
Na vida podemos encontrar, e
encontramos, dificuldades. O Papa,
em Spes non confundit, cita
amplamente o texto da Epistola aos
Romanos: “Quem podera separar-nos
do amor de Cristo? A tribulacdo, a



angustia, a perseguicdo, a fome, a
nudez, o perigo, a espada? (...) Mas
em tudo isso saimos mais do que
vencedores gracas Aquele que nos
amou. Estou convencido de que nem
a morte nem a vida, nem 0s anjos
nem os principados, nem o presente
nem o futuro, nem as potestades,
nem a altura nem o abismo, nem
qualquer outra criatura podera
separar-nos do amor de Deus, que
esta em Cristo Jesus, Senhor

nosso” (Rm 8,35-39). E um texto
extraordindrio, para ser meditado
muitas vezes na oracgao.

O Papa comenta brevemente: “por
isso mesmo esta esperanca ndo cede
nas dificuldades: funda-se na fé e é
alimentada pela caridade” (Spes non
confundit, n. 3). E, desse modo, torna
possivel seguir adiante na vida. E
assim, por muitas dificuldades que
atravessemos. O que nos separara do
amor de Deus? Os principados, as
potestades, a morte, a vida, a espada,



0s perigos, a fome? Nada pode nos
afastar, se ndo quisermos nos
afastar. Porque “nada nos pode
separar do amor de Deus — diz Sdo
Paulo -, que estd em Cristo Jesus,
nosso Senhor” (Rm 8,39). Somente
nos podemos nos separar do amor de
Deus. S6 nos. Nem o demonio, nem a
doenca, nem as contrariedades.
Apenas nossa propria liberdade. Por
isso, diante das dificuldades,
podemos sempre ter uma grande
esperanca no amor de Deus,
manifestado em Cristo Jesus.

Onde esta tua esperanca?

Também neste contexto, € excelente
reler o seguinte texto de nosso Padre,
na Instrucdo para o labor de Séo
Rafael: “Trabalhai, cheios de
esperanca: plantai, regai, confiando
naquele que da o crescimento,

Deus” (1Cor 3,7). E, quando vier o
desanimo, se o Senhor permitir essa
tentacdo, diante dos fatos



aparentemente adversos, ao
considerar, em alguns casos, a
ineficacia dos vossos trabalhos
apostolicos de formacao; se alguém,
como a Tobias pai, perguntar: “ubi
est spes tua?, onde esta a tua
esperanca?...”, levantando vossos
olhos sobre a miséria desta vida —
que ndo é o vosso fim —, respondei
com aquele vardo do Antigo
Testamento, forte e esperancoso,
“quoniam memor fuit Domini in toto
corde suo” (Tb 1,13), porque sempre
se lembrou do Senhor e 0 amou com
todo o seu coracdo: “Filii sanctorum
sumus, et vitam illam expectamus,
quam Deus daturus est his, qui fidem
suam nunquam mutant ab eo”;
“somos filhos dos santos, e
esperamos aquela vida que Deus ha
de dar aos que ndo perdem jamais a
confianca nele” (Tb 2,18)” (Instrucdo,
9-1-1935, n. 19). Diante das
dificuldades, devemos trabalhar
cheios de esperanca; plantar,
esperando em Deus, que é quem da o



crescimento. Nao confiando em
nossas forgas, mas colocando-as a
servico do Senhor em todo o trabalho
apostolico. Mais uma vez, sabendo
que a nossa esperanca esta na
certeza do amor de Deus por nos.

Portanto, esperanca na entrega, com
generosidade. Vale a pena sermos
generosos no apostolado, em tudo o
que supde o esforco de ir ao encontro
das pessoas. Também a mortificacdo
pelo trabalho apostdlico, que implica
dedicacao de tempo, superar
dificuldades, etc.

Sao Josemaria, estando na Venezuela,
comentou: “Lembrava-me de quando
comecamos o labor ha tantos anos.
Comecei com trés, e agora sdo tantos
milhares, centenas de milhares. Mas
havia esperanca. Contam de
Alexandre Magno que, enquanto se
preparava para uma batalha, antes
distribuiu todos os seus bens entre
seus capitdes. E um deles perguntou:



“Mas, Senhor, e o que te restou?”. Ao
que ele respondeu: “Ficou-me a
esperanca”“. E acrescentou: “Eu olho
para voceés, e me resta a

esperanca” (Sao Josemaria,
Apontamentos de uma meditacio,
10/02/1975). E assim. Essas palavras
podem nos levar a ter esperanca nos
outros. Quando experimentarem sua
fraqueza pessoal, podem se encher
de esperanca ao ver seus irmdos. E
essa esperanca esta chamada a se
estender ao mundo inteiro.

Paz, oracao, alegria

O Papa fala sobre ter esperanca na
paz no mundo, uma paz que esta
muito ausente. Nao so pelas grandes
guerras, que sdo terriveis e tristes,
mas pela falta de paz em muitos
ambientes da sociedade. Nosso Padre
dizia: “Nao ha paz nas

consciéncias” (Em dialogo com o
Senhor, n. 101). O Papa menciona
“que o primeiro sinal de esperanca se



traduza em paz para o mundo, mais
uma vez imerso na tragédia da
guerra” (Spes non confundit, n. 8).
Esperanca de que o mundo vai
melhorar, certamente, porque é
também esperanca na eficacia do
apostolado. Mas com realismo; ndo
sabemos o que acontecera, ndo
podemos prever o futuro.

De fato, o Apocalipse e as predicoes,
que o Senhor faz no Evangelho sobre
o fim do mundo sdo muito
dramaticas. Mas isso ndo nos tira a
esperanca; pelo contrario, nos
impulsiona a fazer tudo o que esta ao
nosso alcance para que o mundo
melhore. Pensando na situagao atual,
em alguns paises vivemos em
ambientes muito descristianizados.
Cada vez ha mais pessoas que, sendo
catdlicas, nao frequentam os
sacramentos. Ha cidades em paises
tradicionalmente crentes, onde havia
uma pratica religiosa amplissima, e
agora sO um porcentual muito



pequeno da populagdo vai a Missa
aos domingos. Mas, ao mesmo
tempo, ha outros lugares onde as
coisas estdo muito melhores. E, em
uns e outros, podemos ter a
conviccdo de que as pessoas sdo
boas, como dizia Dom Javier:
“Quanta gente boa ha no mundo!”.
Em muitas ocasides o que falta é
formacao. Por isso, as dificuldades
que encontrarmos no trabalho
apostolico nunca devem ser motivo
de desdnimo, mas ocasido para rezar
mais, para nos lancarmos, para nos
aproximarmos das pessoas e
podermos ajuda-las, com a amizade e
a confidéncia. Quanto mais dificil for
o ambiente, mais o Senhor conta
CONO0SCO; NA0 porque sejamos
melhores, mas porque Ele nos deu
muita formacao, apesar de sermos
tdo pouca coisa. Portanto, fortes na
esperanca!

E isso se aplica a tudo. Que esperanca
temos na ora¢ao? O Senhor disse:



“Pedi e recebereis” (Jo 16,24). E
impressionante. Pedi e recebereis,
sdo palavras absolutamente
verdadeiras. Certamente, as vezes
pedimos e ndo recebemos, mas
podemos pensar que recebemos de
outro modo, ou que ndo pedimos
bem. Enfim, outras vezes pedimos
bem e parece que nao recebemos.
Por exemplo, pedimos por uma
intencdo apostolica determinada ou
para que uma pessoa seja curada, e
ndo se cura... Entdo, a oracdo foi
inutil? Ndo. Ainda que ndo tenhamos
obtido o que pediamos, essa oracao
ndo foi ineficaz. Podemos estar
seguros na esperanca, pela fé na
palavra de Deus. Nada se perde.

Por ultimo, esperancga com alegria.
“Alegres na esperanca” (Rm 12,12),
diz Sdo Paulo. E ndo é uma esperanca
de conto de fadas, onde tudo da
certo, por isso acrescenta: “Alegres
na esperanca, pacientes na
tribulagdo, constantes na oracao”.



Sao Josemaria nos dizia assim:
“Otimistas, alegres: Deus esta
conosco! Por isso, diariamente, me
encho de esperanca” (Memoria do
beato Josemaria Escriva, p. 115).
Otimistas, alegres porque Deus esta
conosco. A virtude da esperanca nos
faz ver o positivo, o belo da vida,
porque vemos em tudo, ainda sem
entender, o amor de Deus. Por isso,
quando nos sentirmos meio
desanimados, pessimistas, tristes,
reajamos logo, com um grande ato de
fé no fundamento desta esperanca
alegre: hoje, agora, Deus esta me
amando com loucura. Cada um tem
que dizer isto, pensar com um ato
profundo de fé. E isso nos levanta.

Falando de esperanca, nos vém ao
pensamento e ao coragao a
santissima Virgem, Spes nostra. Ela é
a mae da nossa esperanca, a que nos
consegue do Senhor essa graca da
esperanca, para té-la e para da-la,
como diz Sdo Pedro: “estai sempre



preparados para responder com
mansidao e temor a qualquer que
vos pedir a razdo da esperanca que
ha em vés” (1Pd 3,15).

KKk

Termino com a espléndida frase de
Sao Paulo: “Que o Deus da esperanca
os encha de toda alegria e paz, por
sua confianca nele, para que vocés
transbordem de esperanca, pelo
poder do Espirito Santo” (Rm 15,13).
Aconselho que a leiam e meditem
muito. Que estejamos contentes e,
quando houver motivos humanos
para ndo estar, pensemos que acima
de todo motivo humano ha um muito
maior, que é o fundamento da nossa
esperanca: o amor de Deus por nos.



Conferéncia “Eucaristia e
sacerdocio” no centenario da
ordenacao sacerdotal de Sao
Josemaria (27-I11-2025)

Saragoga, Espanha

Nesta celebracdo do centenario da
ordenacao sacerdotal de Sao
Josemaria, vou me concentrar
principalmente em alguns de seus
textos, em alguns aspectos da relacdo
entre o sacerddcio e a Eucaristia. Sdo
textos que, além do conteudo
doutrinal, expressam também a
experiéncia viva da sua alma
sacerdotal.

Primeiro, vou me concentrar no
sacerdocio enquanto ordenado para
a Eucaristia, depois na importancia
da Eucaristia na santificagdo do
sacerdote e, finalmente, em seu papel
na missdo pastoral que o presbitero é
chamado a desempenhar.



Sacerddcio para a Eucaristia

A Eucaristia, especificamente o
sacrificio eucaristico, é central para a
vida cristd. Sdo Josemaria resumiu-o
na expressao “centro e raiz”; por
exemplo, no seguinte texto de uma
de suas cartas: “Sempre vos ensinei,
queridissimos filhas e filhos, que a
raiz e o centro de vossa vida
espiritual é o Santo Sacrificio do
Altar, no qual Cristo Sacerdote
renova seu Sacrificio do Calvario, em
adoracdo, honra, louvor e acdo de
gracas a Santissima Trindade”[1].

Essa ideia estava tdo profundamente
enraizada em sua alma e em seu
coracao que ele a repetiu com
frequéncia, tanto verbalmente
quanto por escrito[2]. Ao mesmo
tempo, acrescentava que se o
Sacrificio eucaristico é “o centro e a
raiz da vida do cristao, deve sé-lo
especialmente para a vida do
sacerdote”[3].


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn1
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn2
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn3

Deve ter sido motivo de profunda
alegria para Sdo Josemaria que, anos
depois, um texto do Concilio Vaticano
II tdo significativo como o Decreto
Presbyterorum Ordinis, ao falar da
relacdo entre o sacerdocio e a
Eucaristia, usasse a mesma
expressdo para afirmar que o

Sacrificio Eucaristico é “o centro e a
raiz de toda a vida do presbitero”[4].

a) Centro e raiz da vida do presbitero

De fato, é 16gico insistir neste ponto
no caso do sacerdote. Como escreveu
Bento XVI, “A relacdo intrinseca
entre a Eucaristia e o Sacramento da
Ordem Sagrada éevidente nas
proprias palavras de Jesus no
Cenaculo: ‘Fazei isto em memoria de
mim’ (Lc 22,19). De fato, na véspera
de sua morte, Jesus instituiu a
Eucaristia e, a0 mesmo tempo,
fundou o sacerdécio da Nova
Alianga. (...) Ninguém pode dizer
‘este é 0 meu corpo’ e ‘este é o cdlice


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn4

do meu sangue’, exceto em nome e
na pessoa de Cristo, o unico Sumo
Sacerdote da nova e eterna Alianca
(cf. Heb 8-9)”[5].

O Papa Francisco enfatizou como
essa identificacdo com Cristo
sacerdote se estende a toda a vida do
presbitero. Este “ndo pode dizer:
‘Tomai e comei todos vos porque este
€ o meu Corpo, que sera entregue por
vOs’, e ndo viver o mesmo desejo de
oferecer o seu proprio corpo, a sua
propria vida pelo povo que lhe foi
confiado”[6].

Esta profunda transformacao do
presbitero estd intimamente ligada a
Eucaristia. Sdo Josemaria comentou
sobre isso em uma homilia: “Pelo
sacramento da Ordem, o sacerdote
torna-se efetivamente apto para
emprestar a Nosso Senhor a voz, as
maos, todo o seu ser: € Jesus Cristo
quem, na Santa Missa, com as
palavras da consagracdo, transforma


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn5
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn6

a substancia do pao e do vinho no
Seu Corpo, Alma, Sangue e
Divindade. Nisto se fundamenta a
incomparavel dignidade do
sacerdote”[7].

b) Dignidade e fraqueza

A partir destas consideracgoes sobre a
relacdo entre o sacerdocio e a
Eucaristia, compreende-se que esta
ultima €, ao mesmo tempo, o0 centro
para o qual tudo converge e,
inseparavelmente, a raiz desta
convergéncia. Ela é centro, pois, se
Deus € aquele que atrai tudo e todos
a si em Cristo, a Eucaristia é o lugar
onde se realiza a oferta do mundo ao
Pai, por meio de Cristo, com Ele e
n’Ele. Ao mesmo tempo, “o proprio
Cristo pde-se nas maos dos
sacerdotes, que, se fazem assim
dispensadores dos mistérios — das
maravilhas — do Senhor (1 Cor
4,1)”[8].


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn7
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn8

F possivel uma ac¢do mais elevada na
Terra? A acdo mais propria de Cristo,
Sumo Sacerdote misericordioso e fiel,
mediador da nova alianca (cf. Heb
2,17 e 9,15), é deixada nas maos da
sua criatura. Por meio dele se eleva o
culto de adoracao ao Pai, e por ele os
dons divinos chegam aos fiéis.

Assim o expressa o Concilio Vaticano
II: os sacerdotes “exercem o seu
munus sagrado sobretudo no culto
eucaristico, no qual, representando a
pessoa de Cristo e anunciando o seu
mistério, unem as oracdes dos fiéis
ao sacrificio da sua Cabeca, Cristo
(...), que se oferece ao Pai como
hdstia imaculada (cf. Heb 9,
11-28)”[9].

Entende-se que o centro da vida do
sacerdote ndo pode ser outro. Além
disso, pode-se dizer que a Santa
Missa constitui o fim principal da
ordenacdo, o ato no qual “todo o
ministério sacerdotal encontra sua


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn9

plenitude, seu significado, seu centro
e sua eficacia”[10].

Certamente, a dignidade do
sacerdocio se encontra com
consciéncia que cada sacerdote tem
da propria indignidade, e isso mesmo
constitui a primeira razdo para se
esforcgar por viver intimamente
unido ao Senhor[11].Na mesma
celebracdo da Eucaristia, as oracgdes
que o sacerdote reza em segredo e
naquelas em que se dirige ao Senhor
em seu proprio nome o ajudam,
como nos recorda o Missal, a tomar
consciéncia de sua missao e, assim, a
poder desempenhd-la com maior
atencdo e piedade. Essas oracdes sao
frequentemente de carater
penitencial e sdo encontradas em
momentos-chave da celebracéo
eucaristica: antes de proclamar o
Evangelho, no final do Ofertorio e na
preparacgdo para entrar na grande
Oracdo Eucaristica, ao dispor-se para
receber o Corpo e o Sangue de Cristo.


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn10
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn11

O sacerdote € consciente de que, pela
gracga que recebe na ordenacdo e
pela acdo do Espirito Santo na Igreja,
quando se aproxima do altar, ndo é
ele quem se prepara para celebrar o
culto ao Pai, mas é o proprio Cristo
que, nele, “renova no Altar o seu
divino Sacrificio do Calvario”[12]. O
gesto externo de vestir as vestes
sacerdotais lembra ao celebrante
esta verdade.

De fato, ao vestir-se com 0s
paramentos, revela-se o
acontecimento interior e a tarefa que
dele deriva: revestir-se de Cristo,
entregar-se a Ele como Ele se
entregou por nos. Os paramentos ndo
sdo sinais de poder ou superioridade:
sdo simbolos que lembram a todos —
e antes de tudo aos proprios
sacerdotes — que eles ndo estao mais
agindo como individuos privados,
mas in persona Christi e in persona
ecclesiae. Dessa forma, as vestes
sagradas também nos lembram que


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn12

os celebrantes nao sao donos nem da
celebracdo nem da comunidade, mas
sim servidores[13].

c) Eucaristia e outras funcoes
sacerdotais

A centralidade da Eucaristia na vida
de um sacerdote ndo é obstaculo
para afirmar, como faz o Decreto
Presbyterorum Ordinis, que 0s
sacerdotes “tém como obrigacao
primaria anunciar o Evangelho de
Cristo a todos”[14]. E isto ndo so
porque a pregacao do Evangelho
precede cronologicamente a
celebracdo da Eucaristia, mas
também e sobretudo porque a
pregacdo conduz a Eucaristia, e dela
— de Cristo que se doa a Igreja —
retira a forca para ser palavra de
vida eterna (cf. Jo 6, 68)[15]. De fato,
como considerarei mais tarde, toda a
atividade do sacerdote brota da
Eucaristia como sua fonte mais
intima. A celebracdo da Eucaristia


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn13
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn14
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn15

ndo € a unica funcao sacerdotal.
Contudo, entende-se que esta é a sua
principal e mais constitutiva missao,
até porque nela estdo resumidos
todos os mistérios da fé crista.

Eucaristia e santificacao do
sacerdote

Considerando o que é a Eucaristia, é
facil entender por que Sao Josemaria
escreveu: “O sacerdocio exige —
pelas funcdes sagradas que lhe sdo
atribuidas — algo mais que uma vida
honesta: exige uma vida santa de
quem o exerce, constituidos — como
sdo — em mediador entre Deus e 0s
homens”[16].

a) A Eucaristia e a conformacéao a
Cristo

Na configuracdo com Cristo Cabeca,
propria do ministério ordenado, o
Decreto Presbyterorum Ordinis
afirma que os sacerdotes “sdo


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn16

ordenados a perfeicdo da vida pelas
mesmas acodes sagradas que realizam
cada dia, como por todo o seu
ministério, que desempenham em
unido com o Bispo e o0s
presbiteros”[17].

O Sacrificio Eucaristico, no qual ele
cumpre sua missao ou funcao
primadria, é a0 mesmo tempo para o
sacerdote — como para todo cristdo
— o principal meio de santificacdo,
de identificacdo com Cristo. Nas
palavras de Bento XVI: “Se a Santa
Missa for vivida com atencdo e fé, ela
é formativa no sentido mais
profundo da palavra, pois promove a
configuracdo a Cristo e fortalece o
sacerdote em sua vocacao”[18].

Este profundo aspecto formativo da
propria celebracao € 1ogico se
tivermos em mente que “as palavras
e os ritos liturgicos sdo uma
expressao fiel, amadurecida ao longo
dos séculos, dos sentimentos de


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn17
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn18

Cristo e nos ensinam a compartilhar
seus sentimentos; conformando
nossas mentes as suas palavras,
elevamos nossos coragdes ao
Senhor”[19]. A Santa Missa converte-
se, assim, em uma escola de vida.

Por outro lado, a identificacdo com
Cristo na mesma celebracdo leva, as
vezes, a que “o Senhor ajude cada
um de nos a descobrir o que deve
melhorar, quais vicios devemos
erradicar e como deve ser nosso
relacionamento fraterno com todas
as pessoas”[20].

Assim, na celebracdo e por variados
caminhos, a existéncia do sacerdote
torna-se uma existéncia eucaristica.
Ndo s6 porque se nutre da Eucaristia
e faz da sua celebracdo o ato central
da sua vida, mas também porque, em
tudo, o sacerdote vive na mesma
atitude com que Cristo se faz
alimento dos seus irmaos.


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn19
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn20

b) A partir da Trindade para levar o
mundo a Trindade

Olhando um pouco mais
amplamente, entendemos que, no
encontro com Cristo na Eucaristia,
recebemos “a propria doacgao da
Trindade a Igreja”[21]. De fato, a
Santa Missa é a a¢do na qual, de
forma maxima, se manifesta o amor
da Trindade. “A oracdo ao Pai -
explica Sdo Josemaria-, é constante.
O sacerdote € um representante do
Sacerdote eterno, Jesus Cristo, que é
ao mesmo tempo a Vitima. E a acao
do Espirito Santo ndo é menos
inefavel nem menos certa. Pela
virtude do Espirito Santo, escreve
Sdo Jodo Damasceno, da-se a
conversdo do pao no Corpo de
Cristo”[22]. Na Eucaristia, a pessoa
humana se diviniza, e da Eucaristia
brota a alegria, o fruto do Espirito
Santo, que é caracteristico da
existéncia crista.


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn21
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn22

A Eucaristia é, portanto, a realidade
em torno da qual se articula a vida
espiritual do presbitero: é sua raiz e
seu centro, sua fonte e a antecipacao
sacramental de sua meta definitiva.
Essa centralidade e radicalidade
conferem ao cristdo, e
especificamente ao sacerdote, a
capacidade de converter toda
atividade cotidiana em culto a Deus.
Este é um ensinamento em que Sdo
Josemaria insistia, especialmente
quando se dirigia aos fiéis comuns,
que trabalham no meio do mundo,
pois compete a todos 0s que
participam no sacerddcio de Cristo,
quer no sacerdocio comum, quer no
sacerdocio ministerial.

O sacerdote tem consciéncia de ter
sido escolhido entre suas irmas e
irmdos para apresentar ao Pai a
oferenda da Igreja, que o proprio
Cristo assume e faz propria. Nesse
sentido, Sdo Josemaria esforcava-se
por fazer do dia uma Missa,



procurando que esse ato de culto
transbordasse, como ele proprio
ensinava, em jaculatorias, em visitas
ao Santissimo Sacramento, na oferta
do trabalho e das relacdes
cotidianas[23].

c) Dom e tarefa

O fato de a Eucaristia ser de fato o
centro e a raiz da vida do sacerdote
constitui ndo apenas um dom, mas
também uma tarefa pessoal de
correspondéncia aquilo que foi
recebido de Deus. Sdo Bento II
escreveu em uma de suas Cartas de
Quinta-feira Santa aos sacerdotes:
“Celebremos sempre a Santa
Eucaristia com fervor. Prostremo-nos
frequentemente diante de Cristo
Eucaristico. Entremos, de alguma
forma, na 'escola’ da Eucaristia”[24].

Os detalhes em que o desejo de
cuidar a Santa Missa pode se
manifestar sdo inumeraveis, tdo
criativos quanto a capacidade que


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn23
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn24

temos de amar uma pessoa. O
importante é ndo perder de vista o
fato de que, como pregava Sao
Josemaria, “a vida liturgica € uma
vida de amor; amor de Deus Pai, por
Jesus Cristo no Espirito Santo, com
toda a Igreja”[25]. Esse amor ndo €
uma realidade abstrata, mas muito
concreta: encarnada. O fundador do
Opus Dei gostava de repetir que
“temos de ser muito humanos; caso
contrario, também ndo poderemos
ser divinos”[26]. E explicava isso de
uma forma muito eloquente:
“Reparem que Deus ndo nos diz: em
lugar do coracdo, eu lhes darei uma
vontade de puro espirito. Nao: Ele
nos da um coragao, e um coracao de
carne, como o de Cristo. Ndo tenho
um corac¢do para amar a Deus e
outro para amar as pessoas da Terra.
Com o0 mesmo cora¢ao com que amo
meus pais e amo meus amigos, com o
mesmo cora¢do amo Cristo, o Pai, o
Espirito Santo e Santa Maria”[27]. O
amor do sacerdote pela Santa Missa,


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn25
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn26
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn27

o esforco para lhe dar a centralidade
que objetivamente lhe corresponde,
pode ser expresso de mil maneiras
diferentes. Por exemplo, S. Josemaria
costumava dividir o dia em duas
partes: a primeira metade para dar
gracas pela Comunhdo e a outra
metade para se preparar para o dia
seguinte.

Outro aspecto que gostaria de
enfatizar é seu recorrente convite
para celebrar a Eucaristia com
calma. E uma sugestio muito
oportuna neste mundo marcado pela
distracao e pela pressa. Em um tom
muito pessoal, confidenciava a um
grupo de sacerdotes algo que havia
vivenciado recentemente durante
uma cerimonia universitaria:
“Enquanto ndo era minha vez de
falar, eu estava pensando muito
sobre o amor dos sacerdotes por
Nosso Senhor, e como ndo sabemos
como demonstra-lo porque estamos
quase sempre com pressa. Muita! Os



amantes ndo tém pressa. Vejam como
se acompanham um ao outro, uma e
outra vez... Eles ndo querem se
separar nunca”. E entdo os
encorajava: “Celebrem a Santa Missa
com calma, deixem-nos esperar!
Entdo faremos um trabalho
espléndido, se soubermos nao ter
pressa, porque verdadeiramente, in
persona Christi, estamos realizando
uma profunda tarefa sacerdotal”[28].

d) Acompanhar o Senhor no sacrario

Juntamente com a celebracdo da
Santa Missa, na qual a relacéo
pessoal do sacerdote com a
Eucaristia se realiza de maneira
especial, a presenca constante de
Cristo no sacrario é um lembrete
constante para dar a toda a
existéncia uma orientacdo
eucaristica precisa.

Para o sacerdote, a Eucaristia é uma
presenca viva que consola e da
firmeza. Como escreveu Sao Jodo


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn28

Paulo II: “Ao longo dos séculos,
muitos sacerdotes encontraram nela
0 consolo prometido por Jesus na
noite da Ultima Ceia, o segredo para
superar a soliddo, o apoio para
suportar os sofrimentos, o alimento
para retomar o caminho depois de
cada desanimo, a energia interior
para confirmar a escolha de
fidelidade”[29].

Na biografia de Sdo Josemaria, em
sua adolescéncia em Logronho, os
longos momentos que passava em
oracdo, a noite, junto ao tabernaculo
de La Redonda, ja sdo importantes.
Agora que estamos em Saragocga, €
impossivel ndo recordar as noites
que passou em oracdo em uma das
tribunas que davam para o
presbitério da igreja do Semindrio de
Sao Carlos. Manteve essa devoc¢ao ao
longo dos anos, e é¢ bem conhecido
como promoveu a adoragao
eucaristica em uma época em que,


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn29

em muitos lugares, a fé da Igreja
estava sendo questionada.

Em uma de suas viagens a América,
ele recomendava aos sacerdotes que
fizessem companhia ao Santissimo
Sacramento. Queria aumentar a
piedade eucaristica em todos, e lhes
disse que “ndo fagam isso porque as
pessoas de sua igreja, 0os paroquianos
de sua pardquia, os veem, nao se
importem em ser vistos. Se vocés
estiverem atentos ao Senhor e as
pessoas conhecerem seu amor, elas
perguntardo por qué; e entdo voces
poderdo falar desse amor que deve
preencher toda a sua vida”[30].

Como se pode ver por essas simples
palavras, a correspondéncia do
sacerdote ao dom da Eucaristia,
como centro de sua vida espiritual,
transborda em acdes guiadas pela
caridade pastoral.


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn30

Eucaristia e caridade pastoral

A caridade pastoral leva o sacerdote
a ser o servo de todos. Em uma de
suas cartas, Sdo Josemaria escreveu
que os sacerdotes, “seguindo o
exemplo de Nosso Senhor, que néo
veio para ser servido, mas para
servir: non veni ministrari, sed
ministrare (Mt 20,28), devemos saber
colocar nossos coracgdes no chéo,
para que os outros possam pisar com
suavidade”[31]. Essa atitude néo
nasce de uma mera decisao ética,
mas tem sua fonte na relacio pessoal
com Deus, com aquele Deus que se
rebaixa e se doa a ponto de se tornar
alimento para sua criatura na
Eucaristia.

a) Uma existéncia eucaristica

A forca espiritual para viver a
propria vida como uma entrega aos
outros surge eminentemente da
unido com o proprio Jesus Cristo no


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn31

sacrificio eucaristico[32]. Nele, o
sacrificio da Cruz se torna
sacramentalmente presente, o dom
total de Cristo a sua Igreja, como o
testemunho supremo de que ele é
Cabeca e Pastor, Servo e Esposo.
Dessa forma, a Eucaristia também é a
raiz e o centro da dimensao pastoral
da vida do sacerdote. Nas palavras
de S&o Jodo Paulo II: “A caridade
pastoral do sacerdote ndo so flui da
Eucaristia, mas encontra sua mais
alta realizacdo em sua celebracao,
assim como ele recebe dela a graca e
a responsabilidade de permear toda
a sua existéncia de forma
sacrificial”’[33].

Em outras palavras, o sacerdote é
chamado a viver uma existéncia
eucaristica, ou seja, uma vida a
imagem do sacrificio de Cristo que
ele celebra na Santa Missa. O Papa
Francisco explicou isso no Jubileu
dos Sacerdotes de 2016: “Na
celebracdo da Eucaristia,


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn32
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn33

encontramos nossa identidade de
pastores todos os dias. Toda vez que
podemos realmente fazer nossas as
palavras de Jesus: ‘Este é 0o meu
corpo que é entregue por vos’. Esse é
o sentido de nossa vida, essas sao as
palavras com as quais, de certa
forma, podemos renovar
diariamente as promessas de nossa
ordenacdo”[34].

Em ultima analise, a caridade
pastoral, que é conferida ao
sacerdote no sacramento da Ordem,
€¢ um dom que se atualiza em cada
Eucaristia e que deve ser traduzido
em uma conduta correspondente na
vida cotidiana.

b) Corresponder ao dom recebido,
conformar-se com esse dom

Ao celebrar a Eucaristia, é necessario
procurar identificar-se com a doagao
de Cristo, encarnando-a na propria
vida. Sdo Josemaria explicou-o
graficamente numa das suas


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn34

homilias: “quem ndo lavra o terreno
de Deus, quem ndo € fiel a missao
divina de se entregar aos outros,
ajudando-os a conhecer Cristo,
dificilmente conseguira entender o
que € o Pao eucaristico. Ninguém
gosta daquilo que néo lhe custou
esfor¢o”[35].

Em seguida, desenvolvia essa ideia
utilizando uma imagem das
Escrituras e enfatizando a
identificagdo com Jesus Cristo: “Para
apreciar e amar a Sagrada Eucaristia,
€ preciso percorrer o caminho de
Jesus; sermos trigo, morrermos para
nos proprios, ressuscitarmos cheios
de vida e darmos fruto abundante:
cem por um! Esse caminho resume-
se numa unica palavra: amar. Amar
é ter o coracdo grande, sentir as
preocupacoes dos que estdo a nossa
volta, saber perdoar e compreender:
sacrificar-se, com Jesus Cristo, por
todas as almas”[36].


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn35
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn36

E S&o Josemaria concluia: “Para amar
desta maneira, é preciso que cada
um expulse da sua vida tudo o que
estorva a Vida de Cristo em nos: o
apego a nossa comodidade, a
tentacdo do egoismo, a tendéncia a
exaltacdo pessoal. SO reproduzindo
em nos a Vida de Cristo, poderemos
transmiti-la aos outros; s6
experimentando a morte do grao de
trigo, poderemos trabalhar nas
entranhas da terra, transforma-la
por dentro, torna-la fecunda”[37].

Se a Eucaristia € para o sacerdote o
lugar “central e radical” de sua
identificagdo com Cristo e com seu
dom salvifico, a caridade pastoral o
levara necessariamente a conduzir
os fiéis a essa mesma fonte de vida,
na qual se encontra também o
principal exercicio do sacerdocio
comum dos fiéis. O sacerdote pode
fazer isso ndo apenas com sua
pregacdo, mas também “vivendo” a
missa com essa fé: ele celebra a


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn37

Eucaristia pela Igreja e na presenca
da Igreja - mesmo que 0 povo nao
participe - e, por isso, sua vida
também é chamada a imitar o
sacrificio de Cristo, que “amou a
Igreja e se entregou por ela” (Ef 5,25).

Em ultima anadlise, o ministro nao
pode limitar-se a ser um canal inerte
através do qual passam a palavra e
os sacramentos da Igreja: deve
adaptar a sua vida ao carater
sacramental que recebeu, que o
conforma a Cristo, orientando toda a
sua existéncia para aquela doagao
plena que encontra o seu centro e a
sua raiz na celebracdo da Eucaristia
em beneficio de toda a Igreja. “Um
sacerdote - explica Sdo Josemaria -
que viva assim a Santa Missa -
adorando, expiando, impetrando,
agradecendo, identificando-se com
Cristo - e que ensine os outros a fazer
do Sacrificio do Altar o centro e a
raiz da vida do cristao, demonstrara
verdadeiramente a grandeza



incomparavel da sua vocagao, esse
carater com que esta selado, que ndo
perderd por toda a eternidade”[38].

Quanto mais se compreende a logica
da Cruz presente na Santa Missa,
mais se vive o ministério como um
dom total de si. Referindo-se a graca
propria da plenitude do sacerddcio, o
Catecismo da Igreja Catodlica afirma:
“Essa graca o impele a anunciar o
Evangelho a todos, a ser modelo para
seu rebanho, a precedé-lo no
caminho da santificacao,
identificando-se na Eucaristia com
Cristo Sacerdote e Vitima, sem medo
de dar a vida por suas ovelhas”[39].

c) Viver para os irmdos, viver para a
Igreja

Os sacerdotes - imitando aquilo de
que se ocupam: a entrega total de
Cristo - extraem da Eucaristia a forca
espiritual necessdaria para se
sacrificarem com alegria a servico
dos irmaos, especialmente daqueles


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn38
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn39

que mais precisam, daqueles que sdo
“descartados” pelo mundo.

De fato, a existéncia eucaristica do
sacerdote se expressa em mil
detalhes de atencdo e cuidado. Ela se
manifesta especialmente na
misericordia com que ele acolhe
aqueles que vém a Igreja em busca
de reconciliagdo e no amor com que
ele vai em busca daqueles que néo
conhecem Cristo ou que se afastaram
dele. Em todos os aspectos de seu
ministério, ele prepara e orienta
todas as pessoas para encontrar Jesus
na Eucaristia, ciente da necessidade
que todos nos temos de um encontro
pessoal com Jesus Cristo.

Por fim, vale a pena considerar que a
centralidade e a radicalidade da
Eucaristia no ministério do
sacerdote, como dom e como tarefa,
tém uma dimensao eclesial evidente
e essencial, pois “a Eucaristia, na
qual o Senhor nos da o seu Corpo e



nos transforma em um s6 Corpo, é o
lugar onde a Igreja se expressa
permanentemente em sua forma
mais essencial: presente em todos os
lugares e, no entanto, uma so, assim
como um so é Cristo”[40].

A dupla dimenséao universal e
particular da Igreja também é
projetada no ministério sacerdotal, e
é principalmente na Eucaristia onde
o0 sacerdote pode e deve sentir
solicitude por toda a Igreja e, com a
Igreja e na Igreja, solicitude pelo
mundo inteiro. Nesse sentido, o
sacerdote no altar, como Cristo no
Golgota, carrega o fardo das
necessidades, dificuldades e
sofrimentos de toda a
humanidade[41]. O Papa Francisco se
referiu exatamente a essa ideia: “O
sacerdote celebra carregando em
seus ombros as pessoas confiadas aos
seus cuidados e trazendo seus nomes
gravados em seu corac¢ado. Ao
revestir-nos nossa humilde casula,


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn40
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn41

pode nos fazer bem sentir em nossos
ombros e em nossos coragdes 0 peso
e o0 rosto de nosso povo fiel, de
Nnossos santos e de nossos martires,
que sdo tantos nestes tempos”[42]. O
Sacrificio eucaristico ndo é apenas
um grande bem para o sacerdote,
mas constitui seu principal
ministério para o bem de todos[43].

Conclusao

O Sumo Sacerdote é somente Cristo,
que, pelo Sacrificio da Cruz, da vida a
comunidade dos fiéis e assegura sua
presenca vivificante a toda a Igreja
na celebracdo da Eucaristia. Na
Eucaristia, o Senhor reune
visivelmente seu povo sacerdotal,
destinado a louvar a Deus pelo
exercicio do sacerddcio batismal.

Cristo, como Cabeca da Igreja, faz-se
presente nela por meio de seus
ministros, daqueles que, em virtude
do sacramento da Ordem, sdao


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn42
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn43

constituidos seus instrumentos para
0 bem de todo o povo de Deus. A
Igreja, uma vez gerada pela acao do
Espirito Santo, por meio da pregacao,
do Batismo e da celebracdo do Santo
Sacrificio, continua a viver, a se
expandir e a se difundir gracas a
forca da Eucaristia, que € o ato
supremo de culto e a principal fonte
de salvacdo, da entrega de Deus a
nos.

“Compreende-se assim - diz Sdo
Josemaria - que a Missa seja o Centro
e araiz da vida espiritual do cristdo.
E o fim de todos os sacramentos. Na
Santa Missa, a vida da graca
encaminha-se para a sua plenitude,
que foi depositada em nos pelo
Batismo, e que cresce, fortalecida
pela Confirmacao”[44].

Ndo gostaria de concluir estas
consideracgdes sem uma referéncia a
Nossa Senhora. No artigo que Sao
Josemaria escreveu em 1974 sobre


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn44

Nossa Senhora do Pilar, lemos: “Para
mim, a primeira devoc¢do mariana -
gosto de ver assim - é a Santa Missa”.

E explicava como via a presenca de
Maria no Santo Sacrificio: “Todos os
dias, quando Cristo desce as maos do
sacerdote, a sua presenca real entre
nos é renovada com o seu Corpo, 0
seu Sangue, a sua Alma e a sua
Divindade: o mesmo Corpo e o
mesmo Sangue que fez sair do seio
de Maria. No Sacrificio do Altar, a
participacdo de Nossa Senhora evoca
para nos o silencioso recolhimento
com o que ela acompanhou a vida de
seu Filho, quando ele caminhava
pela terra da Palestina (...) Nesse
mistério insondavel, percebe-se,
como coberto por véus, o rosto
purissimo de Maria, Filha de Deus
Pai, Mae de Deus Filho, Esposa de
Deus Espirito Santo”[45].

Por isso, concluia: “O encontro com
Jesus no Sacrificio do Altar traz


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn45

necessariamente consigo um
encontro com Maria, sua Mae. Quem
se encontra com Jesus, também se
encontra com a Virgem
Imaculada”[46].

[1] Carta numero 10, n. 11. Os textos
em que o autor ndo € citado sdo de
Sdo Josemaria

[2] Cf., por exemplo, Carta ntimero
25,n. 5.

[3] Sacerdote para a eternidade, em
Amar a Igreja https://escriva.org/pt-
pt/amar-a-la-iglesia/sacerdote-para-a-
eternidade/

[4] Conc. Vaticano II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 14.

[5] Bento XVI, Ex. Ap. Sacramentum
caritatis, n. 23.

[6] Francisco, Carta apost. Desiderio
desideravi, n. 60.


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn46
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref1
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref2
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref3
https://escriva.org/pt-pt/amar-a-la-iglesia/sacerdote-para-a-eternidade/
https://escriva.org/pt-pt/amar-a-la-iglesia/sacerdote-para-a-eternidade/
https://escriva.org/pt-pt/amar-a-la-iglesia/sacerdote-para-a-eternidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref4
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref5
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref6

[7] Sacerdote para a eternidade, n.
16-17.

[8] Ibidem, n.1.

[9] Conc. Vaticano II, Const. Lumen
gentium, n. 28. Cfr. Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 2.

[10] Carta numero 26, n. 18.

[11] Cf.Sacerdote para a eternidade,
nn.16e17.

[12] Sacerdote para a eternidade, n.
28.

[13] O celebrante deve, com efeito,
combinar o eu e 0 nds. Ha uma dupla
perspectiva do ministério sacerdotal:
ele representa sacramentalmente
Cristo, “Unico mediador entre Deus e
os homens” (1 Tim 2,5), que reune e
guia 0 seu povo, e representa
também a Igreja, a cujo servico
realiza a sua acdo.


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref7
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/Sacerdote%20para%20a%20eternidade,%20n.16-17.
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/Sacerdote%20para%20a%20eternidade,%20n.16-17.
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref8
https://escriva.org/pt-pt/amar-a-la-iglesia/sacerdote-para-a-eternidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref9
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref10
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref11
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref12
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref13

[14] Conc. Vaticano II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 4.

[15] Cf.ibidem, n. 5.
[16] Carta 2-11-1945, n. 4.

[17] Conc. Vaticano II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 12.

[18] Bento XVI, Ex. ap. Sacramentum
caritatis, n. 80.

[19] Congregacdo para o Culto
Divino, Instr. Redemptionis
sacramentum, n. 5.

[20] E Cristo que passa, n. 88. Neste
texto, Sdo Josemaria continuava sua
homilia, mostrando, com sua
catequese mistagogica, que a Santa
Missa é formativa no sentido mais
profundo da palavra.

[21] E Cristo que passa, n. 87.

[22] E Cristo que passa, n. 85


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref14
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref15
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref16
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref17
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref18
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref19
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref20
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref21
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref22

[23] Cf.Forja, n.69

[24] S&o Jodo Paulo II, Carta aos
sacerdotes, Quinta-feira Santa de
2000, n. 14.

[25] Citado em E. Burkhart-].
Lopez,Vida cotidiana y santidad en la
ensefianza de san Josemaria, Rialp,
Madri 2013, vol. II1, p. 472.

[26] E Cristo que passa, n. 166.
[27] Ibidem.

[28] Dos meses de Catequesis, vol. 11,
pp.755-757.

[29] S&o Jodo Paulo II, Carta aos
sacerdotes, Quinta-feira Santa do ano
2000, n. 14.

[30] Citado em J. Echevarria,
Recordacdes sobre Mons. Escrivd,
Quadrante, Sdo Paulo.

[31] Carta numero 10, n. 20.


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref23
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref24
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref25
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref26
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref27
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref28
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref29
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref30
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref31

[32] Cfr. Conc. Vaticano II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 14.

[33] S&o Jodo Paulo I, Ex. ap.
Pastores dabo vobis, n. 23.

[34] Francisco, Homilia, 3-VI-2016.
[35] E Cristo que passa, n. 158

[36] Ibidem.

[37] Ibidem.

[38] Sacerdote para a eternidade, n.
44,

[39] Catecismo da Igreja Catélica, n.
1586

[40] Congr. para a Doutrina da Fé,
Carta Communionis notio, n. 5.

[41] Cf. ]J. Echevarria, Para servir a la
Iglesia. Homilias sobre el sacerdocio,
Rialp, Madrid 2001, p. 58.


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref32
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref33
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref34
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref35
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref36
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref37
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref38
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref39
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref40
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref41

[42] Francisco,Homilia na Santa
Missa Crismal, 28-111-2013

[43] Cf. Conc. Vaticano II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 13.

[44] E Cristo que passa, n, 87

[45] La Virgen del Pilar, n. 18; em
“Escritos varios” pp. 289-290

[46] Ibid., n. 19

Conferéncia “Santificar o
trabalho, transformar o
mundo: uma lideranca com
sentido cristdao” (30 de junho
de 2025)

50.° aniversario do inicio das
atividades do IESE, Madri, Espanha

F para mim um prazer e um orgulho
estar com voceés por ocasido do 50°
aniversario das atividades do IESE
em Madri, motivo de profunda


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref42
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref43
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref44
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref45
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref46

alegria ao ver o desenvolvimento de
uma iniciativa de formacao que
ajudou muitas pessoas a crescer
profissionalmente e a descobrir o
sentido profundo (humano, social,
cristdo) do trabalho, tema muito
querido por Sdo Josemaria.
Precisamente, nesta intervencgao, vou
me concentrar principalmente em
alguns dos seus textos.

Vocés construiram uma das escolas
de administracdo de empresas mais
prestigiadas do mundo, portanto, a
julgar pelos resultados externos,
vocés fizeram um bom trabalho.
Gostaria de encoraja-los a que,
juntamente com seus sucessos
externos comprovados pelos
rankings das escolas de
administracdo de empresas mais
relevantes, vocés também se
empenhem em alcancar outros
sucessos internos que tém ainda
mais valor para cada um de vocés da
perspectiva de Deus. Esses sucessos



internos, que sdo compativeis com 0s
sucessos e fracassos do ponto de vista
dos negacios, sdo fruto do trabalho
bem feito por amor.

Para esses sucessos internos, importa
ndo apenas o que fazemos e com
quais resultados, mas também como
trabalhamos e por qué. E através
desses sucessos internos que o
impacto desta escola chegara ainda
mais longe.

Realidade e valor humano do
trabalho

Como dizia Sdo Josemaria: “O
trabalho, todo o trabalho, é
testemunho da dignidade do homem,
do seu dominio sobre a criacdo; é
meio de desenvolvimento da
personalidade; é vinculo de unido
com 0s outros seres; fonte de
recursos para o sustento da familia;
meio de contribuir para o progresso



da sociedade em que se vive e para o
progresso de toda a humanidade”[1].

Sao Josemaria fala aqui do porqué do
trabalho em geral. Para vocés, o
porqué do seu trabalho reflete-se na
missdo do IESE: “Formam lideres que
aspiram a ter um impacto profundo,
positivo e duradouro nas pessoas,
nas empresas e na sociedade através
da exceléncia profissional, da
integridade e do espirito de servigo”.

Verdadeiramente, se vocés
cumprirem bem esse proposito tao
inspirador, chegardo ao coracgdo da
sociedade. Irdo melhorar o mundo a
partir de dentro. Pois esse proposito
tdo nobre que vocés perseguem pode
ser vivido em todas as suas
atividades, ndo apenas naquelas com
maior valor estratégico que vocés
assumem no IESE a partir da alta
diretoria. Todo trabalho pode ter um
grande valor do ponto de vista
interior.


https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn1

Ja na propria ordem natural, “a
dignidade do trabalho depende néo
tanto do que se faz, mas de quem o
faz; e, no caso do homem, é um ser
espiritual, inteligente e livre”[2].

A dignidade natural do trabalho
radica, portanto, na dignidade
espiritual da pessoa humana, e sera
maior ou menor em func¢do da maior
ou menor qualidade ou bondade que
esse trabalho tenha como acéo
espiritual. Ora, essa qualidade ou
bondade depende essencialmente da
liberdade: do amor — ndo como
paixdo ou sentimento — mas como
dilectio ou amor eletivo do fim, como
ato proprio da liberdade[3].

Como Juan Antonio Pérez Lopez
explicava, trata-se de fomentar em
nos e nas pessoas que lideramos os
motivos transcendentais: o interesse
em servir bem os clientes, a conexao
humana com as pessoas, 0
compromisso com o propdsito da


https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn2
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn3

empresa. Isso é, em grande parte, o
que nos estimula a servir mais e
melhor. E isso pode ser feito ao
mesmo tempo em que se alcancam os
resultados estratégicos de que as
empresas precisam e as pessoas
adequadas desenvolvem as
competéncias necessarias.

Também neste contexto, as seguintes
palavras de Sao Josemaria sdo muito
esclarecedoras e certamente
exigentes: “Convém nao esquecer,
portanto, que esta dignidade do
trabalho se baseia no Amor. O
grande privilégio do homem é poder
amar, transcendendo assim o
efémero e o transitério. O homem
pode amar as outras criaturas, dizer
um ‘tu’ e um ‘eu” cheios de sentido. E
pode amar a Deus, que nos abre as
portas do céu, que nos constitui
membros da sua familia, que nos
autoriza a falar-lhe também de tu a
Tu, face a face”.



Em outras palavras, fomos feitos
para o Amor, e o trabalho é uma das
plataformas sobre as quais o Amor
pode crescer dentro de nds mesmos e
na sociedade. Nisso consiste boa
parte da vocacdo do cristdo no
mundo, na sociedade. “Por isso, 0
homem néao se deve limitar a fazer
coisas, a construir objetos. O trabalho
nasce do amor, manifesta o amor,
orienta-se para o amor”[4]

Recentemente, recebi uma historia
inspiradora publicada ha muitos
anos na revista Forbes que ilustra
essa conexdo humana, esse amor
manifestado através do trabalho. Ela
foi escrita por uma enfermeira do
pronto-socorro de um hospital
americano que testemunhou um ato
surpreendente de lideranca:

“Eram aproximadamente 22h30. O
quarto estava uma bagunca. Eu

estava terminando de trabalhar no
prontudrio antes de ir para casa. O


https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn4
https://www.forbes.com/global/2007/0423/018.html
https://www.forbes.com/global/2007/0423/018.html

médico com quem eu adorava
trabalhar estava treinando um novo
médico, que tinha feito um trabalho
muito respeitavel e competente,
dizendo-lhe o que ele tinha feito bem
e 0 que poderia ter feito de maneira
diferente. Entdo, ele colocou a mao
no ombro do jovem médico e disse:
‘Quando vocé terminou, viu o jovem
da limpeza que entrou para limpar o
quarto?’. O jovem olhou para ele sem
entender. O médico mais velho disse:
'O nome dele é Carlos. Ele esta aqui
ha trés anos. Faz um trabalho
fabuloso. Quando entra, limpa o
quarto tdo rapidamente que voceé e
eu podemos atender nossos
proximos pacientes rapidamente.
Sua esposa se chama Maria. Eles tém
quatro filhos'. Em seguida, ele citou o
nome de cada um dos quatro filhos e
disse a idade de cada um. O médico
mais velho continuou dizendo: “Ele
mora em uma casa alugada a cerca
de trés quarteirdes daqui, em Santa
Ana. Eles vieram do México ha cinco



anos. O nome dele é Carlos”, repetiu.
Em seguida, disse: “Na proxima
semana, gostaria que vocé me
contasse algo sobre Carlos que eu
ainda ndo saiba. Tudo bem? Agora,
vamos ver como estao os outros
pacientes”.

A enfermeira ficou surpresa:
“Lembro-me de ficar ali parada,
escrevendo minhas anotagoes de
enfermagem, atonita, e pensar:
Acabei de testemunhar uma
lideranga impressionante”.

As vezes, podemos perder de vista
esse tom humano quando pensamos
no trabalho sob a perspectiva de
competir com outras empresas para
obter mais lucros, em vez de pensar
em servir as pessoas com atencao e
cuidado, com amor.

Obviamente, as empresas também
ndo podem perder de vista a
estratégia e o lucro, que sao sinais de
um servico de qualidade prestado de



forma responsavel e eficiente. Mas
tdo importante quanto os resultados
econdmicos, ou mais, € servir com
amor ao trabalho e com amor as
pessoas.

O valor sobrenatural: a
santificacao do trabalho

Para um cristdo, essas perspectivas
se ampliam e se expandem. Porque o
trabalho aparece como participacao
na obra criadora de Deus, que, ao
criar o homem, o abencgoou dizendo-
lhe: “Cresceil e multiplicai-vos, e
enchei a terra e submetei-a, e
dominai sobre os peixes do mar e
sobre as aves do céu, e sobre todos os
animais que se movem sobre a terra.
E porque, além disso, ao ser
assumido por Cristo, o trabalho se
nos apresenta como realidade
redimida e redentora: ndo € apenas a
esfera em que o homem se
desenvolve, mas também meio e



caminho de santidade, realidade
santificavel e santificadora”[5].

O que significa santificar o trabalho?

Consideremos dois aspectos
fundamentais essencialmente ligados
entre si, e nos quais o Fundador do
Opus Del insistiu inumeras vezes. Em
primeiro lugar, é evidente que a
dimensdo sobrenatural do trabalho
ndo é algo justaposto a sua dimensao
humana natural: a ordem da
Redencdo ndo acrescenta algo
estranho ao que o trabalho é em si
mesmo na ordem da Criacdo; € a
propria realidade do trabalho
humano que € elevada a ordem da
graca; santificar o trabalho néo é
“fazer algo santo” enquanto se
trabalha, mas precisamente tornar
santo o proéprio trabalho.

O segundo aspecto, inseparavel e, de
certa forma, consequéncia do

anterior, é que o trabalho santificado
é santificador: o homem néo s6 pode


https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn5

e deve santificar-se e cooperar na
santificacdo dos outros e do mundo
enquanto trabalha, mas
precisamente através do seu
trabalho, fazendo-o humanamente
bem, servindo as pessoas por amor a
Deus.

Este espirito cristdo na realizacdo do
trabalho deve preparar o mundo
para reconhecer melhor a Deus e,
assim, contribuir também para a
sustentabilidade, a paz e a justica
social. “E necessario”, lembra Ledo
X1V, “esforcar-se para remediar as
desigualdades globais, que veem a
opuléncia e a indigéncia tracar sulcos
profundos entre continentes, paises e
mesmo no interior de cada
sociedade”.

Como explicava Sao Josemaria, ha
uma relacdo necessdria entre a
santificacdo do trabalho profissional
e a reconciliacdo do mundo com
Deus: “Unir o trabalho profissional a



luta ascética e a contemplacdo — coisa
que pode parecer impossivel, mas
que é necessaria para contribuir com
a reconciliacdo do mundo com Deus
— e converter esse trabalho normal
em instrumento de santificagdo
pessoal e de apostolado. Nao é este
um ideal nobre e grande pelo qual
vale a pena dar a vida?”[6]

Podemos viver no trabalho, seja qual
for, ter sempre essa perspectiva de
servir a sociedade, “A world to
change”, como vocés dizem na sua
publicidade. Gosto de ver que no seu
proposito vocés falam de lideranca
que seja boa para as pessoas, para as
empresas e também para a
sociedade.

Nas empresas, € possivel fazer muito
bem a sociedade, embora também
seja verdade que nem tudo o que a
sociedade precisa pode ser obtido
através das empresas, uma vez que
estas estdo limitadas pela


https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn6

necessidade de oferecer um servigo
limitado e concreto e de gerar lucros,
0 que faz parte do seu objetivo.

Também sdo necessarios Estados,
comunidades e familias
responsaveis. Em sua formacao,
portanto, esforcem-se por alcancar a
pessoa em sua totalidade, também
em sua dimensdo espiritual, para
que, a partir dessas pessoas bem
formadas, possamos contribuir para
servir a sociedade, também em todas
as suas dimensoes. Este é o fruto
distante da santificacdo de seu
trabalho bem feito por amor.

Para transformar o mundo, temos
que comecar por nos mesmos e
deixar espaco para Deus em nossas
vidas. O trabalho é um dos espacos
em que Deus quer estar presente em
nossas vidas e motivagoes. Ha
algumas palavras conhecidas do
Fundador do Opus Dei que resumem
de forma breve e essencial o conceito



de santificacdo do trabalho, na forma
de um conselho pratico: “Pde um
motivo sobrenatural na tua atividade
profissional de cada dia, e teras
santificado o trabalho”[7]. Nao se
trata de fazer coisas diferentes, como
trabalhar em entidades beneficentes
sem fins lucrativos, mas de fazer as
mesmas coisas de sempre de
maneira diferente, com um motivo
sobrenatural que nos estimula a
colocar mais esforgo e mais amor.

Ou seja, a atividade de trabalhar
torna-se santa quando é realizada
por um motivo sobrenatural. Mas
essa afirmacdo nao deve ser
entendida como uma espécie de
“moral da mera intencdo”; ndo se
trata, em termos classicos, de dar
primazia ao finis operantis como
independente do finis operis, que
ficaria privado de sua propria
relevancia.


https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn7

O finis operantis é a motivacdo de
quem trabalha, que pode ser movida
por motivos de diversa natureza. O
finis operis é o que se pretende
alcancar com a atividade, que pode
ser servir o cliente, terminar um
relatorio, atingir uma meta. Para
servir eficazmente com nosso
trabalho, ndo basta ter boas
intencdes, mas sim chegar a fatos
concretos. “Para servir, servir”, como
dizia S4o Josemaria.

A ordem sobrenatural assume e
eleva essa realidade humana, de
modo que o trabalho é santo se
“nasce do amor, manifesta o amor, se
ordena ao amor” e se esse amor é
aquela “caridade de Deus que foi
derramada em nossos coracodes, pelo
Espirito Santo que nos foi dado”[8].
Quando vivemos essa unidade de
vida de que tanto falava Sao
Josemaria, essa caridade de Deus
derrama-se por todas as atividades
do nosso trabalho: relatdrios,


https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn8

telefonemas, pequenos detalhes
feitos com amor. O finis operantis
penetra e informa de dentro o finis
operis todo 0 nosso agir.

O trabalho é santo, é santificado,
quando é regido e informado pelo
amor a Deus e aos outros por Deus.
Esta é a esséncia daquele “motivo
sobrenatural” que basta colocar no
trabalho para santifica-lo; e
entendemos ainda melhor que essa
“intencdo” tende por si mesma a
perfeicdo humana do proprio
trabalho: “Nao podemos oferecer ao
Senhor uma coisa que, dentro das
pobres limitacdes humanas, ndo seja
perfeita, sem mancha, realizada com
atencdo até nos minimos detalhes:
Deus ndo aceita trabalhos
“marretados”. Ndo apresentareis
nada de defeituoso, admoesta-nos a
Escritura Santa, pois ndo seria digno
dEle[9]. Por isso o trabalho de cada
qual - essa atividade que ocupa as
nossas jornadas e energias - ha de ser


https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn9

uma oferenda digna aos olhos do
Criador, operatio Dei, trabalho de
Deus e para Deus; numa palavra,
uma tarefa acabada, impecavel”[10].

Mas ndo se deve confundir trabalhar
com perfeicdo com o perfeccionismo
que pode surgir do orgulho e da falta
de ordem. Devemos trabalhar bem,
dentro do razoavel, sabendo que
temos muitas ocupacoes que exigem
nossa atencao, as quais também
devemos levar o amor de Deus.

O trabalho santificado ndo é apenas
trabalho por Deus e para Deus, mas
€, a0 mesmo tempo e
necessariamente, trabalho de Deus,
porque é Deus quem santifica; é Ele
quem ama primeiro e torna possivel
0 Nosso amor por meio do Espirito
Santo, de quem nossa caridade é
uma participacao.

Para que Deus trabalhe em nos e
através do nosso trabalho (para que
o nosso trabalho seja opus Dei), é


https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn10

necessario abrir espacos para Deus
no nosso dia, espacgos de oracao e
escuta — em casa, no escritorio, na
rua, na igreja — para alcancar essa
unidade com Deus que permite que
Deus entre em todas as nossas acgoes.

Santificar o trabalho, no sentido
objetivo, externo, estrutural (por
exemplo, financ¢as ou contabilidade),
é inseparavel ndo s6 de santificar
com o trabalho (no dia a dia, atraves
do esforgo concreto para alcancar
metas especificas e servir
determinadas pessoas) mas também
de santificar-se no trabalho
(crescendo em amor), que é a
consequéncia necessaria e imediata
de santificar o trabalho em seu
aspecto subjetivo (como acao da
pessoa).

Certamente, um trabalho subjetivo
ndo santificado pode cooperar para a
santificacdo do mundo, na medida
em que contribui para o



estabelecimento de estruturas
sociais, econOmicas, etc.,
naturalmente eficazes e justas, o que
€ parte indispensavel da ordenacdo
dessas estruturas de acordo com
Deus. Pensem aqui, por exemplo, nos
Objetivos de Desenvolvimento
Sustentavel das Nagoes Unidas.

No entanto, somente um trabalho
subjetivo santificado e, portanto,
santificador de quem o realiza,
coopera necessariamente ndo so para
configurar um mundo justo, mas
também para dar-lhe forma com a
caridade de Cristo, santifica-lo.
Naturalmente, essa santificacdo do
mundo a partir de dentro requer ndo
uma, mas muitas pessoas que
santifiquem seu trabalho e se
santifiquem em seu trabalho em
todas as profissoes.

Sdo Josemaria ja o dizia quando
afirmava que se abriram os
caminhos divinos da terra e sdo



necessarios muitos e muitas que
queiram percorrer esses caminhos
para elevar o mundo a partir de
dentro, ndo através de campanhas
organizadas e possivelmente
ideolodgicas, que podem ser
polarizadoras, mas através do
crescimento interior de cada um no
seu proprio lugar, aberto as pessoas
ao seu redor e acolhendo assim a
graca de Deus que quer derramar fé,
esperanca e caridade ao nosso redor.

A relevancia peculiar do
trabalho de gestao

Vocés tém pela frente um grande
propdasito: formar lideres
empresariais que criardo o contexto
no qual muitas outras pessoas
trabalhardo e se desenvolverdo como
individuos por meio de seu trabalho.
F uma grande responsabilidade
preparar pessoas com tanta
responsabilidade.



Muitas vezes, eles ndo terao receitas
claras sobre como interpretar um
problema ou resolver uma situacao.
Em geral, o trabalho de gestao
envolve um conjunto de atividades,
como prever, organizar, coordenar e
controlar o desenvolvimento e 0s
resultados da atividade de uma
organizacao.

Diante de uma realidade tdo
complexa e variavel, é
compreensivel que, ao teorizar sobre
a natureza ou analisar a pratica do
trabalho de gestdo, surjam
interpretacfes mais ou menos
diversas[11]. Por isso, a formacao de
um executivo ndo requer apenas
memorizar principios ou reunir
ferramentas de marketing, financas,
estratégia ou contabilidade, mas
chegar a um entendimento prudente
que normalmente é adquirido com
uma experiéncia bem assimilada.


https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn11

A responsabilidade de um executivo
exige prudéncia, que € a virtude mais
propria do trabalho diretivo.
Lembro-me de uma famosa
afirmacdo de Sdo Tomas de Aquino:
“que os sadbios nos ensinem, que 0s
santos rezem por nos, que os
prudentes nos governem?”.

Através das suas aulas com o método
do caso, os seus alunos aprendem a
exercer a prudéncia, a fazer as
perguntas-chave, a aprofundar os
argumentos, a compreender 0s
pontos de vista dos outros sem
preconceitos e a mudar de opinido.

Em sua expressdo mais geral, a acado
prudente requer um conhecimento
suficiente do passado (os precedentes
dos assuntos), a atenc¢ao as
circunstancias que delimitam o
assunto presente e a previsao dos
efeitos futuros das possiveis decisdes.

“A prudéncia, além de ser o habito
aperfeicoador desse tipo de atividade



(praxis), é a unica virtude intelectual
cujo objeto é moral, ou seja, atua
como uma espécie de 'ponte’ entre
ambas as dimensdes, permitindo
conciliar o pensamento com a acao".

Exercitando a prudéncia na hora de
liderar, os participantes de seus
programas crescerdo moral e
intelectualmente e serao capazes de
criar ambientes nos quais outras
pessoas crescam, contribuindo assim
para melhorar a sociedade.

Outras caracteristicas de um bom
trabalho de gestdo, na minha
opinido, sdo a abertura e a
flexibilidade. Abertura de mente,
para aprender com a experiéncia e
com o estudo. Abertura para
compreender as mudancas que sao
necessarias nos novos tempos.
Abertura para acolher e valorizar
sugestdes ou explicac¢des de outros,
sem pressa e sem admitir
preconceitos. Saber ouvir.



Abertura para ndo cortar iniciativas
arbitrariamente, mas promoveé-las e
canaliza-las. Abertura para captar e
aceitar oportunidades de mudanga;
em particular, abertura mental para
mudar de opinido: como dizia Sdo
Josemaria, “ndo somos como 0s rios
que ndo podem voltar atras”.

Enfim, abertura de coracao, para
compreender e amar os outros. Essa
abertura nos leva a aceitar os outros
como sdo, sem julgar e sem nos
deixarmos levar por preconceitos, ao
mesmo tempo em que podemos
desafid-los a serem melhores.
Consiste também em ser uma ponte
para pessoas que pensam de forma
diferente. E possivel trabalhar muito
bem com pessoas de outra religido ou
sem religido, e que seguem estilos de
vida que podem chocar, pessoas que
tém sempre, ou quase sempre, uma
boa base sobre a qual se pode
construir uma amizade e um projeto
comum dentro da empresa.



No que diz respeito a flexibilidade, é
obvio que ela se opde a rigidez, mas
ndo se opde a forca. Trata-se da
capacidade de aceitar e decidir
excecdes necessarias ou
convenientes. Nesse contexto,
parece-me interessante mencionar
também a importancia de promover
a liberdade interior dos
colaboradores de todos os niveis
profissionais, explicando o motivo
das instrugoes dadas.

Trata-se de fazer com que queiram
fazer bem o seu trabalho para servir
melhor. Nesse mesmo sentido, um
bom trabalho de gestédo evita o
controle excessivo e o0 excesso de
detalhes ao delegar uma tarefa. A
microgestdo como forma de
lideranca cria marionetes, ndo
pessoas maduras com critério
proprio.

Também vale a pena mencionar a
importancia de saber delegar,



atendendo as circunstancias das
pessoas e dos ambientes. Lembro-me
do que escreve Sao Josemaria, num
contexto mais amplo: “Nao se pode
empregar 0s mesmos meios com
todos. Também nisto é necessario
imitar o comportamento das maes:
sua justica € tratar de maneira
desigual os filhos desiguais”[12].

Alguns, os mais jovens, precisam de
acompanhamento e feedback para
adquirir o mais rapido possivel a
experiéncia necessaria para fazer
bem seu trabalho. Outros, mais
maduros, precisam de coaching para
aprender a tomar suas proprias
decisdes. E chega um momento em
que podem trabalhar sem nenhum
acompanhamento, porque o gestor
pode delegar-lhes com total
confianga e sem preocupacoes. Mas
uns e outros precisam da confianca,
proximidade e amizade de seus
gestores.


https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn12

A atividade diretiva exige
normalmente canalizar elementos e
acOes em si mesmos diversos para
um objetivo comum. E necessaria,
portanto, uma capacidade de sintese
suficiente que, mantendo a atengao
que distingue os diversos elementos
da questdo, consiga uni-los em uma
dimensdo final comum. Aqui entra o
que muitos chamam de proposito da
empresa, que inclui prestar atencao
aos seus muitos stakeholders para
que a atividade diretiva unifique os
esforgos de todos.

A relevancia peculiar do trabalho
diretivo reside, obviamente, no fato
de que desse trabalho depende em
grande parte a eficacia do trabalho
de outras pessoas, seu crescimento
pessoal através do trabalho e a
cultura e o tom da empresa. Dai um
aspecto peculiar da responsabilidade
dos diretores.



A posicgdo de diretor ndo é um
privilégio, mas um servigo e uma
responsabilidade que consiste em
criar um contexto eficaz para o
trabalho dos outros. Portanto, um
gestor deve fomentar a disposicdo
interior que o leva a cumprir
decididamente os seus deveres.

Vocés educam esses gestores nao so
atraveés das aulas e do trabalho em
equipe, mas também criando um tom
de trabalho bem feito — jardins bem
cuidados, lousas limpas, aulas bem
preparadas com finalizacgdes
impactantes e claras — e de alegria e
proximidade humana, de cuidado
com as pessoas.

Esse tom de amizade em que todos
percebem que realmente importam,
que sdo amados, explica a abertura e
a alegria que se vé em sua escola e
nas reunides de ex-alunos.

Muito obrigado



[1] Sdo Josemaria, E Cristo que passa,
n. 47.

[2] Sdo Jodo Paulo II, Discurso,
3/07/1986, n. 3.

[3] Sobre a escolha existencial do fim
ultimo, como ato de liberdade, cf. C.
Fabro, Riflessioni sulla liberta,
Maggioli, Rimini 1983, pp. 43-51;
57-85.

[4] Sdo Josemaria, E Cristo que passa,
n. 48.

[5] Sdo Josemaria, E Cristo que passa,
n. 47.

[6] Sdo Josemaria, Instrucao,
19/03/1934, n. 33.

[7] Sdo Josemaria, Caminho, n. 359.
[8] cf. Rm 5, 5.

[9] Cfr. Lev 22, 20.


https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref1
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref2
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref3
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref4
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref5
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref6
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref7
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref8
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref9

[10] S&o Josemaria, Amigos de Deus,
n. 55.

[11] Cf., por exemplo, G. Scalzo e S.
Garcia Alvarez, Fl Management como
practica: una aproximacion a la
naturaleza del trabajo directivo, en
“Empresa y humanismo”, XXI (2018)
pp. 95-118.

[12] S&o Josemaria, Carta 29/09/1957,
n. 25.

ARTIGOS E ENTREVISTAS

El Debate, Espanha (22-
VI-2024)

— O que permanece e 0 que mudou na
Obra ao longo desse tempo?

— No Opus Dei, ha um espirito de
fundo, uma mensagem significativa
sobre a santidade no meio do mundo,
que ndo mudou. E o nucleo imutavel
que lhe da sentido, pois, como


https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref10
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref11
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref12
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.oprpjxnpb2zj

acontece com as instituicoes, se o
Opus Dei existe, € precisamente para
conservar e difundir ao longo do
tempo uma mensagem especifica. Ao
mesmo tempo, o fundador, Sdo
Josemaria, ciente da necessidade de
manter intacto esse espirito, dizia
que as formas podem e devem
mudar com o tempo. Em cem anos, a
sociedade e a Igreja evoluiram muito,
e 0 Opus Dei também, pois faz parte
da Igreja e da sociedade.

As transformacdes implicadas por
fendmenos como a globalizacdo, a
conquista do espaco publico pelas
mulheres, as novas dinamicas
familiares, etc., encontram reflexo no
Opus Dei como instituicdo e na vida
real de seus membros. Saber mudar
— modelando qualquer mudanca a
partir do essencial — é um requisito
para poder continuar sendo fiel a
missdo.



— Como as novas disposi¢coes papais
afetam o Opus Dei? Elas afetam o dia
a dia da instituicdo?

— O juridico e o vital sdo areas que
caminham juntas, mas que também
tém suas distinc¢des. Na vida
cotidiana dos leigos, imersos nas
questdes deste mundo, as novas
disposicOes ndo alteram a forma
como vivem sua vocacao para a
Obra. No que diz respeito ao Opus
Dei como instituicdo, estamos
trabalhando com o Dicastério do
Clero para realizar ajustes nos
estatutos, conforme solicitado pelo
Santo Padre no Motu proprio Ad
carisma tuendum. Como ainda
estamos estudando esses ajustes, ndo
posso dizer qual sera o resultado.
Posso assegurar, entretanto, que no
desenvolvimento dessas obras,
estabeleceu-se um clima de dialogo e
confianca, tipico da Igreja como
familia de Deus.



— Ndo é uma clericalizagdo de uma
institui¢do da Igreja cuja razdo de ser
sdo os leigos? Até que ponto estas
medidas podem afetar o objetivo dos
leigos de serem santos no meio do
mundo?

— A mensagem do Opus Dei dirige-se
principalmente aos leigos, homens e
mulheres do meio do mundo, que,
desde o inicio, constituiram a grande
maioria dentro da Obra e de sua
razdo de ser.

Da mesma forma que os carismas
nao devem ser absolutizados, a lei
também ndo deve. Por isso, o Opus
Dei passou por diversas solucdes
institucionais para encontrar a
féormula mais adequada, que
integrasse, por um lado, a tutela do
carisma e, de outro, uma figura
juridica que lhe conferisse um lugar
na Igreja, refletindo sua natureza
sem restringi-la ou sufoca-la.



— O Opus Dei do século XXI buscara
um novo modelo juridico, em vez da
prelazia pessoal, que se adapte
melhor as novas formas de vida
crista?

— A figura juridica da prelazia
pessoal se adaptou muito bem ao
espirito do Opus Dei e aos seus
apostolados. Como lhe comentei
anteriormente, estamos em pleno
didlogo com a Santa Sé para a
adequacdo dos estatutos. Como
compreendera, ndo seria prudente
referir-me a um possivel novo
modelo juridico antes de terminar o
processo no qual estamos
trabalhando ha quase dois anos.

A elasticidade do direito candnico
pode ajudar a conciliar o desejo da
Santa Sé e da propria Obra de
impulsionar a missao da Igreja em
um mundo em mudanca,
encontrando solug¢des adequadas,
sem rupturas institucionais.



— A caminho do centenario, quando o
Opus Dei conta com bispos e
arcebispos em todo o mundo. Ndo
seria apropriado que o prelado
também fosse bispo?

— Se me permite esclarecer,
devemos ter em mente que 0S poucos
bispos e arcebispos que vém do Opus
Dei no mundo sdo das proprias
Igrejas particulares e, portanto,
respondem apenas ao Papa, ndo
tendo nenhum outro superior.

Acredito que o fato de o Bem-
aventurado Alvaro e D. Javier
Echevarria terem recebido a
consagracao episcopal foi muito
positivo para reforcar a comunhao
eclesial entre 1991 e 2016.
Atualmente, o importante €é seguir
fielmente as disposi¢des do Santo
Padre, mais do que discutir o que é
mais ou menos adequado.

— Por que uma parte da hierarquia
eclesiastica via o Opus Dei como uma



instituicdo rival ou paralela, se os fiéis
da Obra também sdo fiéis das dioceses
territoriais?

— Percebo, em geral, apreco por
parte da hierarquia e de outras
instituicOes da Igreja. As pessoas da
Obra tém consciéncia de que
navegam no mesmo barco que a
Igreja, onde coexistem diferentes
espiritualidades e sensibilidades [...]
Por outro lado, vém a mente alguns
exemplos de iniciativas do Opus Dei
(em Roma e no mundo) das quais,
pela graca de Deus, surgiram
vocacOes para tantas instituicoes da
Igreja. E vice-versa: atualmente, por
exemplo, a diocese de Florianopolis
(Brasil) iniciou o processo de
beatificacdo de um jovem da Obra,
que realizou um extenso trabalho de
evangelizacdo naquela diocese e que
se aproximou da fé catolica gracas
aos retiros de outra realidade
eclesial, Emaus.



Como o senhor salienta, do ponto de
vista do direito, os leigos do Opus Dei
sdo fiéis as suas dioceses da mesma
forma que quaisquer outros fiéis. E,
na pratica, muitos colaboram
ativamente no catecismo ou nos
cursos pré-matrimoniais em suas
paroquias, em iniciativas de servigo
como a catequese, em atividades com
jovens, etc. Da mesma forma, recebo
inameros pedidos de bispos
diocesanos para que este ou aquele
sacerdote colabore em uma
paroquia, em um hospital, em um
servico da diocese. Sempre que
possivel, colaboramos com prazer.

Se houve duvidas com alguma
instituicdo da Igreja, talvez seja
devido a relacdes humanas
imperfeitas, que deveriamos tentar
resolver dia apds dia. As vezes, 0s
mal-entendidos também advém da
compreensivel dificuldade historica
de abrir espaco para novas
realidades que carregam uma



“novidade” que a primeira vista pode
surpreender. Gosto de pensar que
sdo algo do passado.

— Qual é a situagdo atual do
desenvolvimento do Opus Dei no
mundo? Existem planos de expansdo
especificos para o centendrio? Em
quais paises encontra mais
dificuldades?

— Pode-se dizer que o
desenvolvimento do Opus Dei
transcorre como o do resto da Igreja
no mundo. A Obra como um todo
cresceu nos ultimos anos, mas isso
ndo significa que cresca em todos os
lugares ou que o faga da mesma
maneira.

Por exemplo, a Obra cresce em paises
como Nigéria, Estados Unidos ou
Brasil, enquanto seu trabalho é mais
dificil em outros lugares, como na
Europa e na Asia. Os obstaculos
externos as vezes provém da
secularizac¢do ambiental, de certos



estilos de vida que dificultam a
formacdo de familias duradouras ou
a compreensdo do celibato ou das
vocacOes dedicadas ao servigo e ao
cuidado, etc. Ha também obstaculos
que todo cristdo no meio do mundo
deve enfrentar, como o perigo do
mundanismo. Nesse sentido, uma
vez que ndo existe um contexto de fé
compartilhado, é necessaria uma
delicadeza especial de coracdo para
ser coerente com 0s proprios
compromissos familiares ou
vocacionais.

Do ponto de vista geografico, a
diversidade cultural e religiosa é
muito ampla. Incorporar uma
vocacdo cristd em cidades de maioria
mugculmana, como Mombaca
(Quénia) ou Surabaya (Indonésia)
ndo é a mesma coisa que em Lisboa
ou Varsovia. Como sabem bem as
pessoas da Obra que vivem nesses
lugares, a semeadura evangelizadora
olha para um horizonte de décadas,



como na China ou na Coreia do Sul.
Nesses paises, a par das dificuldades,
existe também um forte dinamismo
eclesial, traduzido em conversoes,
batismos de jovens e adultos, etc.

Por outro lado, a Obra vive ha alguns
anos um momento de reestruturacdo
das circunscricdes para melhorar o
governo e a agdo apostolica. De
qualquer forma, independentemente
das programacaoes e reestruturacoes,
€ o proprio Deus que abre caminho
em qualquer tipo de sociedade,
tocando o coracdo das pessoas,
porque so Ele é a resposta aos
anseios e as esperancas do ser
humano.

— O Opus Dei foi a primeira
organizagdo catolica a admitir ndo
catolicos como cooperadores. E,
acima de tudo, um sinal de
ecumenismo?

— Em 1950, quando Sdo Josemaria
obteve da Santa Sé a autorizacao



para admitir, no Opus Dei, homens e
mulheres ndo catolicos como
cooperadores, 0 movimento
ecumeénico ja estava em andamento
ha bastante tempo, tanto dentro da
Igreja Catdlica quanto no ambito das
outras confissdes cristas. Foi mais
uma manifestacdo desse impulso
natural a uniao de todos os crentes
em Jesus Cristo. Desde entdo, houve
muitos frutos de amizade e didlogo
com pessoas de outras confissdes
religiosas.

— Como devem agir os cristdos diante
do crescente ambiente de polarizag¢do
politica e social em tantas partes do
mundo?

— No que € opinavel, com muita
liberdade. Como cristdos, com
caridade e compreensdo. Como dizia
Sdo Josemaria: “Sempre como
semeadores de paz e alegria”, mesmo
que, em ambientes tensos e
polarizados, as vezes seja dificil. E



importante amar e compreender as
pessoas, mesmo quando pensam de
forma diferente.

Avvenire, Italia (26-VI-2024)

— O Opus Dei esta envolvido em uma
auteéntica ‘viagem’, convidado pelo
Papa, para redescobrir o frescor e a
for¢a de suas origens. O que esta
aparecendo nesta viagem?

— Em todas as nagoes onde o Opus
Dei estd, estdo se realizando as
chamadas ‘assembleias regionais’,
que se realizam de 10 em 10 anos.
Sdo momentos preciosos de dialogo e
reflexdo. Descobre-se neles o desejo
de ir ao essencial, ao carisma,
encontrando o modo de vivé-lo e
comunica-lo melhor nas
circunstancias atuais. Uma questao,
por exemplo, que emerge dessas
assembleias é o desejo de
fundamentar cada vez mais o
trabalho apostolico da Obra na


https://romana.org/es/78/articulos-publicaciones-y-entrevistas/entrevista-en-el-diario-avvenire-milan-30-vi-2024/

amizade sincera e na transformacao
do coracdo, mais do que em
estruturas, obras ou atividades.

— O método que o senhor indicou
para esta reflexdo é uma ampla
consulta da qual estdo participando
todos os membros do Opus Dei e
inclusive outras pessoas que ndo
formam parte da Prelazia. Pode
explicar as razdes pelas quais, em
chave sinodal, escolheu essa op¢do?

— Tal como a Igreja em seu conjunto,
0 Opus Dei é familia, e quando uma
familia deve tomar uma decisdo
importante (desafios ou prioridades)
todos sdo ouvidos. Entramos em
contato com a Secretaria do Sinodo,
que nos encorajou a viver as
assembleias regionais da prelazia
como um momento especial de
escuta. Cada assembleia teve
encontros em nivel local, com grupos
de discussdo, questionarios,
intercambios entre geracoes. Tal



processo ocorreu simultaneamente a
participacdo de muitos membros do
Opus Dei nas fases diocesanas do
Sinodo sobre a sinodalidade em suas
respectivas dioceses.

— O Opus Det esta se encaminhando
também ao centendrio da sua
fundagdo: quais sdo os passos
previstos e o que se espera desta longa
preparagdo?

— Nesses anos que precedem o
centenario, vamos interrogar-nos
sobre as necessidades e os desafios
da Igreja e do mundo. Queremos
aprofundar em nossa identidade e
ver como a Obra pode contribuir
para a santificacao da vida cotidiana
através de seu carisma.
Observaremos, portanto, neste
tempo, o conjunto do nosso horizonte
apostolico (a Igreja e o mundo) e, por
outro lado, olharemos para nosso
interior (a Obra), com esperanca de
que esses olhares convirjam para um



momento de graca. Quando penso no
centenario do Opus Dei, vem-me a
cabeca uma oracdo que o bem-
aventurado Alvaro dirigia
pessoalmente ao Senhor: “Obrigado,
perdéo, ajuda-me mais”. No
momento atual, de certa forma, todos
deveriamos ter esta aspiracao.

— Como vai a revisdo dos Estatutos?

Como dizia o Papa, trata-se de que os
ajustes preservem o carisma e a
natureza do Opus Dei, sem o apertar
nem sufocar: sublinhando, por
exemplo, seu carater secular e o fato
de que mais de 98% dos membros
sdo leigos, homens e mulheres que
vivem a sua vocacado na rua, na
familia, no trabalho. Para isso, esta
havendo uma série de reunides entre
representantes do Dicastério do Clero
e quatro canonistas do Opus Dej, trés
professores e uma professora. Como
estamos ainda no meio deste
processo, ndo posso dar mais



detalhes. Posso assegurar-lhe, porém,
que os trabalhos estdo se
desenvolvendo em clima de dialogo e
confianca.

— A secularidade, tdo caracteristica
do Opus Dei, com a ideia central da
santificagdo do trabalho e da vida
cotidiana, é um dos tracos mais
importantes da Igreja no periodo pos-
conciliar: é como se o ‘tesouro’ da
Obra tivesse se convertido em
patrimoénio de toda a catolicidade.
Esta caracteristica, tdo importante em
seu espirito, apresenta hoje algo novo
para o Opus Dei?

— Recordo que no dia da
canonizacdo de Sdo Josemaria, um
conhecido dirigente sindical da
Poldnia disse aos jornalistas que,
como representante dos
trabalhadores, estava em festa
porque tinham um santo ‘padroeiro’.
Na realidade, a santificacdo do
trabalho constitui um tesouro que



Jesus nos mostrou durante os trinta
anos de sua vida oculta, trabalhando
e mantendo assim sua familia. So
Josemaria o recordava
especialmente. De qualquer forma,
hoje, embora esta mensagem tenha
se tornado um patrimonio de toda a
Igreja, ainda ha muito por fazer para
redescobrir o papel dos leigos, sua
responsabilidade eclesial e suas
infinitas possibilidades de
evangelizacdo da sociedade.

— Leigos sdo quase todos 0s
membros do Opus Dei, que estéo,
portanto, imersos nas realidades do
mundo, atentos ao que acontece,
desde as grandes feridas da
humanidade até as novas
oportunidades que surgem. Como
participa a Obra nas mudangas e
sofrimentos de nosso tempo?

— As guerras em curso, o problema
da soliddo e da pobreza e, em geral, o
sofrimento de tantas pessoas ndo



podem constituir apenas matéria de
noticias da atualidade, mas devem
afetar a todos. Em sua catequese pela
América do Sul, sdo Josemaria
animou milhares de pessoas a ter um
coracdo grande, imitando Cristo na
cruz, que tinha os bragos abertos
para acolher a todos, sem disting¢ao.
Cada membro da Obra devera atuar
assim para aliviar o sofrimento,
levando o amor de Deus aos cantos
mais afastados da sociedade. Deus
confia a todos os batizados a tarefa
divina de construir o mundo (a
familia, o bairro, o progresso, as
artes, o 6cio) como filhos seus.

— Secularidade significa também
estar preparado para enfrentar novos
desafios: o que o senhor espera dos
membros da Obra e o que vé que pode
surgir no mundo por iniciativa deles?

— As iniciativas dos membros
adaptam-se e surgem em funcdo das
novas necessidades. Por exemplo,



nasceu em Madri o hospital ‘Laguna’
que atende doentes terminais;
pessoas da Obra e amigos formaram
na Colémbia um grupo para apoiar
os presos; fiquei sabendo de outros
membros do Opus Dei que, no leste
europeu, acolhem familias vitimas da
guerra; fico especialmente contente
por uma iniciativa de familias que
ajudam outras familias a viverem de
modo cristdo, apoiando-se umas as
outras e estendendo essa ajuda a
outros amigos, a outros casais... Sao
alguns exemplos de como combater a
pobreza material e espiritual, e que
nos recordam o que Sao Josemaria
fez desde o principio com os doentes
e necessitados na Madri dos anos 30
do século passado, procurando atrair
para esse trabalho os primeiros
jovens que tinha a sua volta. Porém,
a resposta aos novos desafios sociais
concretiza-se especialmente através
do trabalho profissional, procurando
gerar relacoes de justica — condicdes
de trabalho, pagar os impostos... — de



servico, de amizade. A dimensao
social do cristao, embora com
diversas manifestacdes, deve
interpelar a todos nds para que
tentemos transformar nossa vida em
doacdo, em semeadura de paz e
alegria.

— Escriva recordava frequentemente
a seus filhos espirituais seu dever de
“servir a Igreja como a Igreja quer
ser servida”: que leitura o senhor faz
hoje dessa famosa frase dele?

— Eu diria que seu significado ndo
mudou desde que ela foi
pronunciada: o amor a Igreja e ao
Papa esta no DNA da mensagem de
Sao Josemaria. Do ponto de vista
pratico, isto se traduz em ajudar o
mais eficazmente possivel nas
dioceses onde moram, as quais
pertencem os membros do Opus Dei.
Ha, por exemplo, muitos leigos que
colaboram ativamente nas
catequeses ou em cursos pre-



matrimoniais de suas paroquias, em
iniciativas de servigo como Caritas,
em atividades com jovens, etc.
Recebo também muitas peticOes de
bispos diocesanos para que tal ou
qual sacerdote colabore em uma
paroquia, em um hospital, em um
determinado servico na diocese.
Sempre que possivel, ficamos felizes
em colaborar.

— O que mostra hoje uma iniciativa
tipicamente laical como as escolas do
grupo FAES (Famiglia e Scola -
Famdilia e Escola), das quais
participam pessoas ligadas a Obra e
muitos amigos, inclusive ndo
cristdos?

— Cinquenta anos desta instituicdo
constituem um patrimonio
importante a servico da familia na
educacao dos filhos. Estou feliz com
essa conquista e incentivo as familias
a continuarem nesse caminho, com a



simpatia e a capacidade de encontrar
solugdes tao tipicas dos italianos.

El Mercurio, Chile (28-
VII-2024)

— O Opus Dei costuma ser
caracterizado por trés adjetivos:
conservador, poderoso e hermético.
Por que isso acontece? Que adjetivos o
senhor gostaria que fossem utilizados
para caracterizar o Opus Dei e seu
trabalho?

— Todo mundo pode ter suas
proprias opinides e suas razdes para
avaliar a realidade. Se algumas
pessoas a percebem dessa forma, é
porque ha algo objetivo e/ou
subjetivo que pode causar essa
impressdo. De certo modo, cada
membro é responsavel da tarefa de
tornar a Obra mais conhecida,
vivendo a propria vocacdo de
maneira auténtica. E algo grande e
maravilhoso, embora eu entenda que



seja necessaria uma perspectiva de fé
para compreendé-la em
profundidade. Em todo caso, creio
que, humanamente falando, quem
conhece de perto o Opus Dei sera
capaz de reconhecer pessoas
normais, com virtudes e defeitos.
Gostaria que fossemos conhecidos
como pessoas alegres, simples e
serenas, pacificas, de facil amizade,
de mente aberta e compreensivas.
Também gostaria que se
reconhecesse a variedade dos fiéis do
Opus Dei, e ndo apenas 0s poucos
que adquirem certa relevancia
publica. Isso mostraria que todos e
cada um lutam para viver
plenamente a fé, convivendo com
suas proprias deficiéncias e tentando
colocar seus talentos a servico da
familia, dos amigos e da sociedade.

— O que o senhor definiria como a
contribuigdo do Opus Dei para a vida
da Igreja?



— A principal contribuicdo do Opus
Dei é acompanhar os leigos (98% de
seus membros) para que se tornem
protagonistas da missdo
evangelizadora da Igreja no meio do
mundo, um a um. Os leigos ndo sdo
meros receptores ou atores
secundarios, mas protagonistas da
evangelizacdo, que podem levar o
calor e a amizade de Cristo onde sdo
mais necessarios: as salas de aula, as
cidades, aos campos de futebol, aos
hospitais, aos escritorios, as familias,
aos pobres e aos ricos... a todos. E um
trabalho de acompanhamento
espiritual, de vivificacdo crista, que
evita interferir em suas legitimas
escolhas terrenas: a atuacdo dos
membros na sociedade, com seus
acertos e erros, sera
responsabilidade deles, ndo da Igreja
ou do Opus Dei. Atribuir ao Opus Dei
as iniciativas politicas, empresariais
ou sociais de seus fiéis seria
clericalismo.



— O senhor nasceu em 1944 no exilio,
em Paris. Hoje se recordam os
momentos dramaticos que a Europa
vivia, que sua familia viveu no exilio
na Franga. Essa experiéncia 0s
marcou de alguma forma?

— Durante a Guerra Civil Espanhola,
meu pai serviu no exército
republicano, o que fez com que ele
tivesse que se exilar em Paris no
final da guerra. Ele era veterinario
militar e teve seu primeiro emprego
cuidando dos animais em um circo.
Pouco tempo depois, conseguiu um
trabalho em um laboratoério e pode
levar sua familia com ele. Gracas a
Deus, as represdalias que meu pai
sofreu alguns anos depois, quando
retornou a Espanha, foram brandas e
ele pdde desenvolver sua atividade
no campo da pesquisa em biologia
animal. Quanto ao resto, eu era uma
crianca e vivi tudo isso sem ter muita
consciéncia. Mesmo assim, talvez a
reflexdo sobre essa experiéncia



tenha me vacinado contra a sedugao
de qualquer tipo de violéncia e
contra a tentacdo de identificar a
religido com certas opc¢oes politicas.

— O senhor estudou fisica e depois
teologia, uma mistura unica. Que
aspectos da fisica iluminaram seu
caminho religioso?

— Tanto a fisica quanto a teologia sdo,
cada uma a seu modo, conhecimento
da realidade: ndo apenas nao sao
contraditdrias, mas se
complementam. Nao posso dizer que
0 estudo da fisica abriu meus olhos
para a realidade de Deus, pois eu ja
acreditava por tradicdo familiar e
convicgdo pessoal. Mas olhar para a
realidade fisica concreta me ajudou a
ver o mundo como criado por Deus
sob uma luz diferente.

— Na sua juventude, o senhor conviveu
com Sdo Josemaria Escrivd, fundador
do Opus Dei. Nesse contexto
cotidiano, quais das suas



caracteristicas lhe chamaram a
atencdo?

— Cheguei a Roma em 1967 e vivi na
mesma casa que Sao Josemaria até
sua morte, em 1975, mas éramos
cerca de 200 pessoas. Apesar de
sermos muitos, nos sentiamos muito
amados, cercados por sua alegria e
afeto. Em uma ocasido, na frente de
muitas pessoas, ele me fez uma
pergunta e imediatamente percebi
que estava me colocando em uma
situacdo dificil. Sem me dar tempo
para responder, ele acrescentou um
comentario lateral que tornou minha
resposta desnecessaria. Esses
pequenos detalhes se repetiam
diariamente. Acima de tudo, fiquei
impressionado com sua unido com
Deus, que se manifestava quando o
ouviamos falar em um momento de
pregacdo ou em uma reunido
familiar. No aspecto humano, eu
destacaria seu amor pela liberdade e
seu bom humor.



— O Papa Francisco fez um chamado
para que o “carisma essencial” do
Opus Dei fosse refor¢ado. Como o
senhor definiria esse carisma?

— Eu o descreveria como a busca de
Deus, o0 encontro com Deus e a ajuda
a muitas outras pessoas para esse
mesmo encontro, na vida cotidiana,
no trabalho, na familia, na rua. Com
palavras do Papa Francisco, trata-se
de “difundir o chamado a santidade
no mundo, por meio da santificacdo
do trabalho e das ocupacoes
familiares e sociais”.

— Esse carisma, que foi configurado ha
quase 100 anos, precisa passar por
revisoes?

—Em 100 anos, a sociedade e a Igreja
evoluiram muito, e o Opus Del
também, pois faz parte delas. Nao
somos indiferentes a fendomenos
como a globalizacdo, a conquista
feminina da esfera publica, as novas
dindmicas profissionais e familiares



etc. Como dizia Sdo Josemaria,
mudam as formas de fazer e de dizer,
mas a esséncia, o espirito, permanece
o0 mesmo. Saber mudar, nesse
sentido, é necessario para ser fiel a
uma missdo, mas qualquer mudanca
deve ser baseada no que € essencial,
naquele nucleo que ndo podemos
mudar, porque, como todos 0s
carismas, € um dom de Deus.

— A decisdo do Papa Francisco sobre a
estrutura do Opus Dei foi uma
surpresa?

— O Santo Padre nos avisou com
alguma antecedéncia sobre o motu
proprio Ad charisma tuendum. As
principais mudancas nesse
documento afetam aspectos
estruturais e organizacionais, o fato
de o prelado ndo ser bispo, entre
outras coisas, mas ndo tocam a
missdo ou a substancia do Opus Dei.
A modificacdo dos estatutos é uma
resposta a esse pedido do Papa. Neste



momento, isso esta sendo trabalhado
com o Dicastério do Clero, em um
clima de didlogo e confianca.

— Algumas pessoas se surpreendem
com a juventude de algumas vocagoes
do Opus Dei. Por exemplo, os jovens
de 16 anos sdo livres para decidir sua
vocagdo?

A liberdade é um pré-requisito para
qualquer vocacgao. SO é possivel
ingressar no Opus Dei aos 18 anos,
quando se atinge a maioridade. Se
alguém acha que tem vocacdo, pode
comecar um processo de
discernimento antes disso, mas
sabendo que ainda ndo faz parte do
Opus Dei e sempre com a permissao
expressa de seus pais. Desde o
momento do pedido de admissdo a
Obra até sua incorporacao definitiva,
ha uma série de etapas formativas,
que duram pelo menos 6 ou 7 anos. A
cada ano, a pessoa deve expressar
seu desejo de continuar: ndo se trata



de um processo automatico, mas de
um processo que exige
discernimento e liberdade pessoais
de maneira muito profunda.

“As atividades de formacdao espiritual
que o Opus Dei promove entre os
jovens, com a participacao dos pais,
sdo uma semente para ajuda-los a
conhecer e testemunhar sua fé, a
amar sua familia, a se preparar para
serem bons profissionais e cidadaos.
A maioria deles descobre que sua
vocacgao estd no matrimonio, outros
no celibato leigo; talvez outros optem
pelo sacerddcio ou pela vida
religiosa... Como diz o Papa, ao se
dirigir aos jovens, trata-se de
'descobrir-se a luz de Deus e fazer
florescer o proprio ser™.

— O Vaticano agora esta pedindo um
relatorio anual sobre a situagdo do
Opus Dei, e ndo a cada cinco anos
como antes. Isso tem a ver com a



necessidade de maior transparéncia e
controle?

— Essa troca de periodicidade é uma
consequéncia da mudanca de
Dicastério. Agora, o interlocutor
imediato do Opus Dei é o Dicastério
para o Clero, e nesse dicastério os
relatorios sdo entregues todos o0s
anos, e ndo a cada cinco anos, como
era o caso do Dicastério dos Bispos.
Independentemente disso, ndo ha
duvida de que a Igreja, e a Obra
como parte dela, esta melhorando na
maneira como divulga de forma
clara e compreensivel os dados mais
relevantes de sua atividade, bem
como suas motivagoes.

“A transparéncia, devidamente
compreendida e bem aplicada,
favorece a confianca, que, como o
senhor destaca, foi muito
questionada pelos casos de abuso.
Nesse sentido, o Opus Dei conta,
desde 2013, com um protocolo para a



protecdo de menores e pessoas
vulneraveis, que formaliza medidas
prudenciais que estdo em vigor na
Obra ha décadas e incorpora as
normas mais recentes da Igreja. Por
outro lado, estamos trabalhando na
criacdo de canais especiais de cura e
resolucdo para acolher as pessoas
que querem ser ouvidas”.

— Embora em menor grau do que em
outras instituicoes, no Chile também
foram levantadas dentincias de abuso
por parte de membros do Opus Dei. O
senhor expressou seu perddo pelas
“faltas e pecados dos membros do
Opus Dei”. Quais sdo essas faltas e
pecados?

— As faltas e pecados pessoais sdo
conhecidos por cada um de nos. Ao
mesmo tempo, ndo se pode ignorar
que hd pessoas que pertenceram ao
Opus Dei ou estiveram em contato
com a Obra e que foram feridas por
modos de agir ou viram quebrada a



sua confianca na propria instituigcao
ou naqueles que eram seus lideres.
Tendo em conta que o objetivo da
Obra € seguir um caminho de
santidade e de encontro com Cristo,
pensar que ha pessoas que ndo
encontraram a felicidade nesse
caminho causa-me dor pessoal e é
um convite a um exame saudavel
para detectar as causas, para ver
como reparar cada situacao, para
estudar o que pode ser melhorado
etc. As razodes para essas feridas
podem ser muito variadas. O que
mais me causa dor é o fato de que
nem sempre soubemos acompanhar
bem as pessoas no discernimento de
sua vocacao, no acompanhamento
espiritual ou diante de uma situacao
familiar ou pessoal dificil.

— Hoje em dia ha um grande clamor
para dar mais espago as mulheres,
que muitas vezes foram relegadas ao
longo da historia. Como o Opus Dei
vive isso?



— De fato, nas ultimas décadas, a
mulher vem ampliando seu espacgo
na vida publica, enriquecendo-a com
sua insubstituivel contribuigdo. Na
Igreja, seu papel cresceu em todos 0s
niveis, incluindo nomeacdes para
cargos de responsabilidade na curia
do Vaticano, por exemplo. No Opus
Dei, as mulheres estdo no governo ao
lado de Sao Josemaria e seus
sucessores desde o inicio, e sao
autébnomas em relagdo aos homens
na lideranca de seus apostolados. A
medida que cresce a presenca de
mulheres na governancga de
empresas ou instituicdes, mais
mulheres do Opus Dei, como suas
contemporaneas, assumem cargos de
responsabilidade, e é bonito ver o
alcance que seu servico pode
proporcionar.

— Nosso pais esta passando por
mudangas em matéria religiosa. A
pesquisa do Bicentenario da UC
mostra uma queda significativa na



adesdo dos jovens a religido catdlica.
Devemos presumir que os catolicos
estdo se tornando um grupo
minoritario?

— N&ao moro no Chile, portanto ndo
conheco a situacdo a fundo, mas
ousaria dizer que seria um erro ficar
entrincheirado, uma reac¢do natural
quando alguém se encontra em uma
minoria. Pelo contrario, como
discipulos de Jesus Cristo, devemos
sentir como nossas as aspiracoes,
necessidades e sofrimentos de todas
as pessoas e trabalhar lado a lado
com elas.

“Depois do furacdo causado pela
crise dos abusos, por exemplo,
muitos catélicos tomaram o caminho
de acompanhar as pessoas feridas, e
a Igreja no Chile colocou em pratica
medidas de prevencao e promog¢ao
de uma atmosfera de confianca e
liberdade, que sdo essenciais para
recuperar seu vigor na sociedade, e



que sdo fundamentais para evitar
que esses crimes acontecam
novamente. Uma Igreja ferida em
seus membros pode transmitir Cristo
e tem muito a contribuir: ajudar,
colaborar, curar, sem buscar
interesses pessoais ou institucionais
ou solucdes precipitadas. Esse é o
caminho que vejo que a Igreja no
Chile tomou, o caminho para
recuperar a credibilidade e, acima de
tudo, para levar a proximidade de
Jesus Cristo a muitas e muitas
pessoas”.

— A queda de vocagdes que a Igreja
Catolica esta experimentando também
afeta o Opus Dei?

— Nos paises mais secularizados,
compartilhamos as mesmas
dificuldades que o resto da Igreja.
Em lugares onde a Igreja esta
crescendo — estou pensando na
Nigéria, no Brasil, nos Estados
Unidos — 0 Opus Dei também esta



crescendo. Em particular, esta
aumentando o numero de leigos e
leigas que, inspirados por Sdo
Josemaria, querem buscar a
santidade e estdo dispostos a formar
uma familia.

Por outro lado, esta diminuindo o
numero de pessoas que abracam o
celibato, um dom de Deus que hoje
talvez seja menos compreendido,
embora seja tdo enriquecedor para a
Igreja. Ja ha algum tempo, mais de
mil membros do Opus Dei falecem a
cada ano; mesmo assim, gracas a
Deus, ha um pequeno crescimento no
numero total, embora em uma
realidade eclesial o que importa € a
unido com Deus e ndo numeros ou
estruturas.

Semana, Colombia (17-
I1X-2024)

— Que espera do Opus Dei nos
proximos 50 anos?



— Projetado no tempo, gostaria que o
Opus Dei fosse propagador de
amizade, de fé manifestada em
obras, de liberdade de espirito e de
criatividade para levar a cabo a
missdo evangelizadora da Igreja e
colaborar na construcdo de uma
sociedade justa.

— Em que consiste o servi¢o que um
membro da Obra — como também é
chamado o Opus Dei — pode prestar a
Igreja?

— A vocacao especifica dos membros
do Opus Dei — que, na sua grande
maioria, sdo leigos, s6 2% sdo
sacerdotes — chama a um encontro
pessoal com Cristo na familia, no
trabalho, nas relacdes sociais,
sabendo que a busca da santidade
ndo é para supermulheres nem
super-homens, mas para pessoas de
carne e 0sso, com acertos e erros. A
“santidade no meio da rua” que Sao
Josemaria pregava impele a procurar



solucdes dignas para os problemas
de cada contexto e de cada tempo.

— Qual é ou deve ser o papel dos
leigos na Igreja?

— Como o Concilio Vaticano II
destacou, é vocacao dos leigos dar
vida cristd aos assuntos temporais:
ou seja, o trabalho, a familia, o
comeércio, a cultura, etc. O seu papel
é contribuir para a santificacdo do
mundo, refletindo um pouco o amor
de Cristo em cada lugar e
circunstancia; e é neste ponto que
ainda ha um longo caminho a
percorrer. Penso, por exemplo, na
formacdo dos leigos em bioética ou
em justica social, na sua consciéncia
de ser protagonistas na
evangelizacdo. A missdo do leigo ndo
se limita a “ocupar postos” em
estruturas eclesiais.

— Em 1946, quando Sdo Josemaria
pediu a aprovacdo juridica do Opus
Dei, disseram-lhe que tinha chegado



com um século de antecedéncia.

Tendo em que a Obra se aproxima do
seu primeiro centendrio, acha que a
reforma aos seus estatutos, pedida
pela Santa Sé, se relaciona com aquela
resposta dada ao fundador?

— Em 1946, o Opus Dei estava
estabelecido em quatro paises e hoje
em 70. Naquela época, uma
mensagem dirigida especialmente
aos leigos sobre a busca da santidade
no meio do mundo era
surpreendente e vista como
antecipatoria, apesar de estar
enraizada no Evangelho. Posso
garantir-lhe que a modificacdo atual
dos estatutos solicitada pelo Santo
Padre esta se realizando,
precisamente, com este critério
fundamental de se ajustar ao
carisma, que hoje é mais
compreendido e compartilhado. O
direito, tdo necessario, sucede a vida,
a mensagem encarnada, para dar
apoio e continuidade a vida.



— Na sua maioria, os membros do
Opus Dei sdo mulheres, e a maior
parte delas casadas. Como dar mais
brilho a quem entrega a sua vida a
Deus no matrimoénio?

— O matrimonio é um caminho de
santidade: no Opus Deli, todos os
membros — casados, solteiros ou
celibatarios — compartilham uma
mesma vocagao, missio e
responsabilidade. Aspessoas casadas
vivem com a consciéncia de que o
seu amor a Deus passa através da sua
familia, amizades e o trabalho que
realizam no mundo. Isto tem um
enorme potencial transformador de
servico. Quanto as mulheres, que
como refere, sdo maioria, Sao
Josemaria entendeu que, sem elas, a
Obra estava incompleta. Ndo se
entenderia o Opus Dei sem a sua
contribuicdo insubstituivel, tal como
nao se entende a familia, o mundo do
trabalho ou a vida social sem elas.



— O Papa Francisco descreveu a crise
de vocagdes como uma “hemorragia
para a Igreja”. No seu caso, entregou
a vida a Deus quando jovem e depois
foi ordenado sacerdote. Por que hoje é
mais dificil que as pessoas considerem
a vocagdo ao celibato apostolico?

— O mundo atual enfrenta o desafio
de voltar a acreditar no
compromisso; num amor para toda a
vida que enche de alegria e de
liberdade. Para muitos, o
compromisso aparece como um
limite, quando na realidade Deus
abre sempre horizontes luminosos.
Diria que é fundamental recuperar a
virtude da esperanca.

— “Na Igreja ha espago para todos”,
disse o Papa Francisco na Jornada
Mundial da Juventude 2023 em
Lisboa. O que significa exatamente
essa abertura e como pode o Opus Dei
transmitir essa mensagem?



— O proprio Sdo Paulo afirma que
Deus quer que todos se salvem e
cheguem ao conhecimento da
verdade. O Papa indicou esta
universalidade como um eixo central
do seu magistério. Sdo Josemaria
falava aos seus filhos espirituais de
ter os bragos abertos a todos. Em
uma época de polarizacao, divisdes e
muros, nos, seguidores de Cristo
temos um caminho muito claro
marcado para recorrer.

— No Opus Dei, ha pessoas de todas
as idades. Que pode fazer, como Padre
e Prelado, para fomentar a
cooperagdo intergeracional na Obra?

— Na minha casa, em Roma,
convivemos desde uma pessoa de
102 anos até outra que estd na casa
dos 30. Entre muitas outras cosas, 0s
mais velhos contribuem com a sua
experiéncia, os jovens, com 0s seus
sonhos e vitalidade. Deviamos
encarar a vivéncia intergeracional



com afeto, sabendo que as vezes
implica sacrificios pelas duas partes.

— Algumas pessoas do Opus Dei sdo
reconhecidas pelas suas contribui¢coes
a sociedade, como colégios,
universidades e obras sociais. No
entanto, também enfrentam
narrativas que se lhes opéem. Por que
acha que surgem estas narrativas e
como podemos responder a elas?

— As vezes penso que estas
narrativas que menciona nos ajudam
a nos purificar da tentagdo de pensar
que ndo precisamos corrigir nada e,
ainda mais, de nos sentirmos
satisfeitos. Como todos, necessitamos
refletir sobre o bem que queremos
fazer e sobre o que realizamos
efetivamente. O nosso fundador, de
fato, advertia de que a Obra devia
viver “sem gloria humana”.

Por outro lado, é natural que haja
visOes diferentes, porque ha muitos
modos de fazer e de entender as



coisas. As opinides contrarias podem
ser uma ajuda quando sdo sinceras;
elas nos permitem pedir perdao e
nos corrigir. Gostaria de que todos o0s
que se aproximarem dessas
atividades pudessem ver que o
objetivo delas é semear paz e alegria.

Pessoalmente, fico feliz ao ver que
quase todos os dias do ano
recebemos algum pedido de
admissao no Opus Dei de pessoas que
ja fizeram parte da Obra, e que por
qualquer motivo, se desvincularam.
Noticias como estas sdo uma caricia
de Nosso Senhor, que em certo
sentido superam certas “narrativas”
excessivamente dicotdmicas.

— No ano que vem, havera um Jubileu
da Juventude em Roma. Em sua
opinido, qual é o maior desafio que os
jovens de hoje enfrentam para se
aproximar de Deus como um ideal
atraente?



— S0 Cristo € a resposta a todas as
questdes que os jovens guardam hoje
em seus coragdes e o amor de Deus
Pai, quando se abrem a Ele, é capaz
de curar as feridas e fragilidades.
Talvez sejamos nas, os adultos que
temos que nos perguntar se Somos
capazes de compreender o0s jovens.
Naturalmente, o testemnunho de uma
vida coerente também € essencial
para mostrar a forca de atracdo de
uma vida junto de Cristo.

El 9 Nou, Espanha (24-1X-2024)

— O que destacaria dos seus anos de
formacgdo na Catalunha?

— Nos anos sessenta, tive uma visao
mais ampla de uma Espanha
diferente, que era a Catalunha.
Foram anos muito importantes para
a minha formacdo. Lembro-me
muito bem das aulas no edificio
central da Universidade de
Barcelona, especialmente do famoso


https://romana.org/es/79/articulos-publicaciones-y-entrevistas/entrevista-al-diario-el-9-nou-vic-espana-24-ix-202/https:/el9nou.cat/osona-ripolles/actualitat/vaig-veure-la-importancia-que-tenia-dins-de-catalunya-la-ciutat-de-vic/

professor Teixido, que tinha um
grande prestigio, mas era um 0sso
duro de roer, como se dizia na época.
Ele ensinava uma matematica muito
moderna, mas dificil de entender.

— Como vocé entrou em contato com
Vic?

— Tudo comecou no Colegio Mayor
Monterols, onde conheci muitas
pessoas de diferentes lugares da
Catalunha e da Espanha. Na época,
era um centro de formacdo apenas
para jovens do Opus Dei. Agora esta
aberto a todos os tipos de estudantes.
A partir de Monterols, tive a
oportunidade de ir varias vezes a Vic
para atender ao trabalho apostolico
que estava comecando a se
desenvolver 1a. Isso ocorreu entre os
anos de 1964 e 1967. Percebi a
importancia de Vic dentro da
Catalunha e passei a entender o
cataldo sem problemas. Depois
vieram as milicias no acampamento



de Talarn: dois verdes de trés meses
e um estagio de quatro meses como
alferes também 14, no acampamento.

— Em Roma, em 1971, Sdo Josemaria
disse: “Barcelona darda muitos frutos
porque sofreu muito”, em alusdo aos
turbulentos anos 40, marcados pela
incompreensdo em relagdo a Obra.
Montse Grases, a jovem barcelonesa
da Obra que morreu de cancer aos 17
anos, pode se tornar a primeira santa
canonizada do Opus Dei?

— Montse Grases foi proclamada
veneravel em 2016. Para a
beatificacdo, é preciso demonstrar o
carater extraordinario de uma graca
obtida por sua intercessdo. A
postulacdo e ao site da Obra chegam
inameros relatos de gracas
relacionadas a vida cotidiana ou a
escolha de vida. Sua devogao é mais
difundida entre os jovens. Lembro
que em 2022, no 80° aniversario de
seu nascimento, um grupo de jovens



levou 80 rosas brancas ao seu
tumulo, na cripta do oratorio de
Santa Maria de Bonaigua (em
Barcelona), para agradecer os
favores recebidos por sua
intercessdo. Estdo sendo estudados
alguns casos interessantes, mas
ainda estamos nas primeiras fases da
compilacdo da documentacdo.

Seja ela a primeira santa canonizada
ou nio, é sem duvida uma boa
intercessora para os apostolados de
toda a Igreja com os jovens, na
querida cidade de Barcelona, nesta
regido de Osona onde passava as
férias, na Catalunha e em todo o
mundo.

— Como o Opus Dei esta se
preparando para o seu centendario?

— Nos anos que faltam para o
centenario, queremos nos perguntar
sobre as necessidades e os desafios
da Igreja e do mundo. Desejamos
também aprofundar a nossa propria



identidade, olhando o futuro, e
estudar como a Obra poderia
contribuir a partir do seu carisma de
santificacdo da vida ordindria.
Portanto, nesse periodo, olharemos
para o conjunto (a Igreja e o mundo)
e para dentro (a Obra), com a
esperanca de que os olhares se
encontrem em um momento de
graca.

Quando penso no centenario do Opus
Dei, lembro uma oracdo que o Bem-
aventurado Alvaro dirigia
pessoalmente a Deus: “obrigado,
perddo, ajuda-me mais”. De certa
forma, é um momento para viver
esta aspiracdo também na
perspectiva do conjunto.

— Na sua opinido, houve luzes e
sombras nestes quase cem anos de
historia?

— O Opus Dei foi e ¢ um dom do
Espirito Santo para a Igreja, como
recorda o Papa Francisco na Ad



charisma tuendum. Vejo a Obra
como uma luz que inspira muitas
pessoas a se encontrarem com Jesus
Cristo por meio das tarefas
cotidianas: trabalho, familia, relagoes
sociais. Eu diria que estas sdo as
principais luzes, cujo protagonista é
Deus que intervém na histdria.

Entre essas luzes, gostaria de
lembrar tantas pessoas da Obra que
passaram por esta terra tentando
fazer o bem, com suas virtudes e seus
defeitos. Atualmente, morrem
anualmente cerca de mil pessoas do
Opus Dei. Na maioria dos casos, sdo
pessoas simples, normais e anénimas
que tentaram semear paz e alegria
ao seu redor, em contextos as vezes
dificeis.

Outras vezes sdo pessoas que foram
publicamente apontadas como
exemplo para os fiéis, como
Guadalupe Ortiz de Landazuri, a
primeira fiel leiga do Opus Dei a ser



beatificada, uma profissional de
quimica que desenvolveu um amplo
apostolado de amizade na Espanha,
no México e na Italia. Mais
recentemente, o pediatra
guatemalteco Ernesto Cofifio, médico
e pai de familia que a Igreja declarou
veneravel em dezembro de 2023.
Entre outras coisas, desenvolvendo
um amplo trabalho de evangelizacgdo
entre seus familiares, colegas e
amigos.

Ao mesmo tempo, a historia do Opus
Dei também tem sombras e erros,
pois €é constituida por seres humanos
faliveis. As boas intenc¢des ndo
eliminam a possibilidade de erro, e
isso deve ser aceito com humildade.
Dai particularmente ouvir falar de
pessoas que estiveram em contato
com a prelazia e foram feridas por
alguma falta de caridade ou de
justica, como em casos de falta de
apoio emocional, erros nos processos
de incorporacdo, negligéncia no



acompanhamento de pessoas que

deixaram o Opus Deli, etc. Devemos
aprender com 0s erros e continuar
melhorando, com a ajuda de Deus.

— O que permaneceu igual e o0 que
mudou na Obra ao longo de todo esse
tempo?

— O que ndo mudou foi o0 nucleo
imutavel, a mensagem fundamental
da santidade no meio do mundo. Ao
mesmo tempo, o fundador, ciente da
necessidade de manter intacto esse
espirito, afirmou que as formas e os
modos de agir mudariam com o
tempo. Em cem anos, a sociedade e a
Igreja evoluiram muito, e o Opus Dei
também, pois faz parte da Igreja e da
sociedade. Saber mudar — modelando
qualquer mudanca a partir do
essencial — é um requisito para poder
permanecer fiel a uma missdo. Por
diferentes razdes, o quadro juridico,
alguns modos apostolicos e muitas
outras coisas que podem ndo ser



visiveis, mas sdo importantes,
mudaram nos ultimos anos. Por
exemplo, houve insisténcia em uma
separacdo clara entre governo e
direcdo espiritual, foram adotadas
medidas para garantir melhor e
reforcar a plena liberdade e
voluntariedade nos processos de
incorporacdo, foram atualizadas as
formas praticas de manifestar a
exigéncia de viver a virtude da
pobreza no meio do mundo, etc.

— Quais foram os acontecimentos
mais importantes no desenvolvimento
institucional do Opus Dei e para onde
ele se dirige no século XXI?

— Eu diria que os marcos mais
importantes sdo 0s menos visiveis: a
graca de Deus que atua em milhares
de pessoas, que afirmativamente
respondem ao seguimento de Jesus
Cristo no meio do mundo. Ou tantas
histdrias de arrependimento, de
conversao, que ocorrem em pessoas



da Obra e em outras que frequentam
seus apostolados.

No ambito institucional, recordaria a
canonizacdo do Fundador, no dia 6
de outubro de 2002. Diante da
multiddo reunida em Roma, Sdo Jodo
Paulo II se referiu a Josemaria
Escriva como “o santo da vida
quotidiana”. Essa expressdo também
serve de guia para o futuro do Opus
Dei, sobre o qual se pergunta: o
fundamental ndo sdo as atividades,
as estruturas ou os numeros, mas
ajudar muitas pessoas — com a graca
de Deus — a encontrar Deus na rua,
na fabrica, no hospital, etc. ou, nas
palavras do nosso fundador,
“transformar a prosa diaria em
decassilabos, em poesia heroica”.

— Em que fase se encontra a causa de
canonizag¢do do Bem-aventurado
Alvaro? Foram documentados novos
milagres?



— Ap0s sua beatificacdo em 2014,
chegaram a postulacdo muitas
narrativas de favores
extraordindrios atribuidos a
intercessdo do Bem-aventurado
Alvaro del Portillo. Um deles refere-
se a um grave acidente
automobilistico ocorrido no México,
em 2015. Os médicos que
acompanharam o caso consideraram
extraordindria a recuperac¢ao de um
traumatismo cranioencefdalico grave
sem sequelas neurologicas ou
psicoldgicas. No final do ano passado,
a investigacdo diocesana foi
concluida e a documentacdo esta
agora sendo estudada pela Santa Sé.
Outros casos também estdo sendo
examinados, entre eles um na
Alemanha. Por outro lado, com
frequéncia chegam outros favores
mais comuns, relacionados a familia,
aos amigos, etc. Dom Alvaro era uma
pessoa verdadeiramente proxima e é
uma alegria ver que muitas familias
recorrem a ele pedindo a ajuda que



se pede a um bom pai ou a um bom
irmo.

— Qual é a sua agenda de viagens
para os préximos meses?

— As viagens mais significativas
foram as que fiz neste verdo em
parte da América do Sul: Chile, Peru,
Equador e Colémbia. Trata-se de
ajudar, incentivar e dar ideias as
pessoas, mas também, ao mesmo
tempo, aprender com 0s outros.
Tenho muito presente algo que ouvi
de Sdo Josemaria: “Qualquer pessoa
pode nos dizer coisas que nos
enriquecem muito”.

The Pillar, Estados Unidos (18-
X1-2024)

— Um dos principais temas do atual
Sinodo sobre a sinodalidade é o papel
dos leigos na Igreja; que contribuigdo
0 Opus Dei poderia dar a essas
reflexdes, tendo em conta a


https://opusdei.org/es/article/mons-ocariz-entrevista-the-pillar-laicos-evangelizacion-secularismo/

centralidade dos leigos em sua
mensagem, missdo e espiritualidade?

— O papel dos leigos na Igreja ndo é
principalmente o de ocupar cargos
em suas estruturas, que logicamente
serdo muito poucos em relagdo ao
conjunto (alguns podem ser
necessarios). E um assunto que
ressurgiu nas conversas sinodais e
que esta muito presente no carisma
do Opus Dei: facilitar que cada fiel
leigo — cada homem e mulher que
recebeu o batismo - tome
consciéncia da grandeza e da beleza
de sua missdo. Como aconteceu com
0s primeiros cristdos, cabe a eles,
especialmente hoje, a tarefa de
evangelizar o futuro, em unido e
comunhdo com os pastores.

A Igreja ndo é primordialmente um
conjunto de templos ou estruturas,
mas pessoas incorporadas a Cristo
por meio do batismo. Um leigo ou
uma leiga que leva Jesus Cristo em



seu coracdo e em seu modo de vida
serd uma presenca vibrante e aberta
da Igreja em seus respectivos bairros
e comunidades; entre seus parentes e
amigos, entre crentes e ndo crentes,
no mundo do esporte e do
entretenimento; nas varias esferas
profissionais, sociais, culturais,
cientificas, politicas e comerciais.

Em sua exortacao apostolica Gaudete
et exsultate, o Papa Francisco fala da
centralidade dos leigos quando nos
convida a descobrir a “santidade da
porta ao lado, daqueles que vivem
perto de nos e sdo um reflexo da
presenca de Deus”. Desde seu inicio,
a Obra tenta ir nessa direcdo: ela nos
lembra que pessoas com virtudes e
defeitos, como cada um de nos,
podem se tornar uma mao estendida
por Deus a muitas outras pessoas,
mesmo aquelas que talvez nunca
entrariam em uma igreja.



Por isso, eu diria que um grande
desafio é dedicar muito tempo e
cuidado a formacéao e ao
acompanhamento espiritual dos
cristdos comuns, verdadeiros
apostolos em seu proprio ambiente.
Essa é uma prioridade na vida
cotidiana da Igreja que, gracas a
Deus, esta presente em milhares de
paroquias e iniciativas.

— Por que essa identidade laical € tdo
essencial para o Opus Dei como
institui¢cdo e como caminho
espiritual?

E essencial porque é o que Josemaria
Escriva entendeu que Deus lhe pedia:
explicar, mostrar, descobrir,
recordar... o chamado universal a
santidade no meio do mundo e
através das realidades cotidianas,
como a vida familiar e o trabalho. O
fundador iniciou sua atividade para
impulsionar a Obra acompanhando
estudantes e profissionais, bem como



formando grupos, rezando e pedindo
oracdes por eles. Ele também
envolveu esses jovens em suas visitas
aos pobres e doentes em Madri e
organizou retiros espirituais e aulas
de formacdo que, com 0 mesmo
estilo, se espalharam por muitas
culturas e nacodes, entre pessoas de
todas as classes e origens.

Cuidar e fazer frutificar esse carisma
€ 0 que o Senhor e a Igreja nos
pedem: evangelizacdo — como ja disse
—na familia e no trabalho, em meio a
uma sociedade que
permanentemente apresenta
grandes desafios como a guerra, a
pobreza, a doenca etc. Sdo os fiéis
comuns que vivem nessas realidades
que podem, em primeiro lugar, dar
testemunho de como Cristo se faz
presente em suas vidas e como Ele é
um impulso para a transformacao
pessoal e para a transformacao de
seu ambiente. Para isso, o Opus Deli,
como instituicao, oferece formacao,



acompanhamento e uma
espiritualidade concreta, adaptada a
mulheres e homens com familias a
cuidar, horarios de trabalho
exigentes, dificuldades econémicas,
mudancas de residéncia etc. Algumas
pessoas, ao descobrir esse espirito,
sentem um chamado vocacional para
difundi-lo com suas vidas.

— Em 1946, quando Sdo Josemaria
solicitou pela primeira vez a
aprovagdo candnica do Opus Dei, foi-
lhe dito que tinha chegado com um
século de antecedéncia. Com a
reforma candnica da Obra em
andamento, o senhor acha que essas
palavras ainda sdo verdadeiras?

— Em 1946, o Opus Dei estava
estabelecido em quatro paises e sua
mensagem era menos conhecida. Ja
entdo era formado por uma minoria
de sacerdotes e uma grande maioria
de homens e mulheres comuns.
Naquela época, a pregacdo do



fundador chocava, pois incentivava
os leigos a buscarem a santidade no
meio do mundo, a levar o Evangelho
a todos os ambientes e profissoes....
Sua mensagem parecia antecipatoria,
embora estivesse totalmente
enraizada no Evangelho. Hoje, a
Obra trabalha em mais de 70 nac¢des
e sua mensagem foi totalmente
aceita e difundida pelo Concilio
Vaticano II. Ao mesmo tempo, esta
claro que é dificil para a lei
enquadrar novos fen6menos
pastorais, e talvez o protagonismo
que o Concilio quis dar aos leigos
ainda tenha um longo caminho a
percorrer. Além desse ponto, o que
posso garantir € que a atual
modificacdo dos estatutos solicitada
pelo Santo Padre esta sendo
realizada justamente com o critério
fundamental de se adequar ao
carisma, que hoje, em muitos
lugares, é mais compreendido e
compartilhado. O direito, tdo
necessario, acompanha a vida, a



mensagem encarnada, para dar
apoio e continuidade a vida.

— A Europa, os Estados Unidos e, em
menor medida, a América Latina
estdo se secularizando rapidamente.
O Opus Dei estd presente em muitas
das maiores e mais secularizadas
cidades do mundo. O que o Opus Dei
esta fazendo para ser uma presenga
fiel da Igreja no meio dessas
sociedades e para evangelizar nesses
ambientes?

— Em 3 de margo de 2017, fui
recebido pela primeira vez em
audiéncia pelo Papa Francisco.
Naquela reunido, ele fez um pedido
muito especifico aos fiéis da Prelazia,
quando nos encorajou a dar
prioridade a uma periferia: as classes
médias e o mundo profissional que
estdo longe de Deus. Sem deixar
ninguém de fora, essa prioridade
abre um panorama apostolico tao
imenso quanto apaixonante, que se



encaixa bem no proximo jubileu da
esperanca.

O Opus Dei esforga-se por estar
presente nesses ambientes
secularizados, proporcionando uma
formacdo integral através de
iniciativas educativas ou
assistenciais. No entanto, o mais
importante ndo sdo essas iniciativas
ou estruturas, mas as pessoas que
fazem parte dele e as centenas de
milhares que participam de seus
apostolados: a amizade com Deus
que cada membro da Obra procura
viver interiormente e difundir em
toda a rede de seus relacionamentos.
E importante notar que, nos
primeiros tempos da Igreja, a
evangelizacdo ocorreu em diferentes
contextos: alguns com uma tradigdo
profundamente religiosa — como
vemos nos Evangelhos - e outros
onde isso ndo acontecia. Essa
realidade é uma luz que pode nos
dar confianca, pois podemos



aprender muito com a maneira como
a Igreja vivia naquela época
apostolica

Em poucas palavras, e pensando nos
dias de hoje, poderiamos dizer que o
aspecto essencial da missdo do Opus
Dei é a amizade e a confidéncia com
cada homem e mulher, usando as
palavras de Sdo Josemaria. Colaborar
com a graca de Deus para ajudar
pessoas e nagoes a encontrarem
Cristo, pessoa a pessoa, um a um. Em
todos os lugares, e especialmente
onde ha maior secularizacao,
precisamos confiar ainda mais na
ajuda de Deus e mostrar essa forga
por meio do préprio modo de vida e
de iniciativas variadas. Todo cristdo €é
chamado a tornar visivel a
atratividade da vida com Deus e em
Deus; a Obra procura apoiar aqueles
que vivem essa missdo.

— Parece que o Opus Dei tem muitos
“desafios abertos” incluindo a



reforma dos estatutos, a situagdo de
Torreciudad, varios artigos, livros e
documentdrios em que antigos
membros falam contra a Obra, e uma
investigacdo judicial sobre as
denuncias de 43 ex-numerdarias
auxiliares na Argentina. Este é o
momento mais dificil da historia do
Opus Dei? Como o Opus Dei lida com
as dentincias de antigos membros?

— A Obra estd se aproximando dos
cem anos de historia e este ¢ um bom
momento para olhar para as origens
e fazer um balanco do caminho
percorrido até agora. Esta é a melhor
maneira de continuar aprendendo
corrigir o que precisa ser corrigido,
encontrar alegria no presente e
planejar o futuro.

Nesse contexto, os “desafios” que o
senhor mencionou também sao
apelos para examinar
cuidadosamente até que ponto
refletimos bem a beleza desse



carisma e, ao mesmo tempo, em que
areas pode ter prevalecido a falta de
adaptabilidade para mudar questdes
ndo essenciais, que — como o proprio
fundador disse - faz parte da vida de
todo organismo vivo.

Como mencionei anteriormente, o
trabalho sobre os estatutos esta
progredindo bem e esperamos de
todo o coracdo chegar a uma solucéo
adequada para a diversidade de
opinides sobre Torreciudad, que esta
nas maos da Santa Sé.

Cada livro, artigo ou documentario a
que vocé se refere pesa sobre nos na
medida em que expressa uma dor ou
frustracao de alguém. Como o senhor
compreendera, trabalhamos para
que ndo haja motivos para isso,
porque desejamos que viver a
vocacao a Obra seja motivo de
felicidade, como, gracas a Deus, é
para muitos milhares de pessoas.
Mas sempre cometeremos erros,



porque somos uma instituicdo
formada por seres humanos.
Naturalmente, queremos detecta-los
a tempo e corrigi-los na medida do
possivel.

Ao mesmo tempo, as criticas, mesmo
quando ndo correspondem a
realidade, podem nos ajudar a
descobrir aspectos em que podemos
melhorar. Embora possam néo ser
agradaveis ou justas, as vezes podem
tornar-se oportunidades de exame e
momentos de amadurecimento
interior. Em geral, é sempre
importante encarar com serenidade
e confianca o que precisa ser
melhorado ou corrigido.

Em relacdo as reivindica¢fes que o
senhor menciona na Argentina, foi
criada uma comissdo de escuta no
pais. Com a experiéncia adquirida,
criamos um primeiro escritorio de
cura e resolucdo para resolver cada
possivel conflito. Tivemos a



satisfacdo de chegar a acordos com
varias pessoas e isso também
facilitou oferecer um pedido de
perddo pessoal e concreto. Além
disso, a escuta ampla permitiu aliviar
a dor de pessoas que pertenciam a
instituicao ha algum tempo, ou que
buscavam nela acompanhamento e
ajuda, mas nao haviam encontrado.
Apo0s esse trabalho, que esta gerando
processos de cura, procedimentos
semelhantes estdo sendo
implementados em outros paises.

Amamos de todo o coracdo as
pessoas que fizeram parte da Obra e
que, por qualquer motivo, se
desvincularam. Agradecemos
sinceramente todo o bem que
fizeram naquela época e que
continuam a fazer agora. Além disso,
temos grande respeito por cada uma
delas, porque em sua decisdo de
entrar para o Opus Dei havia o desejo
de entregar sua vida a Deus. Em
inumeras ocasioes, tive a



oportunidade de pedir perdao
aqueles que foram feridos, por
alguma falta de caridade ou justiga,
ou por qualquer outro motivo. Em
muitas outras ocasioes, testemmunhei
sua gratiddo pelo tempo passado na
Obra e pelo acompanhamento
recebido, o que os leva a continuar
participando das atividades
espirituais e formativas. No ultimo
ano, como tive a oportunidade de
explicar em outra ocasido, quase
todos os dias recebemos algum
pedido de admissdo no Opus Dei de
pessoas que ja fizeram parte da
Obra: a vida mostra que a realidade
tem mais nuances do que
poderiamos supor, segundo uma
narrativa excessivamente dicotomica
ou polarizada.

— Em certos meios de comunicagdo,
especialmente nos Estados Unidos, o
Opus Dei é acusado de estar por tras
de uma conspirag¢do
ultraconservadora para tornar



Donald Trump presidente, entre
outras coisas. O que o senhor tem a
dizer sobre isso?

— Na&o posso lhe dizer muito, porque
é simplesmente uma fantasia. No
Opus Dei ndo damos indicacoes,
conselhos ou ordens de natureza
politica a ninguém: se alguém o
fizesse todos nos nos rebelariamos
contra isso. E contrario ao nosso
espirito. Ha bons catolicos que votam
em partidos ou candidatos
diferentes, de acordo com a sua
sensibilidade. Nao vou dizer, nem
ninguém do Opus Dei vai dizer, em
quem votar, quem apoiar ou que
causa promover. Também seria
inoportuno criar, mesmo
indiretamente um clima nas
atividades de formacao que tomasse
como certo que ha apenas uma opgao
legitima para as pessoas no Opus Dei.
Amar a liberdade significa amar o
pluralismo.



Nos meios de comunicacdo que
menciona, existem hipoteses e
teorias de conspiracdo, que
mencionam pelo nome pessoas que,
no entanto, ndo sao membros do
Opus Dei. Tenho certeza de que sdo
muito bons catolicos, mas [esses
meios de comunicagao]
simplesmente manipulam a verdade
para tentar envolver uma instituicdo
da Igreja em questdes politicas.

Por outro lado, eu gostaria que
houvesse uma melhor compreensao
da liberdade dos leigos nas esferas
politica, social e cultural.... Em
assuntos publicos, cada cristdo tem a
responsabilidade de formar sua
consciéncia de acordo com a
doutrina social da Igreja, de se
informar sobre as propostas de
candidatos ou partidos, de refletir
sobre a melhor op¢do para o bem
comum e de decidir livremente. Por
isso, o trabalho de acompanhamento
espiritual realizado pelo Opus Dei



evita interferir em suas legitimas
escolhas terrenas. O respeito a
autonomia dos leigos que participam
da politica (sejam ou ndo membros
do Opus Dei) é fundamental: seus
acertos e erros sdo responsabilidade
deles, ndo da Igreja. Atribuir ao Opus
Dei ou a Igreja como um todo as
iniciativas culturais, politicas,
econdmicas ou sociais de seus fiéis é
clericalismo.

Avvenire, Italia (26-VI-2025)

1. No dia 26 de junho, ha 50 anos, o
fundador do Opus Dei, Josemaria
Escriva, concluia o seu caminho
terreno. Qual é o ensinamento que
hoje lhe parece mais atual?

A mensagem de Sao Josemaria
mantém hoje uma forca especial: o
chamamento universal a santidade
no trabalho ao servigo da sociedade e
na familia, pequena igreja doméstica,
como gostava de dizer Sdo Paulo VI.



Num mundo que tende a separar o
sagrado do cotidiano, a sua proposta
continua a ser radical e
profundamente crista: todo o
trabalho, todo o compromisso
familiar, cada pequena alegria ou
sofrimento vividos com amor
tornam-se ocasido de encontro com
Deus. Este apelo a santificagdo do
tempo presente, com realismo e
esperanca, € mais atual do que
nunca.

2. O recente Congresso geral, evento
de grande importancia para o Opus
Dei, coincidiu com os dias em que a
Igreja conheceu o novo Papa. Que
reflexdes lhe vieram desta
coincidéncia de acontecimentos?

Por um lado, houve a dor pela morte
do Papa Francisco. Por outro, o
sentimento de espera que nos uniu a
toda a Igreja em oracdo e
disponibilidade. A coincidéncia
recordou-nos como a nossa



identidade laical estd profundamente
enraizada na Igreja, nossa Mie. A
eleicdo de um novo Papa é sempre
um momento de graga e
responsabilidade, que chama cada
um de nos a renovar a fidelidade a
Cristo atraves do sucessor de Pedro.
Fiquel impressionado com a alegria
de tantas pessoas assim que
avistaram a fumaca branca, uma
hora antes de se saber a identidade
do Papa; a festa de ja ter um pai
comum, quem quer que ele seja.

3. Poucos dias apos a elei¢do do Papa,
foi recebido em audiéncia. O que
indica esta prontiddo para poder
dialogar diretamente com Ledo XIV?

Foi um gesto de paternidade, durante
o qual o Papa manifestou a sua
proximidade e o seu afeto, como
verdadeiro pai comum na Igreja. O
Santo Padre, entre outras coisas,
pediu informacgoes sobre o atual
estudo dos Estatutos da Prelazia.



Ledo XIV ouviu com grande interesse
as explicacOes. Depois fez referéncia
as festividades marianas que
coincidiam com o dia da sua eleicao.
Num clima familiar e de confianca,
concedeu a sua béncdo a mim e a
Mons. Mariano Fazio (o vigario
auxiliar do Opus Dei). Foi uma
alegria para todas as pessoas do Opus
Dei.

4. As primeiras semanas com Ledo
XIV estdo nos revelando um perfil
humano e espiritual que a grande
maioria da opinido publica ndo
conhecia. O que mais o impressiona
no Papa?

Impressiona-me a sua profundidade
interior, a sua serenidade e, por
assim dizer, a sua naturalidade. Num
tempo muitas vezes marcado pela
pressa e pelo ruido, o Santo Padre
parece guardar um siléncio cheio de
Deus, que se reflete na sua forma de
falar, ouvir e olhar: atitudes que



muito o ajudam no seu desejo de
unidade. Sente-se nele uma fé firme
e vivida, capaz de gerar esperanga, e
um sentido de misericérdia para com
cada pessoa, como também relatam
muitos testemunhos de Chiclayo, a
diocese do Peru onde foi bispo até
que o Papa Francisco o chamou a
residir em Roma.

5. Que compromissos futuros
surgiram para a Obra durante o0s
trabalhos do Congresso?

O Congresso respeitou o luto que
afetou toda a Igreja com a morte do
Papa Francisco. Por esse motivo, 0s
trabalhos foram mais breves do que
0 previsto. Ainda assim, foram
nomeados os membros do Conselho
Geral e da Assessoria Central, tal
como previsto nestes congressos. E,
além do proprio Congresso, houve
um intercambio entre as pessoas
vindas de todo o mundo para Roma
sobre as reflexdes oferecidas por



todos os paises onde a Obra esta
presente, gracas as assembleias
realizadas em 2024, que contaram
com a participacdo atenta e, diria,
entusiasta de milhares de pessoas.

Dessas assembleias surgiu uma
grande unidade de proposito no
compromisso com a evangelizacao
no mundo do trabalho e um
verdadeiro amor pela Igreja. Entre as
muitas sugestdes recebidas de todos
0s paises, falou-se muito do
apostolado do “primeiro anuncio”
cristdo, cada vez mais necessario
num mundo aparentemente mais
secularizado, mas no qual se
descobre uma grande sede de Deus.
Sao Josemaria definia a Obra como
uma “grande catequese” no meio do
mundo da vida didria: pedimos a ele
luzes para saber leva-la adiante com
alegria e generosidade nas
circunstancias atuais



Depois, 0s membros do Congresso
também deram parecer favoravel
para que o prelado, com o0s seus
novos conselhos, apresentasse a
Santa Sé a proposta de Estatutos que
considerasse mais oportuna, tendo
em conta todas as sugestoes ja
recebidas do Congresso de 2023 e da
consulta prévia a todos os membros
do Opus Dei. E assim foi feito: uma
vez eleito o Papa Ledo, no passado
dia 11 de junho, apresentei a
proposta ao Dicastério para o Clero.
O proximo passo esta agora nas maos
das autoridades da Santa Sé.

6. Em 2028 celebrardo os cem anos da
fundagdo. Como o Opus Dei estd
mudando?

A Obra esta chamada a mudar, sendo
fiel ao seu carisma. Mudam os
contextos culturais e sociais, e
mudam as pessoas (que sdo quem
encarna a mensagem em cada
época), mas a esséncia permanece:



ajudar cada pessoa a descobrir que
Deus a chama precisamente onde
estd. As mudancas que estamos
vivendo — também no processo de
revisdo dos Estatutos — sdo um
impulso para guardar o essencial.
Desejamos ser cada vez mais uma
ajuda verdadeira, proxima e humilde
para todos, na Igreja e na sociedade.

7. O que a Obra esta aprendendo com
0 processo de revisdo dos Estatutos
iniciado pelo Papa Francisco?

A escuta, com espirito filial e
verdadeira disponibilidade,
caracterizou estes anos de trabalho,
guardando o tesouro que nos deixou
Sao Josemaria e olhando para o
futuro. O Papa Francisco convidou-
nos a um caminho de renovacgao, que
também nos pede paciéncia e
profundidade. Rever os Estatutos ndo
€ apenas um exercicio juridico, mas
também espiritual: nos ajuda a nos
perguntar o que realmente importa,



0 que melhor serve as pessoas e a
missdo. £ uma oportunidade para
viver mais profundamente a esséncia
evangélica do carisma.

8. Que encontra hoje um jovem no
caminho de fé proposto pelo Opus
Dei?

A possibilidade de descobrir que a
vida cotidiana, com os seus esforcos
e belezas, pode ser um caminho
seguro que nos leva a Deus. Também
encontra acompanhamento, um
dialogo sincero na amizade, um
clima familiar e uma proposta de
santidade que ndo esta reservada a
poucos “herois”, mas €é para todos.
Um convite, como dizia Sao
Josemaria, a ser “cristdos cheios de
otimismo e de garra, capazes de
viver no mundo a sua aventura
divina”, e assim fazer o bem e
melhorar a sociedade que os rodeia.
No meio das incertezas do nosso
tempo, muitos jovens desejam



autenticidade, e o Evangelho — vivido
no cotidiano — responde
profundamente a essa sede.

Die Tagespost, Alemanha (26-
VI-2025)

Passaram 50 anos desde o
falecimento de Sao Josemaria
Escriva, fundador do Opus Dei. Para
aqueles que tivemos a graca de viver
em Roma - na sua propria casa - em
1975, este meio século parece muito
breve. Vé-lo deixar este mundo de
um dia para o outro — enquanto
desenvolvia normalmente sua
missdo de pastor e fundador —
aumentou o impacto de sua morte. Ja
entdo percebiamos que o “Padre”,
como costumavamos chama-lo
familiarmente, era um apoio solido
na vida e na alegria de muitos
catdlicos de seu tempo.

A partir de um amor apaixonado por
Cristo e de uma forte experiéncia do


https://www.eldebate.com/religion/iglesia/20240622/trabajamos-clima-dialogo-confianza-santa-sede-propio-iglesia_206825.html
https://www.eldebate.com/religion/iglesia/20240622/trabajamos-clima-dialogo-confianza-santa-sede-propio-iglesia_206825.html

que significa ser filho de Deus, além
da instituicdo que fundou, ele
redescobriu e pregou durante toda a
sua vida algumas mensagens hoje
amplamente difundidas na Igreja e
na sociedade: a busca da santidade -
o encontro com Cristo — nas
circunstancias comuns do trabalho,
da familia e das relacdes sociais, a
amizade pessoal como caminho de
conviveéncia e evangelizacdo, o valor
da liberdade e do pluralismo, o
protagonismo do laicato na missdo
da Igreja e na vivificagdo da
sociedade contemporanea, entre
outras.

Ao avaliar o tempo decorrido, é facil
reparar nas muitas iniciativas
educativas e sociais em favor de todo
tipo de pessoas que, impulsionadas
por seus ensinamentos, se
materializaram em todo o mundo.
No entanto, eu diria que o efeito mais
transcendente do exemplo e da
mensagem de Sao Josemaria é que



ele inspirou centenas de milhares de
pessoas a se aproximarem de Cristo
atraves das atividades comuns e
correntes de cada dia. Reconhece-se
nisso uma sintonia com o que o Papa
Francisco qualificou como os “santos
da porta ao lado”, que exercem uma
profunda influéncia ao seu redor,
muitas vezes sem chamar a atencao:
com a naturalidade daqueles que
estdo perto de Deus e irradiam seu
amor com generosidade.

Pelas maos dos papas

Em nosso tempo, o carisma que Sao
Josemaria recebeu de Deus continua
se multiplicando em historias de
vida, atitudes, gestos, iniciativas.
Para aprofundar o nucleo de sua
mensagem a servico da Igreja,
utilizarei como fio condutor algumas
consideracdes feitas pelos ultimos
papas. Em primeiro lugar, o entdo
Patriarca de Veneza, depois Jodo
Paulo I, assinalava: “Escriva, com o



Evangelho, dizia constantemente:
Cristo ndo quer de nos apenas um
pouco de bondade, mas muita
bondade. Mas quer que a consigamos
ndo atraves de acdes extraordindrias,
mas com a¢des comuns” (11
Gazzettino di Venezia, 25/07/1978).

Desde que Sdo Josemaria comegou a
difundir sua mensagem em 1928, ele
afirmava que, para encontrar Cristo
e evangelizar o mundo, ndo era
necessario mudar de lugar, de
profissdo ou de ambiente, nem
realizar acOes extraordinarias, mas
colocar o amor de Deus nas acoes
cotidianas. Trata-se, acima de tudo,
de uma transformacao interior em
Cristo, que envolve todo o coracao,
que enche toda a alma (Mt 22, 37; Lc
10, 27). Como ele gostava de repetir:
“na linha do horizonte, meus filhos,
parecem unir-se o céu e a terra. Mas
ndo: onde de verdade se juntam € no
coracdo, quando se vive santamente
a vida didria...” (Entrevistas, n. 116).



Em continuidade com essa ideia, o
que € preciso para trilhar esse
caminho — nos animava - “ndo é uma
vida comoda, mas um coragao
enamorado” (Sulco, n. 795).

Por sua vez, Sdo Jodo Paulo II definiu
Josemaria Escriva, no dia de sua
canonizacdo, como o “santo do
cotidiano”. Em outra ocasiao,
acrescentava que ele havia
recordado ao mundo contemporaneo
“o valor cristdo que o trabalho
profissional pode adquirir, nas
circunstancias cotidianas de cada
um” (14/10/1993).

Um ideal de servico, um
heroismo possivel

Em um mundo sofisticado, em que a
interconexdo digital e a inteligéncia
artificial impdem anonimamente
suas regras no ambito profissional —
como destaca um documento recente
da Conferéncia Episcopal alemd —, a



mensagem de S3o Josemaria nos
lembra que esse trabalho é um meio
de unido com Deus e de ajuda ao
proximo, como um lugar onde
convergem a caridade e a justica.
Longe da logica do sucesso, o ideal
cristao do trabalho se expressa no
servico aos outros, esse € o melhor
parametro do exercicio profissional
de um cristao.

Durante uma missa de acao de gracas
pela beatificacdo, o entdo cardeal
Ratzinger (posteriormente Bento
XVI) afirmou que “Josemaria Escriva
agiu como um despertador,
clamando: (...) a santidade néo
consiste em certos heroismos
impossiveis de imitar, mas tem mil
formas e pode se tornar realidade em
qualquer lugar e

profissdo” (19/05/1992). Santificar as
circunstancias comuns ndo significa
que os defeitos pessoais
desaparecerdo ou que tudo na vida
correrd bem; Sdo Josemaria dizia



com frequéncia que ele
desempenhava o papel de filho
prodigo muitas vezes ao dia. Isso
também faz parte do dia a dia:
enfrentar as limitagdes pessoais e
confiar na misericordia de Deus,
evitando que o pecado nos encerre
em nos mesmos.

O servico ao proximo através do
proprio oficio se manifesta em um
personagem habitualmente
despercebido da parabola do bom
samaritano: o estalajadeiro. Sua
tarefa fica em segundo plano diante
do gesto impressionante do viajante
caridoso. O estalajadeiro apenas age
com profissionalismo. E, no entanto,
sua contribuicdo é fundamental. Ele
nos lembra que o exercicio de
qualquer tarefa profissional é um
servico aqueles que padecem
necessidades e que todo trabalho
honesto contém, se aprendermos a
descobri-la, uma dimensao de
caridade.



Um dom recebido projetado
para o futuro

Na bula Ad charisma tuendum, o
Papa Francisco lembrava que “o dom
do Espirito recebido por Sdo
Josemaria” impulsiona a realizar “a
tarefa de difundir o chamado a
santidade no mundo, através da
santificacdo do trabalho e dos
compromissos familiares e sociais”.
Trata-se de uma mensagem
projetada para o futuro e universal:
para todas as pessoas, em qualquer
lugar e tempo. Todos podemos ser
amigos de Deus, porque “a Trindade
enamorou-se do homem?” (E Cristo
que passa, n. 84). E a partir dessa
amizade “contribuiremos para a paz,
para a colaboracdo entre os homens,
para a justica, para evitar a guerra,
para evitar o isolamento, para evitar
0 egoismo nacional e os egoismos
pessoais: porque todos perceberdo
que fazem parte de toda a grande
familia humana. (...) Assim



contribuiremos para eliminar essa
angustia, esse temor por um futuro
de rancores fratricidas, e para
confirmar nas almas e na sociedade
a paz e a concordia: a tolerancia, a
compreensdo, o relacionamento, o
amor” (Carta n. 3, n. 38a).

Cinquenta anos apos seu
falecimento, a mensagem de Sao
Josemaria esta viva em nossos
coracOes e nos convida a servir a
Deus, a Igreja e a sociedade. Que
saibamos guardar esta mensagem,
encarna-la com alegria e coloca-la ao
servico das necessidades dos nossos
contemporaneos. Com o Papa Ledo
XIV, nos, cristaos, desejamos
construir “uma Igreja fundada no
amor de Deus e sinal de unidade,
uma Igreja missionaria, que abre os
bragos ao mundo, que anuncia a
Palavra, que se deixa questionar pela
historia e que se torna fermento de
concordia para a humanidade”.



El Mundo, Espaha (26-VI-2025)

Ha um més e meio, naquela tarde
histdrica da primavera romana, o
recém-eleito Papa Ledo XIV
transformou a saudacao de Cristo
ressuscitado nas suas primeiras
palavras como pontifice, dirigidas ao
mundo inteiro da varanda da Praca
de Sdo Pedro: “Que a paz esteja com
vocés!”. E, mais adiante, completou:
“Gostaria que esta saudacao fosse
transmitida a todas as familias, a
todos os povos, a toda a Terra”.

A proposta do Papa indica uma
trajetoria: da paz nos coracdes a paz
em toda a terra. Entre tantas coisas
que poderia ter dito, escolheu um
anuncio de paz. Entretanto, as
manchetes dos jornais continuam a
espelhar diariamente a inquietante
falta de paz do nosso tempo. Falta
paz nas grandes manchetes e entre
as grandes poténcias, mas também
nas pequenas mensagens do


https://opusdei.org/es-es/article/articulo-prelado-el-mundo-san-josemaria/

cotidiano: entre familiares, vizinhos,
amigos, colegas. Falta paz também
nas consciéncias, onde muitas vezes
reinam o medo, a duvida, a
ansiedade, a preocupacao.

Perante este panorama, o desejo de
paz apresenta-se, na melhor das
hipoteses, como uma utopia; e, na
pior, como uma abdicacdo dos ideais
pelos quais deveriamos lutar.
Contudo, os cristaos sabem que
Cristo é a nossa paz (cf. Ef 2,14) e
que a paz que desejamos é um dom
de Deus, que precisamos aprender a
acolher e a transmitir.

Hoje, ao completar cinquenta anos do
falecimento de Sdo Josemaria Escriva
— fundador do Opus Dei —, vem a
memoria uma das suas expressoes
mais recordadas: o convite a sermos
“semeadores de paz e de alegria”.

Pode parecer uma frase bonita, mas
pouco realista; no entanto, é o
testemunho de quem viveu na pele



uma guerra civil e as consequéncias
devastadoras de uma guerra
mundial. Nesse contexto dramatico,
Sdo Josemaria procurou ser ponte,
ndo trincheira; unido, nao divisao. As
suas convic¢Oes de sacerdote e de
cristdo levavam-no a viver “de
bracos abertos para acolher todos: os
da direita, os da esquerda, os da
frente, os de tras, todos, todos,
todos!”. De bragos abertos, como
Cristo na cruz, que implorou o
perdao para os seus algozes e
impulsionou na historia — como
Bento XVI gostava de dizer —a
“revolucdo do amor”.

Assim, quando a violéncia parece ter
a ultima palavra, quando a agressdo
surge como a unica alternativa,
aparece a oportunidade de desafiar a
l6gica terrena e levantar o olhar para
o exemplo de Cristo. “Cristo vai a
nossa frente — afirmava Ledo XIV no
seu primeiro discurso, minutos apds
ser eleito Papa —. O mundo precisa da



sua luz. A humanidade precisa d’Ele
como a ponte para ser alcancada por
Deus e seu amor”. A paz é um dom
de Deus que devemos pedir unidos.

Além disso, todos podemos
contribuir para edificar a paz nos
coracOes e nas relacoes,
normalmente com pequenos gestos
de pacificacdo: em nossa casa, no
bairro, no local de trabalho. Por sua
vez, a paz precisa de assentar numa
justica vivificada pelo amor. Quem se
sabe filho de Deus descobre “irmaos”
nos outros, como aconselhava Sao
Josemaria: “Cada um de nos
renasceu em Cristo, para ser uma
nova criatura, um filho de Deus:
todos somos irmaos, e temos de
comportar-nos

fraternalmente!” (Sulco, n. 317).

O anseio universal de paz é também
uma urgéncia cada vez mais visivel.
Ndao basta lamentar a violéncia;
todos, cristaos ou ndao, Somos



chamados a cultivar, a partir do
nosso lugar, um ecossistema de paz:
quem tem paz, transmite-a com a sua
presen¢a, com a sua forma de reagir
perante as pessoas e 0s
acontecimentos. Esta tarefa comeca
nas pequenas coisas: na linguagem
que usamos, nas nossas conversas,
nos gestos cotidianos em casa, no
trabalho, na universidade ou no
espaco digital. Ha alguns dias Ledo
XIV fazia esta reflexdo: “A paz ndo é
uma utopia: é um caminho humilde,
feito de gestos cotidianos, que
entrelaca paciéncia e coragem,
escuta e acdo” (17/06/2025).

Neste sentido, quando Sao Jodo Paulo
IT canonizou Sdo Josemaria em 2002,
chamou-lhe o “santo da vida
cotidiana”. Esse titulo exprime o
coracao da sua mensagem: Deus
encontra-se no cotidiano, e também
ai se constroi a paz. Habitualmente,
nao se trata de realizar feitos
herdicos, mas de construir vinculos



através da paciéncia, da amabilidade,
do perddo. As guerras da vida
cotidiana ndo come¢am com bombas,
mas com palavras duras, pequenos
desprezos, gestos de egoismo ou
indiferenca, que vao escalando.

Comentando a bem-aventuranca — a
alegria — dos que “trabalham pela
paz” (Mt 5, 9), o Papa Ledo convidava
os representantes dos meios de
comunicac¢do a considerar que “a
forma como comunicamos adquire
uma importancia fundamental;
temos de dizer ‘ndo’ a guerra das
palavras e das imagens” (12/05/2025)

Por isso, o primeiro terreno onde
lancar a semente da paz é 0 nosso
proprio coragdo. Alcancar a paz
interior é um desafio particular
nestes tempos de ansiedades e
medos. Com palavras de Sao
Josemaria: “ndo ha paz em muitos
coracoes que tentam em vao
compensar a intranquilidade da



alma com o bulicio continuo, com a
pequena satisfacdo de bens que néo
saciam” (E Cristo que passa, n. 73).

As palavras do apostolo Sdo Tiago,
que exprimem essa tensdo entre o
bem e o mal que carregamos na nossa
natureza humana, tém hoje uma
atualidade impressionante: “Onde ha
ciumes e rivalidades, ai reinam a
desordem e todo o tipo de mas acdes.
Mas a sabedoria que vem do alto é,
antes de tudo, pura, depois pacifica,
indulgente, conciliadora” (Tg 3,
16-18).

Da paz interior nasce a paz ao nosso
redor. Percebemos isso em nos
mesmos e, de modo especial,
agradecemos quando surge na nossa
vida um artifice da paz: essas pessoas
que sdo portadoras de luz, que tecem
unidade e concordia - sintonia dos
coracOes —, que abrem horizontes e
contagiam alegria. Evocando o Papa
Francisco, sdo esses “santos da porta



ao lado” que constroem a paz da
porta ao nosso lado. Essas pessoas
inspiram-nos com o seu exemplo de
pedagogos da paz.

Muitas vezes, a contribuicdo que
podemos dar para a paz ao nosso
redor passa por desenvolver uma
atitude de compreensdo para com 0s
outros. “A caridade, mais do que em
dar, esta em compreender” —
ensinava Sao Josemaria. “O espirito
de compreensdo é expressdo da
caridade cristd do bom filho de Deus:
porque o Senhor quer que estejamos
presentes em todos os caminhos
retos da terra, para espalhar a
semente da fraternidade - ndo a do
joio -, da desculpa, do perddo, da
caridade, da paz” (E Cristo que passa,
n. 124).

Recordar hoje Sao Josemaria é
também renovar esse compromisso
de trabalhar pela paz, sendo “irmaos
de todas as criaturas e semeadores



de paz e alegria”. A “paz desarmada
e desarmante” de Cristo ressuscitado,
anunciada por Ledo XIV no seu
primeiro discurso, bem pode inspirar
0 nosso dia a dia, ndo como um ideal
abstrato, mas como uma atitude
concreta: uma forma de estar no
mundo que gere reconciliagdo,
esperanga e unidade.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/selecao-de-
textos-2024-2025/ (05/02/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/selecao-de-textos-2024-2025/
https://opusdei.org/pt-br/article/selecao-de-textos-2024-2025/
https://opusdei.org/pt-br/article/selecao-de-textos-2024-2025/

	Seleção de Textos (2024-2025)
	MEDITAÇÕES
	Por ocasião da solenidade da Imaculada Conceição (8/12/2024)
	Por ocasião da festa de São José(19/03/2025)
	Esperança nos céus
	Renovar nossa entrega
	HOMILÍAS
	Na festa do Bem-aventurado Álvaro (11-V-2024)
	Na festa de São Josemaria (26-VI-2024)
	Filiação Divina
	Santificação do trabalho
	Na festa do Bem-aventurado Álvaro (11-V-2025)
	Nafesta de SãoJosemaría (26-VI-2025)
	Preencher o coração
	Apostolado e filiação divina
	Herança de São Josemaria
	CARTAS E MENSAGENS
	Carta sobre a obediência (10-II-2024)
	Obedecer a Deus
	Vontade divina e mediação humana
	Obediência e liberdade
	Obediência e confiança
	Obediência e fecundidade apostólica
	A obediência inteligente de São José
	A obediência de Maria
	Unidos na oração pela pronta recuperação do Papa (19-II-2025)
	Carta sobre a alegría (10-III-2025)
	A alegria da fé
	Alegres na esperança (Rm 12,12)
	A alegria do coração enamorado
	Mensagem pelo falecimento do papa Francisco (21-IV-2025)
	Mensagem para participar do luto e dos ritos fúnebres  do papa Francisco (21-IV-2025)
	Mensagem por ocasião da eleição do Papa León XIV (8-V-2025)
	DISCURSOS E AULAS
	Aula sobre a disponibilidade e o celibato no Opus Dei, (20/01/2024)
	Uma paternidade sem limites
	Sobre Vitalização Cristã das instituições Educativas (26-VII-2024)
	Introdução
	Identidade cristã pessoal
	Identidade Cristã Institucional
	Excelência Profissional
	Primazia da Pessoa
	A presença institucional da Igreja
	Harmonia entre Fé e Razão
	A Liberdade
	A autoridade como serviço
	A colegialidade
	A justiça
	A Dimensão Pública da Identidade Cristã
	Aula sobre a esperança (novembro de 2024)
	O que é a esperança?
	O fundamento da esperança
	A certeza de que Deus está empenhado
	A segurança do impossível
	Onde está tua esperança?
	Paz, oração, alegria
	Conferência “Eucaristia e sacerdócio” no centenário da ordenação sacerdotal de São Josemaria (27-III-2025)
	Sacerdócio para a Eucaristia
	Eucaristia e santificação do sacerdote
	Eucaristia e caridade pastoral
	Conclusão
	Conferência “Santificar o trabalho, transformar o mundo: uma liderança com sentido cristão” (30 de junho de 2025)
	Realidade e valor humano do trabalho
	O valor sobrenatural: a santificação do trabalho
	A relevância peculiar do trabalho de gestão
	ARTIGOS E ENTREVISTAS
	El Debate, Espanha (22-VI-2024)
	Avvenire, Italia (26-VI-2024)
	El Mercurio, Chile (28-VII-2024)
	Semana, Colômbia (17-IX-2024)
	El 9 Nou, Espanha (24-IX-2024)
	The Pillar, Estados Unidos (18-XI-2024)
	Avvenire, Italia (26-VI-2025)
	Die Tagespost, Alemanha (26-VI-2025)
	Pelas mãos dos papas
	Um ideal de serviço, um heroísmo possível
	Um dom recebido projetado para o futuro
	El Mundo, Espaha (26-VI-2025)


