
opusdei.org

Seleção de Textos
(2024-2025)

MEDITAÇÕES, HOMILÍAS,
CARTAS E MENSAGENS,
DISCURSOS E AULAS, ARTIGOS
E ENTREVISTAS

05/02/2026

MONS. FERNANDO OCÁRIZ

SELEÇÃO DE TEXTOS

2024-2025

MEDITAÇÕES

HOMILÍAS



CARTAS E MENSAGENS

DISCURSOS E AULAS

ARTIGOS E ENTREVISTAS

© 2026 Fundación Studium

Índice

MEDITAÇÕES

1. Por ocasião da solenidade da
Imaculada Conceição (8-XII-2024) 6

2. Por ocasião da festa de São José
(19-III-2025) 11

HOMILIAS

3. Na festa do Bem-aventurado
Álvaro (11-V-2024) 19

4. Na festa de São Josemaria (26-
VI-2024) 22

5. Na festa do Bem-aventurado
Álvaro (11-V-2025) 25

https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.w5fci547e2n
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.w5fci547e2n
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.wursytttoxi4
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.wursytttoxi4
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.yko0oyem217
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.yko0oyem217
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.1chp8v5k4f20
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.5w6640y7oibv
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.5w6640y7oibv
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.bcxktsbxhyv
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.bcxktsbxhyv


6. Na festa de São Josemaria (26-
VI-2025) 28

CARTAS E MENSAGENS

7. Carta sobre a obediência (10-
II-2024) 32

8. Unidos na oração pela pronta
recuperação do Papa (19-II-2025) 49

9. Carta sobre a alegria (10-III-2025)
50

10. Mensagem pelo falecimento do
Papa Francisco (21-IV-2025) 56

11. Mensagem para participar do luto
e dos ritos fúnebres pelo Papa
Francisco (21-IV-2025) 57

12. Mensagem por ocasião da eleição
do Papa Leão XIV (8 de maio de 2025)
58

DISCURSOS E AULAS

https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.ih2908ctqqtz
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.ih2908ctqqtz
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.sorwr5ask3mj
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.sorwr5ask3mj
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.1mc2jmck1ti0
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.1mc2jmck1ti0
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.jmq0lmgml9zr
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.jmq0lmgml9zr
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.nngtwslgvz55
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.nngtwslgvz55
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.hi9lp6mq3fst
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.hi9lp6mq3fst
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.hi9lp6mq3fst
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.3edfsp8p3xr3
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.3edfsp8p3xr3
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.3edfsp8p3xr3


13. Aula sobre disponibilidade e o
celibato no Opus Dei (20-I-2024) 61

14. Sobre a Vitalização Cristã das
instituições Educativas (26 de julho
de 2024) 68

15. Aula sobre a esperança
(novembro de 2024) 80

16. Conferência “Eucaristia e
sacerdócio” no centenário da
ordenação sacerdotal de São
Josemaría (27-III-2025) 92

17. Conferência “Santificar o
trabalho, transformar o mundo : uma
liderança com sentido cristão” (30-
VI-2025) 108

ARTIGOS E ENTREVISTAS

18. El Debate, Espanha (22-VI-2024)
122

19. Avvenire, Italia (26-VI-2024) 127

https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.csjv0squp1fu
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.csjv0squp1fu
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.8ozv7z41pmje
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.8ozv7z41pmje
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.8ozv7z41pmje
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.oyi60zls0p91
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.oyi60zls0p91
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.nk6x2qntstl4
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.nk6x2qntstl4
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.nk6x2qntstl4
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.nk6x2qntstl4
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.x3e90wmeisau
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.x3e90wmeisau
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.x3e90wmeisau
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.x3e90wmeisau
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.crd7gmdfogrw
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.crd7gmdfogrw
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.mxa54a4bp73w


20. El Mercurio, Chile (28-VII-2024)
132

21.Semana, Colombia (17-IX-2024)
140

22. El 9 Nou, Espanha (24-IX-2024)
144

23. The Pillar, Estados Unidos (18-
XI-2024) 149

24. Avvenire, Italia (26-VI-2025) 156

25. Die Tagespost, Alemanha (26-
VI-2025) 160

26. El Mundo, España (26-VI-2025)
164

https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.sn6ejgtpvcvz
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.sn6ejgtpvcvz
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.xnggsxuzgwqw
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.pbji1n6m4zc1
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.pbji1n6m4zc1
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.2ufoff9u1aau
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.2ufoff9u1aau
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.cns4s2d0ps6
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.7h3lrphgwzwr
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.7h3lrphgwzwr
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.x6tvmznsnr0v
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.x6tvmznsnr0v


MEDITAÇÕES

Por ocasião da solenidade da
Imaculada Conceição
(8/12/2024)

Igreja prelatícia de Santa Maria da
Paz, Roma

A solenidade de hoje, Imaculada
Conceição, começa com palavras de
grande alegria que agora fazemos
nossas neste tempo de oração,
desejando que sejam
verdadeiramente autênticas: “Exulto
de alegria no Senhor e minha alma
regozija-se em meu Deus; ele me
vestiu com as vestes da salvação,
envolveu-me com o manto da justiça
e adornou-me como uma noiva como
suas joias” (Is 61,10). Estas palavras
do Antigo Testamento, aplicadas
profeticamente à Virgem Santíssima,
nos ajudam a nos unirmos à alegria
de nossa Mãe. E queremos, Senhor,
que esta alegria não seja algo

https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.rghq8pci3ogb


superficial, uma simples recordação
de algo que já conhecemos, mas que
tenha um grande impacto em nosso
dia, que nos alegre profundamente.

A primeira leitura da Missa, do livro
do Gênesis, nos lembra da promessa
de redenção feita a Adão e Eva
depois de sua queda. Essa promessa
de redenção se refere, é claro, a
Cristo, mas também a Santa Maria,
com ele e nele: “Porei inimizade
entre ti e a mulher, entre a tua
descendência e a dela”, diz o Senhor
à serpente. “Esta te ferirá a cabeça e
tu lhe ferirás o calcanhar” (Gn 3, 15).
Anuncia-se também uma luta, pois o
demônio não se conformará, atacará,
ferirá no calcanhar, mas sua cabeça
será esmagada. Hoje, Senhor,
queremos especialmente em nossa
oração sentir-nos filhos da Virgem
Santíssima, essa nova Eva, Mãe dos
viventes e nossa Mãe: filhos de tua
Mãe, irmãos teus, portanto. Tantas
vezes, todos os dias, de uma forma



ou de outra, nós a contemplamos,
rezamos a ela e nos dirigimos a ela.
Queremos fazê-lo hoje com uma fé
especial, com uma fé maior no
Senhor que nos dá Maria como Mãe
continuamente, como onipotência
suplicante, como meio seguro de pôr
ao nosso alcance a força de Deus com
o tom materno de Maria, com seu
carinho de Mãe.

Conhecemos de cor o Evangelho da
Missa de hoje, mas o Evangelho é
sempre palavra de Deus, palavra
eficaz, penetrante e queremos
deixar-nos penetrar mais uma vez
por ele. “No sexto mês, o anjo Gabriel
foi enviado por Deus a uma cidade
da Galileia, chamada Nazaré, a uma
virgem, prometida em casamento a
um homem chamado José. Ele era
descendente de Davi e o nome da
Virgem era Maria. O anjo entrou
onde ela estava e disse: "Alegra-te,
cheia de graça, o Senhor está
contigo!"” (Lc 1, 26-28). Rezamos



estas palavras tantas vezes todos os
dias: “Ave, gratia plena”. O anjo a
princípio não a chama de Maria, mas
lhe dá como nome próprio sua
condição de cheia de graça. Chama-a
assim, cheia de graça, o que de
acordo com os especialistas significa
algo como totalmente transformada
pela graça.

“Fiat mihi secundum verbum
tuum” (Lc 1, 36). A Virgem responde
com estas palavras, que dizemos
todos os dias, à proposta do anjo.
Queremos repeti-las hoje, Mãe nossa,
com a convicção de que tudo o que
Deus quer para nós é para nosso
bem, mesmo que, às vezes, não o
entendamos. Tenhamos a alegria e a
segurança de estar sempre nas mãos
de Deus, protegidos por ele, guiados
por sua providência. Nada em nossa
vida é acaso: atrás de tudo está
sempre a vontade do Senhor, que
quer o melhor para nós.



“Ó Mãe, Mãe! Com essa tua palavra –
‘fiat’ – nos tornaste irmãos de Deus e
herdeiros da sua glória. - Bendita
sejas! (Caminho, n. 512). Ao dizermos
“faça-se” nas coisas de cada dia, tanto
nas grandes quanto nas pequenas,
nos tornamos cada vez mais irmãos
de Deus, herdeiros de sua glória, com
uma graça que nos chega
precisamente por meio da mediação
materna de Maria.

Na segunda leitura, São Paulo
escreve: “Bendito seja Deus, Pai de
nosso Senhor Jesus Cristo. Ele nos
abençoou com toda a bênção do seu
Espírito em virtude de nossa união
com Cristo, no céu. Em Cristo, ele nos
escolheu, antes da fundação do
mundo, para que sejamos santos e
irrepreensíveis sob o seu olhar, no
amor” (Ef 1,3). Fomos escolhidos
para também sermos imaculados.
Evidentemente, fomos concebidos
com o pecado original, mas, pelo
batismo voltamos a nascer sem



mancha, imaculados. Depois, por
nossa fragilidade, vamos nos
manchando. Ainda assim, sempre
temos o remédio para voltar a ser
imaculados por sua graça, pela força
dos sacramentos, pela confissão, pela
eucaristia, pela oração pela qual o
Senhor sempre nos acolhe. Este é um
motivo de grande esperança na vida
espiritual e no trabalho apostólico.
Por mais que notemos as
dificuldades externas ou internas,
pessoais ou do ambiente, podemos
nos sentir imaculados, apesar de
nossas manchas, porque Deus nos
purifica constantemente cada vez
que recorremos a Ele.

O Senhor nos escolheu antes da
criação do mundo. Nossa vocação, o
plano de Deus para nós, é tão eterno
quanto o próprio Deus: Ele já pensou
em cada um de nós para que
fôssemos santos e sem mancha em
sua presença. E, como recorda São
Paulo, escolheu-nos em Cristo. Estas



palavras são também importantes,
porque toda a nossa vida é um viver
em Cristo: tem que ser, queremos
que seja um viver em Cristo. Nosso
Padre nos dizia tantas vezes que
temos que ir procurando sempre a
união com o Senhor para
permanecermos firmes: diante das
dificuldades, diante do trabalho,
diante dos nossos próprios defeitos.
Para estar firmes, para não nos
desalentar, para sentir a segurança
na chamada que recebemos de Deus,
procuremos a união com Jesus Cristo.
E é precisamente Maria que nos guia
rumo a Ele, que nos ajuda a nos
identificarmos com ele a todo
momento, de modo que possamos ser
aquele ipse Christus que nosso Padre
pregava.

A ideia do alter Christus é mais ou
menos compreensível e comum.
Porém, esse ipse Christus,
enormemente original, mas
enormemente profundo, é



certamente muito mais: não se trata
apenas de nos identificarmos com
Ele por meio da imitação, mas de
vivermos nele, de sermos Ele de
alguma forma, sem deixarmos de ser
nós mesmos. É o grande mistério de
nossa filiação divina, de nossa
participação na vida de Deus, que
Cristo nos deu no Espírito Santo, para
que sejamos santos e sem mancha,
imaculados em sua presença. Hoje
especialmente, ao ouvir novamente
esta palavra, “imaculados”, nosso
olhar vai para a Santíssima Virgem,
para que ela nos ajude, para que nos
pareçamos com ela também nisto,
ser imaculados.

É preciso de fato ter audácia para
pretender ser imaculados. Podemos,
porém, sê-lo cada vez que nos
levantamos, cada vez que nos
purificamos. Devemos, por isso,
muito agradecimento ao Senhor pela
penitência, pela confissão, por seu
amor e sua misericórdia, que nos



perdoa, que nos levanta deste modo
visível, no sacramento e sempre que
nos levantamos nós com a alma para
lhe pedir perdão.

Santos, imaculados..., em sua
presença: a presença de Deus é outro
grande tema de nossa vida, algo que
deve caracterizar nosso caminhar
por este mundo. Viver na presença
de Deus: isso é ter vida sobrenatural.
Vem-nos logo à memória esse outro
ponto de Caminho: “Tem presença de
Deus e terás vida
sobrenatural” (Caminho, n. 278). A
presença de Deus e a vida
sobrenatural são duas coisas muito
unidas, porque não se trata de uma
presença de Deus qualquer, e sim de
um ato de fé profundo no qual “Deus
nobiscum”, e então: “quis contra
nos?” (Rm 8,31). E quem melhor,
quem com mais profundidade e mais
verdade do que a Virgem Maria pode
dizer “Deus nobiscum”. Vamos, pois,
pedir-lhe agora: Mãe nossa



Imaculada, ajuda-nos a ter fé na
presença do Senhor em cada um de
nós. Que esta realidade nos encha de
serenidade e alegria, pois Ele nos dá
a graça para afastarmos o medo e a
tristeza.

Ele nos escolheu em Cristo, antes da
criação do mundo, para que
fôssemos santos e sem mancha, em
sua presença... pelo amor. O amor:
sabemos bem que a santidade é a
plenitude da caridade, que é também
a plenitude da força do Espírito
Santo em nossas almas; e é daí que
deve sair sempre a força para o
trabalho, para a obra apostólica, para
toda nossa vida. A santidade como
plenitude da caridade deve,
especialmente, levar-nos à unidade.
Como diziam conhecidas palavras de
São Cipriano, já tão antigas: “A
caridade é vínculo de fraternidade,
fundamento de paz, vigor e firmeza
de unidade; é maior do que a fé e a
esperança, sobrepuja as obras boas e



os martírios, e, sendo eterna, sempre
permanecerá conosco nos reinos
celestiais” (São Cipriano, De bono
patientiae, n.15: PL 4, 631 C).

O laço que une os irmãos: e esse
amor, essa caridade, é inseparável do
amor a Deus. De certa forma é a
mesma coisa, embora em direções
diferentes, é a mesma virtude. O laço
que une os irmãos: as mães se
alegram quando veem os irmãos,
seus filhos, unidos, que se amam, que
se ajudam, que andam juntos.
Podemos pensar que a Virgem Maria
se alegra quando nos vê unidos,
quando vê que nos amamos. E, ao
mesmo tempo, ela nos proporciona
esta realidade de estarmos unidos, de
vivermos a fraternidade, esta
fraternidade que, por sua própria
natureza, visa sempre um
transbordar em zelo apostólico.

Que a Virgem Santíssima, Mãe, nos
conceda o ar de família, é o que



pedimos. Que ela nos proteja
também no sentido de que a Obra
seja, como nosso Padre queria, uma
pequena família, mesmo que esteja
estendida por todo o mundo.
Recordareis que nosso Padre dizia
que, mesmo estando espalhados pelo
mundo, podemos ser uma pequena
família, precisamente pelo amor,
pelo carinho, pela unidade. O Senhor
nos concede isso pela Virgem, pela
Mãe, pois é a Mãe que dá unidade.

A ausência total de pecado em Maria
a levou ao desejo de servir. A
primeira coisa em que pensa depois
do fiat, quando o próprio Deus
encarnado está em suas entranhas, é
ir visitar Isabel O anjo havia dito que
ela estava esperando um filho. E
como Nossa Senhora sabe que Isabel
é idosa, compreende que ela
precisará de ajuda. Ajude-nos, Mãe
nossa, a ter a atitude que leva a
descobrir as necessidades dos outros,



manifestação imediata de teu ser
Imaculada.

Por ocasião da festa de São
José(19/03/2025)

Igreja prelatícia de Santa Maria da
Paz, Roma

Hoje, na festa de São José, a liturgia
nos oferece vários textos, como é
habitual. A segunda leitura, em
particular, da Carta de São Paulo aos
Romanos, aplica a São José a figura
de Abraão, aquele que, esperando
contra toda esperança, acreditou que
se tornaria pai de muitos povos, e
isso lhe foi creditado como justiça (cf.
Rm 4,16-22). Trata-se da conexão
entre a fé e a esperança que hoje
somos convidados a contemplar
também na vida de São José: uma fé
unida a uma esperança firme que
nasce da confiança no poder, no
amor e nos planos de Deus, mesmo
quando esses planos excedem



completamente nossa capacidade de
compreendê-los.

Em São José vemos um homem que
acredita, que confia, que acolhe com
fé o imenso mistério da encarnação.
Vemos que aceita um plano que
rompe os planos humanos mais
naturais, inclusive aqueles que
certamente havia concebido em seu
coração. Vemos que parte para o
Egito quase sem preparação,
confiando apenas na palavra de
Deus. E o vemos sempre assim:
obediente, silencioso, fiel. De um
modo especial, o contemplamos ao
lado de Nossa Senhora, anos mais
tarde, quando o Menino fica no
Templo e ambos recebem de Jesus
uma resposta que é verdadeiramente
desconcertante. Já meditamos muitas
vezes sobre isso: apesar de quem eles
eram, Nossa Senhora e São José não
compreenderam totalmente o
Senhor. O próprio Evangelho nos diz
isso. E, no entanto, essa fé os impelia



a aceitar sempre a vontade de Deus,
a querer o que Deus quer. Era uma fé
viva, operante, inteligente. Uma fé
que agia pela caridade. Uma fé que
também se manifestava como raiz de
uma obediência pronta, delicada e
total aos planos de Deus.

A própria fé já é uma forma de
obediência: é a obediência da fé, a
entrega da inteligência e do coração
a Deus. Por isso, hoje podemos pedir
ao Senhor, pela intercessão de São
José, unido à Santíssima Virgem, que
nos conceda uma fé assim tão
grande. Uma fé que nos faça viver
convencidos do seu amor, porque
esse é, no fundo, o grande tema da
nossa fé: acreditar no seu amor fiel e
eterno.

Esse amor que nos leva a aceitar os
seus planos e exigências, mesmo
quando não os compreendemos
totalmente. Hoje, Senhor, pedimos
especialmente a fé de São José. É um



pedido ousado, sabemos disso. Mas,
pelo menos, desejamos nos
aproximar dessa fé, e que ela nos
conduza também a uma grande
esperança. Que saibamos esperar
contra toda a esperança, como
Abraão, como São José.
Concretamente, a esperança da
santidade. A esperança de cumprir a
Vossa vontade, Senhor, apesar da
experiência da nossa fraqueza. Que
essa esperança esteja enraizada
numa fé renovada, maior, colocada
não nas nossas forças, mas no Vosso
poder e no Vosso amor por nós. E a
partir daí, que possamos viver
abertos à Vossa vontade, abertos com
docilidade, com humildade, com
confiança. Abertos, em suma, a
obedecer com alegria o seu plano de
amor.

Com uma obediência livre, com
grande liberdade de espírito e um
coração que acolhe o que Vós
desejais, Senhor. Dessa forma, não



hesitaremos em obedecer com
alegria. Mesmo quando os Vossos
planos nos parecerem difíceis,
humanamente incompreensíveis,
como aconteceu a São José. Em certa
ocasião, o Papa Francisco dizia que
“José não hesitou em obedecer, sem
se questionar sobre as dificuldades
que encontraria. E ele levantou-se de
noite, tomou o menino e sua mãe e
partiu para o Egito” (Patris Corde, n.
3): um plano verdadeiramente
surpreendente... e, no entanto, José
não hesitou.

Hoje, por intercessão de São José,
pedimos que saibamos obedecer sem
hesitar. Que seja não apenas de
forma externa ou por dever, mas
com liberdade interior. Que
obedeçamos porque queremos de
verdade, porque assumimos como
nosso o que foi pedido e porque
acreditamos, com fé firme, que o que
o Senhor nos pede é sempre o



melhor para nós, fruto do seu amor
fiel.

Esperança nos céus

Nosso Padre nos dizia que éramos a
sua esperança, pois a Obra está em
nossas mãos, e temos certeza de que,
lá do Céu, ele continua nos ajudando,
continua nos impulsionando.
Queremos viver com essa esperança
que, como escreve São Paulo aos
colossenses, está nos céus (cf. Cl 1,5).
Não em nossas forças, não em nossas
capacidades, mas em Vós, Senhor, em
Vosso amor, em Vossa fidelidade.
Confiamos que não nos deixais
sozinhos, que sempre poderemos
contar com Vossa ajuda e que
seremos fiéis... se quisermos sê-lo.
Senhor, hoje renovamos esse desejo:
queremos ser fiéis. E sabemos que, se
quisermos, seremos, pois sua graça
nunca nos faltará. Por isso podemos
viver com segurança, com uma
esperança certa, não baseada em



nossas forças, mas no poder de Deus,
em seu amor. Uma esperança que é
também segurança. E isso pedimos
hoje, Senhor: que você nos conceda,
como a nosso Padre, a segurança do
impossível. Porque o impossível que
queremos viver e alcançar é, antes
de tudo, a nossa própria santidade.

Diante da experiência de nossa
própria fraqueza, temos que estar
convencidos de que a santidade não
é uma utopia. Não é uma meta
inatingível nem um ideal abstrato. A
santidade é o chamado de Deus para
cada um de nós. É o seu plano para a
nossa vida. E Ele, que nos chama, nos
dá também todos os meios
necessários para a alcançar, toda a
força, mesmo em meio às nossas
fragilidades. Esta é a certeza do
impossível: acreditar que, com Deus,
podemos nos tornar santos.

Lembremos as palavras de nosso
Padre, que descrevia São José como o



homem do sorriso permanente e do
encolhimento de ombros. Não se
tratava de um gesto de indiferença,
mas de abandono confiante:
aconteça o que acontecer, contamos
com a ajuda de Deus. Por isso,
também queremos viver com um
sorriso permanente diante das
dificuldades, com essa esperança que
é fonte de alegria. A esperança cristã
de que fala São Paulo: “Alegres na
esperança” (Rom 12,12). Uma
esperança depositada no Senhor, não
em nossas próprias forças. Porque a
esperança nasce da fé e está
inseparavelmente unida a ela.

O Evangelho fala pouco de São José.
Mostra-nos a sua fé, a sua docilidade
aos planos de Deus. E podemos
imaginar, sem medo de errar, como
ele se relacionaria com o Senhor,
com quanto amor cuidaria de Jesus
em sua infância. Também queremos
tratar Cristo assim: com todo o
carinho de que somos capazes. E



sabemos que nos relacionamos com
Ele e o amamos também quando nos
relacionamos com os outros e os
amamos. Por isso, hoje Vos pedimos,
Senhor, que com a fé e a esperança
aumente também em nós a caridade.
Que saibamos amar
verdadeiramente, com um amor que
se traduza em espírito de serviço, em
uma disposição habitual de pensar
nos outros, de tornar sua vida mais
agradável, de rezar por eles, de
considerar como nosso tudo o que os
afeta.

Renovar nossa entrega

A fé de São José é uma fé que se
traduz em fidelidade. O Evangelho de
hoje resume assim: “José fez o que o
anjo do Senhor lhe havia
mandado” (Mt 1,24). Uma fé que se
converte em obediência, em
docilidade, em uma fidelidade
perseverante. E é isso que queremos
renovar hoje, Senhor: nossa entrega.



Que essa renovação não seja apenas
uma lembrança, mas um ato real.
Que nossa entrega seja
verdadeiramente nova hoje. Que a
ofereçamos com amor renovado,
com o desejo sincero de sermos fiéis
a Vós, como São José: sempre, em
tudo, com alegria.

E como podemos renovar a nossa
entrega? Em primeiro lugar,
convencidos de que é possível torná-
la nova. Que é possível não viver por
inércia, mas com um nunc coepi, um
“agora começo”. Renovar a entrega é
renovar o amor, é renovar a luta e,
com isso, também a fé e a esperança.
Porque podemos renovar a
convicção de que o Senhor quer que
façamos a Obra e nos dá os meios
para isso. Ele nos dá a graça para
sermos santos, para sermos muito
eficazes em nosso dia a dia, na nossa
vida, nas pequenas coisas, que se
tornam grandes quando são vividas
por amor. A fidelidade se renova, e



essa renovação é fidelidade à
vocação; portanto, é fidelidade a
Jesus Cristo, porque nisso consiste
tudo.

Não lutamos apenas para ser fiéis a
uma ideia – embora isso também
aconteça –, mas principalmente para
ser fiéis a uma pessoa, a Jesus Cristo.
Queremos ser fiéis a Vós, Senhor. E
hoje desejamos renovar
especialmente essa fidelidade. Isso
implica ser fiéis ao caminho, à
vocação recebida. No entanto, essa
fidelidade não se dirige a conceitos
abstratos, mas ao Senhor. Por isso,
queremos fazer nossas as palavras
de São Paulo aos romanos: “Quer
vivamos, quer morramos,
pertencemos ao Senhor” (Rom
14,8-9). Queremos que tudo o que é
nosso seja de Deus: nosso trabalho,
nosso descanso, nossas diversões,
nossas ilusões, nossas dores e nossos
sofrimentos... tudo. Porque tudo
pode ser do Senhor. E porque o



Senhor quer que tudo seja seu, já que
somos seus, e queremos ser ipse
Christus, o próprio Cristo.

E somos fiéis, e seremos cada vez
mais, se renovarmos nossa entrega
com a graça de Deus, que nunca nos
falta nem faltará. Toda a força para
cumprir este desejo sincero de
fidelidade renovada está,
logicamente, onde deve estar: no
próprio Senhor. Por isso, na
Eucaristia, nesse momento central de
cada dia, em que vivemos uma união
íntima e real com Cristo — uma
identificação física com o Senhor —,
é aí que encontramos toda a nossa
força. E aí também que vivemos
aquele Ite ad Ioseph, “Vá até José”.

Hoje podemos pedir a São José que
nos ajude a ser almas eucarísticas,
que nos ensine a ficar bem dentro do
sacrário, para encontrarmos ali a
força para sermos fiéis. A força
diária para renovar nossa fidelidade,



dia após dia. Para que nossa
renovação seja, de fato, renovar a
fidelidade.

E, logicamente, para nós, ser fiéis ao
Senhor é ser fiéis ao que Ele quer de
nós: ser fiéis ao espírito da Obra e,
portanto, também fiéis ao nosso
Padre. Hoje, naturalmente, é um dia
para tê-lo também muito presente.
Talvez nos venha à memória o
conselho que Paulo VI deu a Dom
Álvaro, quando ele começou sua
missão como Padre: “Sempre que
tiver que resolver um assunto,
coloque-se na presença de Deus e
pergunte-se: nesta situação, o que
meu fundador faria?” (Crónica 1976,
p. 282). Dom Álvaro comentou com
simplicidade que isso era exatamente
o que havia ficado claro para ele
desde o início: fazer as coisas como
nosso Padre faria.

Hoje, festa de São José, podemos
recordar também aquelas palavras



de São Josemaria, numa de suas
homilias: “O nome José significa em
hebreu Deus acrescentará. À vida
santa dos que cumprem a sua
vontade, Deus acrescenta dimensões
inesperadas: o que a torna
importante, o que dá valor a tudo - o
divino” (É Cristo que passa, n. 40).
Nas coisas mais simples – em nosso
trabalho, em nossa oração – tocamos
o mundo inteiro, alcançamos
horizontes imensos. A grandeza das
nossas obras vem do Senhor. Ele nos
concede essa grandeza. E quando
colocamos em Vossas mãos, Senhor,
até mesmo a menor coisa, ela alcança
os confins do mundo, todas as
regiões, todas as tarefas. Mesmo nas
tarefas que nos parecem — e
humanamente talvez sejam —
pequenas, limitadas no tempo, Vós,
Senhor, podeis fazê-las chegar aos
confins mais remotos, às almas mais
próximas e mais distantes. Fiéis...,
vale a pena. Hoje também é um dia



para cantar interiormente esse
“Fiéis, vale a pena”.

Ao renovarmos nossa fidelidade,
percebemos que vale a pena. Vale a
pena mesmo quando essa pena é o
cansaço do trabalho, a tarefa que
custa, o aspecto que não
compreendemos. Vale a pena, sim,
vale a pena. E como nosso Padre, ao
ouvir aquela canção, repetia
baixinho esse “vale a pena”, como
expressão de uma experiência viva:
tinha valido a pena tanto esforço,
tanto trabalho, tanto sacrifício, para
levar a Obra adiante. Pedimos,
Senhor, pela intercessão de São José,
que fique mais profundamente
gravada em nós esta ideia tão
simples e tão verdadeira de que vale
a pena. Tudo o que temos que fazer,
trabalhar, até mesmo sofrer, para
levar adiante a Obra, vale a pena. Já
temos experiência de que é assim, e
desejamos que essa experiência se



torne mais constante, mais profunda
e, portanto, também mais alegre.

São José, nosso pai e senhor,
padroeiro da Igreja universal... Hoje
é também uma ocasião para rezar
pelo Papa, recordando São José como
padroeiro de toda a Igreja. E
terminamos, como é lógico, unindo
nossa oração a Jesus, Maria e José.
Nosso Padre contava que, ao acordar
pela manhã, a primeira coisa que via
era um quadro dessa trindade da
terra: a Santíssima Virgem com o
Menino e São José. Nós também
queremos que esse despertar diário
— não apenas físico, mas também o
despertar de nossa consciência
diante do trabalho, diante das
circunstâncias — seja, de alguma
forma, um olhar para essa trindade
da terra, que nos conduz diretamente
à Trindade do céu.



HOMILÍAS 

Na festa do Bem-aventurado
Álvaro (11-V-2024)

Basílica de Santo Eugênio, Roma

Este é o administrador fiel e
prudente que o Senhor colocou à
frente dos seus servos (cf. Lc 12,42).
Podemos aplicar estas palavras da
antífona de entrada ao Bem-
aventurado Álvaro, que dedicou a
sua vida a ser, primeiramente, um
apoio firme e, depois, o sucessor de
São Josemaria à frente do Opus Dei.
Ele foi um filho leal da Igreja. Como
escreveu o Papa Francisco por
ocasião de sua beatificação,
“destacava-se especialmente o seu
amor à Igreja, esposa de Cristo, à
qual serviu com um coração
despojado de interesses mundanos,
longe da discórdia, acolhedor para
com todos e buscando sempre o lado
positivo nos demais, o que une, o que

https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.hjbzkp3uzf6l


constrói. Nunca uma queixa ou
crítica, nem sequer nos momentos
especialmente difíceis, quando, como
aprendeu de São Josemaria,
respondia sempre com a oração, o
perdão, a compreensão, a caridade
sincera” (Carta ao prelado do Opus
Dei por ocasião da beatificação de
Álvaro del Portillo, 16/06/2014).
Podemos nos perguntar agora: tenho
essa mesma atitude habitualmente
na minha vida cotidiana, diante das
dificuldades e dos problemas?

Um homem fiel e prudente: assim era
o Bem-aventurado Álvaro!
Recorramos à sua intercessão para
que o Senhor nos torne fiéis e
prudentes. Pedimos-lhe prudência
para sermos, em todos os momentos,
fiéis ao Evangelho diante das
circunstâncias mutáveis do tempo e
do lugar, muitas vezes complicadas.
E a fidelidade, não para apoiar uma
ideia, mas para seguir uma Pessoa:
Jesus Cristo, Nosso Senhor, que abre



horizontes sempre novos na vida de
cada um de nós.

A liturgia da Palavra da celebração
de hoje nos apresenta a figura do
Bom Pastor. No Evangelho de São
João, a figura do pastor é algo muito
concreto: “Eu sou o Bom Pastor [...],
eu dou minha vida pelas ovelhas” (Jo
10,11.15). E, de fato, Jesus dá
verdadeiramente a vida pelas suas
ovelhas, vai em busca daquela que se
desviou e a conduz a águas
tranquilas, como repete o salmo
responsorial (cf. Sl 22). Amar as
pessoas que lhe foram confiadas, da
mesma forma que Cristo as ama, é
uma das características
fundamentais de um bom pastor. Foi
assim que Dom Álvaro viveu ao
longo de toda a sua existência: com
sua atitude acolhedora,
compreensiva e cheia de paz; de uma
paz e alegria que não perdia nem
mesmo diante das dificuldades e dos
problemas.



Como dizia São Josemaria, a alegria
cristã tem “raízes em forma de
cruz” (É Cristo que passa, n. 43); é
alegria “no Senhor” (cf. Fl 4,4): a
alegria que Jesus nos conquistou na
Cruz, e que é capaz não só de se
manter, mas até de crescer diante
das dificuldades e dos sofrimentos
com a força da fé, da esperança e do
amor. Na primeira leitura, ouvimos
as palavras de São Paulo: “Alegro-me
de tudo que já sofri por vós e procuro
completar na minha própria carne o
que falta das tribulações de Cristo,
em solidariedade com o seu corpo,
isto é, a Igreja” (Col 1, 24).
Constatamos isso na vida de Dom
Álvaro, bom pastor de suas filhas e
filhos, que soube transmitir sua
alegria aos outros. Com a graça de
Deus, também nós podemos unir
com alegria à Cruz de Cristo tudo o
que neste momento nos faz sofrer
mais.



Sim, essa alegria no Senhor não só
permanece, mas cresce com as
dificuldades e os sofrimentos, se a
força da fé, da esperança e do amor
atua na alma. A vida de Dom Álvaro
não esteve isenta de contrariedades.
“Estaríamos no caminho errado —
observou recentemente o Papa
Francisco — se pensássemos que os
santos são exceções da humanidade:
uma espécie de círculo restrito de
campeões que vivem além dos
limites da nossa espécie” (Audiência,
13/03/2024). Dom Álvaro soube
apoiar-se, em primeiro lugar, na
graça de Deus, de modo que Deus era
o centro de sua vida. Seu exemplo,
como o de todos os santos, nos ensina
que quem é fiel à vocação que o
Senhor lhe deu se realiza
plenamente e experimenta assim, já
nesta terra, uma felicidade que é a
antecâmara da felicidade do céu.

Neste mês de maio, recorramos
especialmente a Nossa Mãe Santa



Maria, para que nos ajude a crescer
na prudente fidelidade de saber e
querer dar a vida pelos outros, dia
após dia, com tanta alegria.

Assim seja.

Na festa de São Josemaria (26-
VI-2024)

Basílica de Santo Eugênio, Roma

Na festa de hoje, e considerando as
leituras da Missa, podemos
considerar dois aspectos da vida de
São Josemaria que nos mostram
como era a sua relação com Deus: a
filiação divina e a santificação do
trabalho.

Filiação Divina

“Não recebestes um espírito de
escravos, para recairdes no medo”,
afirma São Paulo numa das leituras
que acabamos de ler, “mas



recebestes um espírito de filhos
adotivos, no qual todos nós
clamamos: Abá – ó Pai!” (Rm 8,15).
Pelo Batismo somos filhos de Deus
em Cristo, e isto supõe uma nova
maneira de olhar para Deus,
marcada pelo amor, a confiança e a
simplicidade, que são as atitudes
próprias de um filho com seu pai.

Saber que temos um Pai que nos ama
infinitamente, nos permite ter uma
vida alegre e plena, e também nos
leva a iluminar todas as áreas da
nossa existência, a partir desse amor,
confiança e simplicidade, mesmo em
meio às dificuldades ou quando
vivenciamos nossos defeitos com
mais força. Deus nos ama por quem
somos – seus filhos – e não pelo que
fazemos, pelas nossas realizações. E
ao mesmo tempo, Ele não deixa de
nos amar quando erramos. Como nos
lembra o Papa: Deus “abraça-nos
sempre, sempre, sempre, depois das
nossas quedas, ajudando-nos a



levantar e ficar de pé” (Discurso, 26
de janeiro de 2019). Nossa vida é um
retorno contínuo à casa do Pai, como
o filho pródigo, sabendo que Ele nos
espera de braços abertos.

Por isso, não há nada mais contrário
à nossa condição de filhos de Deus do
que o medo. “Um filho de Deus –
dizia São Josemaria – não tem medo
da vida nem medo da morte, porque
o fundamento da sua vida espiritual
é o sentido da filiação divina: Deus é
meu Pai – pensa – e é o Autor de todo
o bem, é toda a Bondade” (Forja, n.
987).

Isto não significa que não sejamos
afetados pelos golpes que recebemos
ou pelos obstáculos que encontramos
na vida. Quando surge um problema
familiar, uma doença ou um
contratempo financeiro, é normal
que, especialmente no início,
sintamos uma certa vertigem. Algo
semelhante pode acontecer conosco



quando contemplamos a situação do
mundo. Como não recordar na nossa
oração, entre tantas necessidades, a
guerra entre a Ucrânia e a Rússia ou
a difícil situação na Terra Santa?

A fragilidade que sentimos em nossas
vidas e a instabilidade da paz no
mundo podem ser, ao mesmo tempo,
uma ajuda para nossa fortaleza, se
nos movem a refugiar-nos no amor
que nunca falha, naquela rocha que
é muito mais sólida do que as
realidades terrenas podem nos
oferecer. “Refugia-te na filiação
divina: Deus é teu Pai amantíssimo.
Esta é a tua segurança, o
ancoradouro onde lançar a âncora,
aconteça o que acontecer na
superfície deste mar da vida. E
encontrarás alegria, fortaleza,
otimismo… vitória!” (Via Sacra, VII
estação, n. 2).



Santificação do trabalho

Na primeira leitura lembramos outra
passagem que nos fala do plano de
Deus para o mundo. Esta passagem é
a que conta como Deus criou o
homem e “colocou-o no jardim de
Éden, para o cultivar e guardar” (Gn
2,15). É bonito poder considerar
novamente que o trabalho – que
ocupa boa parte do nosso tempo – é
algo maravilhoso. Às vezes, parece
nos arrastar – porque não gostamos
de uma tarefa, ou porque ela se
complica, ou porque estamos
simplesmente cansados. No entanto,
o texto do Gênesis nos lembra que o
trabalho não é uma consequência do
pecado original: desde sua origem, o
homem tem a honra de participar da
construção de um mundo melhor por
meio do seu trabalho. O próprio
Cristo passou a maior parte de sua
vida desempenhando um ofício.
Esses anos de trabalho também
contribuíram para nossa redenção.



Assim, Jesus nos mostra que
qualquer tarefa pode conter um
valor mais profundo do que aparece
humanamente.

São Josemaria costumava repetir que
a grandeza do trabalho depende do
amor com que é feito. Um amor que
se manifesta na atenção aos detalhes,
na vontade de servir aos outros, no
sorriso para todos, no
profissionalismo com que realizamos
nossas tarefas... E tudo isso com o
desejo principal de dar glória a Deus
e de servir aos outros, que também
são filhos do mesmo Deus. “Por isso,
o homem não se deve limitar a fazer
coisas, a construir objetos –
comentava São Josemaria -. O
trabalho nasce do amor, manifesta o
amor, orienta-se para o amor.
Reconhecemos Deus não apenas no
espetáculo da natureza, mas também
na experiência do nosso próprio
trabalho, do nosso esforço. O
trabalho é, assim, oração, ação de



graças, porque nos sabemos
colocados na terra por Deus, amados
por Ele, herdeiros de suas
promessas” (É Cristo que passa, n.
48).

Recorramos à intercessão maternal
de Santa Maria, pedindo-lhe que nos
ajude a saber e sentir que somos
sempre os filhos prediletos de Deus e
a encontrar o seu Filho em nosso
trabalho feito por amor.

Assim seja.

Na festa do Bem-aventurado
Álvaro (11-V-2025)

Basílica de Santo Eugênio, Roma

“Eu mesmo vou procurar minhas
ovelhas e tomar conta delas. Como o
pastor toma conta do rebanho, assim
vou cuidar de minhas ovelhas” (Ez
34, 11). Ouvimos estas palavras do
profeta Ezequiel na primeira leitura,

https://opusdei.org/es/article/homilia-fernando-ocariz-fiesta-beato-alvaro-portillo-2025/
https://opusdei.org/es/article/homilia-fernando-ocariz-fiesta-beato-alvaro-portillo-2025/


que se aplicam bem ao Bem-
aventurado Álvaro del Portillo, cuja
festa hoje celebramos no aniversário
da sua Primeira Comunhão. Ele foi
um pastor que, nas palavras de São
João Paulo II, se destacou pela sua
fidelidade à Sé de Pedro.

Na oração coleta, pedimos ao Senhor
que nos ajude a gastar-nos
humildemente na “missão salvífica
da Igreja”, tal como o fez o Bem-
aventurado Álvaro. Hoje, quando a
Igreja acaba de acolher um novo
sucessor de Pedro, o Papa Leão XIV,
renovamos também a nossa adesão
filial – efetiva e afetiva, como sempre
procuramos viver – ao Santo Padre,
rezando por ele e pelas suas
intenções.

“O amor ao Romano Pontífice –
recordava São Josemaria – há de ser
em nós uma formosa paixão, porque
nele vemos a Cristo” (São Josemaria,
Amar a Igreja, p. 41). O fundador do



Opus Dei transmitiu esta formosa
paixão ao Bem-aventurado Álvaro e
aos seus filhos, que todos os dias
rezam pelo Papa, pedindo a Deus que
o guarde, anime, faça feliz, e que lhe
dê segurança e fortaleza nas
tempestades que, por vezes, a barca
de Pedro tem de enfrentar.

No Evangelho, Jesus menciona uma
característica própria do bom pastor:
é alguém que “dá a vida pelas suas
ovelhas” (Jo 10, 11). D. Álvaro deu a
vida pela Obra, sabendo que assim
servia a Igreja, pois a única razão de
ser do Opus Dei tem sido e será
sempre “servir a Igreja, como Ela
quer ser servida” (São Josemaria,
Carta 8, n. 1).

Como descreveu o Papa Francisco, D.
Álvaro exerceu esse serviço “com um
coração despojado de interesses
mundanos, longe da discórdia,
acolhedor para com todos e
buscando sempre o lado positivo nos



demais, o que une, o que constrói.
Nunca uma queixa ou crítica, nem
sequer nos momentos especialmente
difíceis” (Francisco, Carta por ocasião
da beatificação de D. Álvaro). Nós
também somos chamados a viver
assim. Cada um no seu lugar: em
casa, no trabalho, entre os amigos…
Todos esses âmbitos estão unidos
pelo desejo de servir o Senhor e as
pessoas que estão à nossa volta.
Como recordava o próprio D. Álvaro,
“o melhor serviço” que podemos
prestar à Igreja é “o esforço por
sermos santos” (Bem-aventurado
Álvaro, Carta, 30/09/1975, n. 62).
Quando procuramos santificar o
trabalho bem feito, com o desejo de
dar glória a Deus e aproximar as
almas de Cristo, estamos servindo a
Igreja como ela quer ser servida.

Os santos experimentaram em
primeira mão a frase que repetimos
no Salmo responsorial: a quem tem
Deus como pastor, nada falta (cf. Sl

https://opusdei.org/pt-br/article/27-setembro-carta-do-papa-francisco/
https://opusdei.org/pt-br/article/27-setembro-carta-do-papa-francisco/


22, 1). Quem decide seguir o Senhor
sabe que Ele o guiará em todos os
momentos. Neste sentido, a
fidelidade de D. Álvaro não foi fruto
da inércia, mas do desejo de dizer
que sim a Deus em cada
circunstância, pois sentia que não
havia maior alegria do que viver
unicamente para o Senhor e, com
Ele, servir os outros. Entendia a
fidelidade como um compromisso de
amor, e o amor a Deus era o sentido
último da sua liberdade. Podemos
perguntar-nos se o que inspira cada
uma das nossas ações é também o
amor ao Senhor.

Ter Deus como pastor não significa
que Ele nos poupe às dificuldades da
vida. Mas, como também diz o
salmista: “mesmo que eu passe pelo
vale tenebroso, nenhum mal eu
temerei. Estais comigo com bastão e
com cajado, eles me dão a
segurança” (Sl 22,4). Nessas
circunstâncias, Deus nunca deixa de



estar ao nosso lado. “Se contássemos
apenas com as nossas pobres forças –
dizia D. Álvaro – teríamos motivo
para considerar este ideal como uma
utopia irrealizável: não somos super-
homens, nem estamos acima das
limitações humanas. Mas – se
quisermos – a fortaleza de Deus atua
através da nossa fraqueza” (Bem-
aventurado Álvaro, Homilia,
07/09/1991).

A nossa Mãe, Maria, é modelo de
fidelidade a Deus. Pedimos-lhe para
sabermos seguir o exemplo de vida
do Bem-aventurado Álvaro, e
colocamos nas suas mãos a nossa
oração filial pelo Papa Leão XIV.

Nafesta de SãoJosemaría (26-
VI-2025)

Basílica de Santo Eugênio, Roma

Acabamos de ouvir no Evangelho
que “ Jesus estava na margem do

https://opusdei.org/es/article/homilia-prelado-fiesta-san-josemaria-sed-de-dios/
https://opusdei.org/es/article/homilia-prelado-fiesta-san-josemaria-sed-de-dios/


lago de Genesaré. A multidão
apertava-se ao seu redor para ouvir a
palavra de Deus” (Lc 5,1). Estavam à
beira do lago, e Cristo decidiu subir a
uma barca e afastar-se um pouco da
terra firme. O Senhor conhecia
perfeitamente o coração daquelas
pessoas; sabia que todas, de uma
forma ou de outra, precisavam de
seus ensinamentos para iluminar
suas vidas.

Preencher o coração

São Josemaria, ao meditar sobre este
trecho, comentava que o que
aconteceu há dois mil anos continua
acontecendo sempre: todos “andam
desejosos de ouvir a palavra de Deus,
embora o dissimulem
exteriormente”; todos, embora
muitas vezes não tenham palavras
nem forças para expressar esse
desejo, “sentem fome de saciar sua
inquietação com os ensinamentos do
Senhor” (Amigos de Deus, n. 260 e



ss.). Esta sede de infinito manifesta-
se de muitas maneiras, embora nem
todas as formas de saciá-la deixem o
coração satisfeito. Talvez tenhamos a
experiência de ter perdido tempo
aspirando a uma felicidade
construída apenas sobre bens
materiais, sucesso ou conforto.
Sabemos, porém, que só Deus dá
sentido a todas as realidades e
satisfaz os desejos do nosso coração.

Inúmeras pessoas, ao descobrirem a
vida cristã, encontraram a alegria
mais profunda. Também por isso, a
cena que o Evangelho nos narra não
pertence apenas ao passado. Todos
nós carregamos na alma desejos
profundos que só o Senhor pode
saciar. Podemos pedir a Deus que
nos torne capazes de reconhecer as
saudades do seu rosto, esses sinais da
sede de Cristo também nos outros. E
que saibamos transmitir sua
verdadeira imagem àqueles que nos
rodeiam: a imagem desse Cristo que



se afasta um pouco da margem para
que todos, mesmo os mais distantes,
possam vê-lo e ouvi-lo.

Apostolado e filiação divina

No final desta passagem do
Evangelho, Jesus convida Pedro,
Tiago e João a segui-lo. É
impressionante pensar que, apenas
alguns anos depois, seu zelo
apostólico levou a Boa Nova a muitos
lugares importantes da época,
incluindo a própria Roma. Os
primeiros cristãos, apesar de
sofrerem perseguições e
incompreensões, sabiam que o
mundo lhes pertencia. “Este é o
espírito missionário que deve nos
animar”, comenta o papa Leão XIV,
“sem nos fecharmos no nosso
pequeno grupo nem nos sentirmos
superiores ao mundo; somos
chamados a oferecer a todos o amor
de Deus, para que se realize aquela
unidade que não anula as diferenças,



mas valoriza a história pessoal de
cada um e a cultura social e religiosa
de cada povo” (Leão XIV, Homilia,
18/05/2025).

São Paulo, na segunda leitura,
expressa com clareza a convicção
que enchia de confiança os primeiros
cristãos: “E, se somos filhos, somos
também herdeiros” (Rom 8,17). De
fato, este mundo é parte de nossa
herança. Na primeira leitura, diz-se
que Deus colocou o homem no
mundo “para o cultivar e
guardar” (Gn 2,15). Este mundo é
nosso: é o nosso lar e a nossa tarefa.

Por isso, sabendo que somos filhos de
Deus, não podemos caminhar por
esta vida como estrangeiros em terra
alheia, nem percorrer as nossas ruas
com a atitude de quem pisa território
desconhecido. O mundo é nosso,
porque é do nosso Pai Deus. Somos
chamados a amar este mundo, não
outro mundo hipotético em que



talvez pensemos que estaríamos
mais à vontade. Ao nosso lado, talvez
tenhamos pessoas que nos são de
certa forma desconhecidas, porque
não conseguimos dar-lhes a atenção
que merecem. Esse pode ser o
primeiro âmbito em que podemos
voltar a dirigir-nos a essas pessoas
como Jesus faria.

Herança de São Josemaria

Quando São Josemaria convidava a
amar o mundo apaixonadamente,
costumava advertir contra aquela
mística do “tomara” que condiciona o
terreno que quer evangelizar,
pensando: “Tomara que as coisas
fossem diferentes”. Podemos pedir
ao Senhor que nos dê a capacidade
de nos entusiasmarmos com a
missão que nos confiou, com o
interesse de um filho que trabalha
nas tarefas de sua própria casa junto
com seus irmãos.



Hoje, voltando o nosso olhar
especialmente para São Josemaria,
podemos seguir o seu exemplo de fé
e audácia para se lançar em
empreendimentos que pareciam
impossíveis, em uma época que, em
muitos aspectos, era muito mais
complicada e difícil do que a nossa.
Deixemo-nos contagiar por essa
confiança, que nos leva a amar este
mundo que recebemos em herança e
a procurar preencher o anseio de
Cristo em tantas pessoas com quem
nos encontramos.

Para isso, como para tudo, apoiamo-
nos muito especialmente na
mediação de nossa Mãe Santa Maria,
que vela com amor e paciência
materna pela felicidade de todos os
seus filhos.

Assim seja.



CARTAS E MENSAGENS

Carta sobre a obediência (10-
II-2024)

Queridíssimos, que Jesus guarde as
minhas filhas e os meus filhos!

1. Há alguns anos, escrevi-lhes uma
carta dedicada à liberdade. Cada
uma e cada um de nós tentamos
meditar sobre ela e aplicá-la na nossa
vida diária. Naquela ocasião,
recordei que somos chamados a
fazer as coisas por amor, não
simplesmente por obrigação.
Queremos seguir o Senhor de perto,
cumprindo Sua vontade, movidos
pelo desejo de corresponder ao Seu
amor. Agora lhes escrevo sobre a
obediência, que à primeira vista
pode parecer uma virtude oposta à
liberdade. No entanto, sabemos
muito bem que, na realidade, a
verdadeira obediência é uma
consequência da liberdade. E que,

https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.owg8l86b9vde
https://opusdei.org/es/article/carta-prelado-opus-dei-obediencia/
https://opusdei.org/es/article/carta-prelado-opus-dei-obediencia/


além disso, ao contrário do que se
poderia esperar de um ponto de vista
meramente humano, a obediência
cristã tem como resultado uma
liberdade cada vez maior.

Há algumas décadas, um grande
intelectual que estudou a fundo as
obras de São Josemaria apontava
uma importante contribuição do
nosso fundador: o fato de que ele
enfatizou de que forma, na vida
cristã, há uma certa prioridade da
liberdade sobre a obediência[1].
Obedecemos porque queremos de
verdade cumprir a vontade de Deus,
porque esse é o desejo mais profundo
da nossa alma. De fato, uma
obediência sem liberdade não é
digna da pessoa humana, nem,
portanto, de um filho ou filha de
Deus.

O amor, como bem sabemos, é muito
mais do que uma inclinação mais ou
menos passageira da sensibilidade. O

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn1


amor pressupõe a disposição de dar
a vida por alguém (cf. Jo 15,13). Por
esse motivo, uma de suas
manifestações mais profundas é
identificar a nossa vontade com a da
pessoa amada: “Quero o que você
quiser, quero porque você quer,
quero como você quiser, quero
quando você quiser...”[2].

2. Muitas vezes teremos considerado,
com maior ou menor atenção, o
plano amoroso de Deus para o
mundo: a criação e a elevação
sobrenatural, por puro amor, para
compartilhar a felicidade da
Trindade com cada homem e mulher,
e para dar-lhes uma existência plena,
que satisfaria todos os anseios de
seus corações. Mas, desde o início, o
pecado também esteve presente no
mundo: o pecado de nossos
primeiros pais, que foi
fundamentalmente uma
desobediência.

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn2


No entanto - não nos cansemos de
contemplar isso também, com
gratidão -, Deus não quis nos
abandonar ao nosso destino. Em uma
decisão do mais livre amor, que não
podemos entender porque está além
da nossa pobre compreensão, enviou
seu Filho Unigênito para nos
devolver a amizade com Ele. Quando
Jesus morre na Cruz por toda a
humanidade - por você e por mim -
Ele entrega sua vida em um ato de
total obediência à vontade de seu
Pai. Liberdade e obediência estão
entrelaçadas na história da Salvação.
As lamentáveis consequências da
desobediência humana são
redimidas pela obediência de Cristo.
Sua graça nos permite viver com a
liberdade dos filhos de Deus.

3. Nestas páginas, desejo convidá-los
a que meditemos juntos sobre alguns
aspectos da virtude da obediência,
tão central nos mistérios de nossa fé
e, ao mesmo tempo, tão presente na



vida de qualquer pessoa. A
necessidade de obedecer é uma
realidade humana, de muitos níveis,
pois existem leis e normas
obrigatórias: desde o conteúdo da lei
natural até as leis da convivência
civil; desde a obediência dos
menores aos pais até a obediência
daqueles que voluntariamente se
comprometeram seriamente com
algo perante outras pessoas ou
instituições. Em um sentido
semelhante, também é considerado
obediência o fato de uma pessoa
seguir sua própria consciência. E em
um sentido ainda mais amplo, pode-
se chamar obediência o seguimento
de certos conselhos espirituais.

Como é fácil de comprovar, já que
estamos totalmente imersos nela, a
cultura atual raramente considera a
obediência como algo positivo: ela é
vista mais como uma necessidade às
vezes inevitável, da qual se tenta
fugir ao máximo possível, porque



parece contrária ao grande valor da
liberdade. Soma-se a isso o fato de
que, em não poucos ambientes, há
uma certa crise de figuras de
autoridade e uma concepção de
dependência como algo negativo:
como uma exceção inevitável à
capacidade de julgar e decidir algo
por si mesmo. Assim, por exemplo, a
maior sensibilidade atual a qualquer
tipo de abuso de poder, embora em si
mesma muito positiva e necessária,
pode às vezes questionar
injustamente todas as formas de
autoridade. Na realidade, acontece
que existe uma espécie de tendência
inata à desobediência, uma herança
do pecado original, aquele momento
em que “o homem, tentado pelo
Diabo, deixou morrer em seu coração
a confiança em seu Criador e,
abusando de sua liberdade,
desobedeceu ao mandamento de
Deus”[3].

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn3


Para compreendermos o valor mais
elevado da obediência e sua conexão
existencial com a liberdade,
precisamos olhar para além dos
níveis necessários de obediência na
sociedade humana e contemplar
Jesus Cristo. É esse outro aspecto de
sua centralidade, que deve ser o
objetivo de nossa vida: que Cristo
reine em nosso coração e dirija toda
a nossa existência.

“Aprendamos com Jesus a viver a
obediência. Ele quis colocar nas
palavras do evangelista essa
maravilhosa biografia que, em latim,
tem apenas três palavras: erat
subditus illis (Lc 2,51). Reparem se a
obediência é necessária para um
filho de Deus. Se o próprio Deus veio
obedecer a duas criaturas, criaturas
perfeitíssimas, mas mesmo assim
criaturas: Santa Maria - mais do que
Ela somente Deus - e São José! E Jesus
obedeceu a eles”[4]. O Filho de Deus
queria ser plenamente homem e,

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn4


como todo bom filho, obedecer a
Maria e José, sabendo que, dessa
forma, estava obedecendo a Deus
Pai. E essa obediência marcou toda a
sua vida na terra, até a obediência da
Cruz (cf. Fil 2,7-8).

Obedecer a Deus

4. Em um sentido absoluto, somente
Deus é digno de obediência, sempre e
em todos os momentos, porque
somente Ele conhece plenamente o
caminho que leva cada um de nós à
felicidade. “Se obedeceres fielmente
à voz do Senhor, teu Deus,
praticando cuidadosamente todos os
seus mandamentos que hoje te
prescrevo, o Senhor, teu Deus, te
elevará acima de todas as nações da
terra” (Dt 28,1), diz Moisés antes de
descrever todas as bênçãos que a
obediência traria ao povo.

De certa forma, toda a revelação
bíblica é uma pedagogia para a



obediência mais inteligente e mais
livre: aquela que nos leva à plena
realização de quem somos, quando
nossa vontade se identifica com a
vontade de Deus, em um sim
incondicional. É por isso que, por
meio dos profetas, e apesar das
muitas traições dos seus, o Senhor
continua a lembrar ao seu povo:
“Escutai minha voz: serei vosso Deus
e vós sereis o meu povo; segui
sempre a senda que vos indicar, a
fim de que sejais felizes” (Jer 7,23).
Nossos pequenos planos são
ampliados quando são integrados aos
Dele; nunca nos saímos tão bem
como quando andamos nos
caminhos de Deus.

O próprio Cristo se mostra a nós
como o filho obediente. Antes de
tudo, obediente a Maria e José, aos
parentes e às autoridades. Mas,
acima de tudo, obediente a Deus Pai.
Jesus se alimenta fazendo a vontade
do Pai: “O meu alimento é fazer a



vontade daquele que me enviou e
realizar a sua obra” (Jo 4,34). Mesmo
nos momentos mais difíceis, o Filho
faz sua a vontade do Pai, apesar da
profunda consciência da dor que isso
vai lhe supor: “Pai, se é de teu
agrado, afasta de mim este cálice!
Não se faça, todavia, a minha
vontade, mas sim a tua” (Lc 22, 42).
São Paulo escreve que Jesus,
“mostrando-se igual aos outros
homens, humilhou-se a si mesmo e
tornou-se obediente até a morte, e
morte de cruz” (Fil 2,6-8).

Mas não é somente a morte de Cristo
em si mesma que nos trouxe a
salvação, mas sua obediência livre e
amorosa ao Pai para se tornar um de
nós e dar sua vida por cada um: “pela
obediência de um só todos se
tornarão justos” (Rom 5,19). Uma
obediência que não se restringe a
momentos ou instâncias específicas,
mas é um modo de agir em todos os



momentos, em uma docilidade “até o
fim” (Jo 13,1).

5. São Pedro responde à autoridade
nacional e religiosa que o proíbe de
pregar Jesus: “É preciso obedecer
antes a Deus do que aos homens” (At
5,29). Mas, comenta Bento XVI, “isto
supõe que conheçamos
verdadeiramente a Deus e que
deveras desejemos obedecer-lhe.
Deus não é um pretexto para a
própria vontade, mas é realmente
Ele quem nos chama e nos convida,
se for necessário, até o martírio. Por
isso, confrontados com esta palavra
que dá início a uma nova história de
liberdade no mundo, oremos
sobretudo para conhecer Deus, para
conhecer humilde e
verdadeiramente Deus e,
conhecendo a Deus, para aprender a
verdadeira obediência que é o
fundamento da liberdade
humana”[5].

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn5


Quem conhece Deus estará nessa
busca contínua com grande
esperança e confiança: d’Ele não
podemos esperar nada além de
bênçãos, mesmo que às vezes sejam
obscuras ou incompreensíveis, ou
que nos façam sofrer. Nesse sentido,
a oração pessoal se expressa também
em uma atitude de obediência:
“Senhor nosso”- rezava São
Josemaria - “aqui nos tens, dispostos
a escutar tudo o que nos quiseres
dizer. Fala-nos; estamos atentos à
Tua voz. Que as Tuas palavras,
caindo na nossa alma, inflamem a
nossa vontade, para que se lance
fervorosamente a obedecer-Te!”[6].

Vontade divina e mediação
humana

6. Deus frequentemente nos
apresenta o que Ele quer para nós de
forma mediada. Em primeiro lugar,
por meio da Igreja, o corpo místico
de Cristo: “A obediência é a decisão

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn6


fundamental de acolher quem está
colocado à nossa frente como sinal
concreto daquele sacramento
universal de salvação que é a
Igreja”[7]. Deus também pode nos
fazer ver sua vontade por meio das
pessoas ao nosso redor, investidas de
maior ou menor autoridade,
dependendo do caso e do contexto.
Saber que Deus pode nos falar por
meio de outras pessoas ou de
acontecimentos mais ou menos
comuns, a convicção de que podemos
escutá-lo ali, gera em nós uma
atitude dócil diante de seus
desígnios, ocultos também nas
palavras de quem nos acompanha
em nosso caminho.

São Josemaria, consciente do caráter
delicado dessa mediação - escutar
Deus, mas através de homens e
mulheres comuns -, aconselhava
uma atitude de humildade, de
sinceridade e de silêncio interior: “Às
vezes, o Senhor sugere o seu querer

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn7


como que em voz baixa, lá no fundo
da consciência; e é necessário
escutarmos atentamente, para
sabermos distinguir essa voz e ser-
lhe fiéis. Muitas vezes fala-nos
através de outros homens, e pode
acontecer que, à vista dos defeitos
dessas pessoas, ou pensando que não
estão bem informadas, que talvez
não tenham entendido todos os
dados do problema, surja como que
um convite para não obedecer. Tudo
isso pode ter um significado divino,
porque Deus não nos impõe uma
obediência cega, mas uma
obediência inteligente, e temos que
sentir a responsabilidade de ajudar
os outros com a luz do nosso
entendimento. Mas sejamos sinceros
conosco: examinemos em cada caso
se nos deixamos conduzir pelo amor
à verdade ou antes pelo egoísmo e
pelo apego aos nossos próprios
critérios”[8].

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn8


7. Por outro lado, devemos ter em
mente que aqueles que ocupam
posições de autoridade em vários
níveis não são chamados para isso
por serem perfeitos. Não recorremos
à autoridade por causa de suas
qualidades: “Que pena se quem
manda não te dá exemplo!… - Mas
porventura lhe obedeces pelas suas
condições pessoais?… Ou será que,
para tua comodidade, traduzes o
“obedite praepositis vestris” -
obedecei aos vossos superiores - de
São Paulo, com uma interpolação tua
que venha a significar… sempre que
o superior tenha virtudes ao meu
gosto?”[9].

Isso também não significa que
aqueles que dão indicações ou
conselhos não possam cometer erros;
eles estão bem cientes disso e, se
necessário, pedirão perdão. A
possibilidade de erro, de uma forma
ou de outra, dependendo da natureza
do assunto e da área em questão,

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn9


sempre pode ser vivenciada com
inteligência e sinceridade, em um
contexto de fé e confiança
sobrenaturais. Também com
humildade, porque é razoável
duvidar, pelo menos um pouco, de
nosso próprio julgamento e dialogar
com confiança com a autoridade
quando nos parecer que houve um
engano.

São Tomás, por sua vez, explica que a
obediência é a virtude que leva a
cumprir a ordem legítima do
superior, na medida em que essa
obediência manifesta a vontade de
Deus[10]. Naturalmente, nem toda
ordem legítima é necessariamente a
melhor possível; no entanto, a
obediência será então o caminho
para a fecundidade, porque às vezes
o Senhor dá mais valor sobrenatural
à humildade e à unidade do que a ter
mais ou menos razão. Daí a
importância de uma visão
sobrenatural, de não permanecer

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn10


meramente em uma avaliação
humana das indicações recebidas.

De qualquer forma, aqueles que têm
autoridade devem ser extremamente
cuidadosos para não impor seus
critérios desnecessariamente e para
evitar que suas indicações ou
conselhos sejam interpretados em si
mesmos como uma expressão clara
da vontade de Deus. Como lhes
escrevi em minha carta de 9 de
janeiro de 2018, “mandar com
respeito às almas é, em primeiro
lugar, respeitar delicadamente a
interioridade das consciências, sem
confundir o governo com o
acompanhamento espiritual. Em
segundo lugar, esse respeito leva a
distinguir o que é mandado daquilo
que são apenas exortações, conselhos
ou sugestões oportunas. E, em
terceiro lugar – mas nem por isso
menos importante – é governar com
tanta confiança nos outros, que se
conte sempre, na medida do possível,



com a opinião das pessoas
interessadas” (n. 13).

Contemplemos, sobretudo, o exemplo
de Cristo: “Jesus obedece, e obedece a
José e a Maria. Deus veio à terra para
obedecer, e para obedecer às
criaturas”[11]. É muito significativo
que, depois de sua resposta aos pais
no templo – “Devo estar nas coisas de
meu Pai” -, Lucas acrescenta que
Jesus “erat subditus illis, estava
sujeito a eles” (cf. Lc 2,49-51). O
seguimento da vontade de Deus, que
devemos buscar sempre e em tudo, é
frequentemente encontrado no
seguimento confiante de algumas
pessoas.

Obediência e liberdade

8. Na história humana, nunca houve
um ato tão profundamente livre
como a entrega do Senhor na cruz
(cf. Jo 10:17-18). “O ápice da sua
liberdade o Senhor viveu-o na cruz,

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn11


como vértice do amor. Quando no
Calvário lhe gritavam: ‘Se és o Filho
de Deus, desce da cruz’, ele
demonstrou a sua liberdade de Filho
exatamente permanecendo naquele
patíbulo para cumprir
completamente a vontade
misericordiosa do Pai”[12].

A Cruz, escrevia São Josemaria, “não
é a pena, nem o desgosto, nem a
amargura… É o madeiro santo onde
triunfa Jesus Cristo…, e onde
triunfamos nós, quando recebemos
com alegria e generosamente o que
Ele nos envia”[13]. A Cruz nos mostra
claramente o que mencionei no
início desta carta: que a liberdade e a
obediência não são opostas uma à
outra, porque, de fato, pode-se
obedecer por amor, e só se pode
amar em liberdade. Mais
especificamente, a obediência cristã
não apenas não é contrária à
liberdade, mas é um exercício de
liberdade. “Sou muito amigo da

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn12
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn13


liberdade, e, precisamente por isso,
amo tanto essa virtude cristã”[14],
escrevia também nosso Padre,
referindo-se à obediência.

É sempre possível fazer o que se deve
fazer “porque quero de verdade”:
por amor. E quando é por amor a
Deus, esse “porque quero de
verdade” é “a razão mais
sobrenatural”, como também dizia
São Josemaria. Por isso, não há “nada
mais falso do que opor a liberdade à
entrega de si, porque essa entrega
surge como consequência da
liberdade”[15].

9. “Ama e faz o que quiseres”[16]: a
famosa afirmação de Santo
Agostinho significa, como ele mesmo
escreveu, que quem faz o bem por
caridade não o faz por mera
necessidade ou obrigação, pois “a
liberdade pertence à
caridade” (libertas est caritatis)[17].
Por isso, é compreensível que a lei de

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn14
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn15
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn16
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn17


Cristo seja “a lei perfeita da
liberdade” (Tg 1,25), pois ela se
resume, “é recapitulada”, no amor
(cf. Rom 13,8-9).

Em tudo podemos agir livremente,
como Cristo, fazendo nosso o que nos
dizem, por amor. Nesse sentido, “ao
obedecer, devemos escutar, porque
não somos instrumentos inertes ou
passivos, sem responsabilidade ou
pensamento. E depois, com
originalidade, com iniciativa, com
espontaneidade, colocar todas as
energias da inteligência e da vontade
naquilo que é ordenado, para
realizar tudo o que é ordenado e
somente o que se manda. Outra coisa
seria anárquica. A obediência na
Obra favorece o desenvolvimento de
todos os seus valores individuais e
faz com que, sem perder sua
personalidade, vocês vivam, cresçam
e adquiram uma maior maturidade,
sendo a mesma pessoa aos dois anos
e aos oitenta e dois”[18]. Essa

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn18


iniciativa, logicamente, não se limita
às ocasiões em que é necessário
obedecer, pois sempre podemos
sugerir, propor e contribuir com
criatividade onde estivermos, sem
esperar receber indicações, e sempre
em união com quem tem autoridade.

São Basílio Magno, explicava que o
próprio dos filhos é obedecer por
amor: “Ou nos afastamos do mal por
medo da punição e estamos na
disposição de um escravo, ou
buscamos o incentivo da recompensa
e nos assemelhamos a mercenários,
ou finalmente obedecemos pelo
próprio bem do amor daquele que
manda (...) e então estamos na
disposição de filhos”[19]. Obedecer
por amor não é uma forma de
voluntarismo que dispensa a
inteligência; obedecer por amor
significa colocar em ação todas as
potências da alma, utilizar o melhor
da inteligência que, raciocinando,

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn19


busca o bem, e o melhor da vontade,
que deseja realizá-lo.

De fato, sem inteligência e sem
liberdade - sobretudo sem liberdade
interior - não é possível uma
obediência plenamente humana. E,
menos ainda, uma obediência como
a de Jesus. “Não concebo - dizia o
nosso Padre - que possa haver uma
obediência verdadeiramente cristã,
se essa obediência não for voluntária
e responsável. Os filhos de Deus não
são pedras ou cadáveres: são seres
inteligentes e livres e elevados todos
à mesma ordem sobrenatural”[20].

10. Mas podemos nos perguntar: é
possível obedecer sem entender, ou
mesmo tendo uma opinião diferente
sobre um assunto? É claro que sim; e
então também - talvez ainda mais -
isso pode ser feito por amor e,
portanto, livremente. Aqui, muitas
vezes, juntamente com a caridade, a
fé entrará em ação: obedeço sem

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn20


entender ou sem ver as coisas da
mesma forma, quando aceito que a
indicação me vem de pessoas
prudentes, que podem julgar melhor
do que eu mesmo; ou quando aceito
que, depois de pesar as coisas, uma
decisão deve ser tomada, e que cabe
a outra pessoa tomá-la. Quando
vemos a graça do Espírito Santo
nesse julgamento e em nossa
disposição de aceitá-lo, a obediência
se manifesta como um ato de fé.

Como afirma São Tomás, seguindo
nesse ponto Aristóteles, a vontade é a
faculdade que dirige adequadamente
a pessoa[21], embora precise do
entendimento para apresentar-lhe os
objetos de escolha. Do coração sai
tudo o que é bom e tudo o que é mau
(cfr. Lc 6,45): pode-se decidir não
querer entender, ou não querer
dialogar para entender melhor uma
questão. A vontade - como mostra a
experiência - pode dominar a
inteligência de tal forma que pode

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn21


até forçá-la a negar algo
objetivamente evidente. Mas a
vontade livre também pode levá-la a
enveredar por novos caminhos, sem
ter compreendido tudo em um
determinado momento.

Se, diante das dificuldades e dos
sofrimentos, nos encontramos
desorientados, sem entender, ajuda-
nos contemplar Jesus que, em sua
natureza humana, também quis
passar por esse sofrimento: ao rezar
“Meu Deus, meu Deus, por que me
abandonaste”? (Mt 27,46), Ele
cumpre as palavras proféticas do
Salmo 22. Sua resposta, vibrante de
liberdade em meio à dor, também se
inspira nos salmos: “Pai, nas tuas
mãos entrego o meu espírito” (Lc
23,46, cf. Sl 31,6). A obediência de
Jesus repara a desobediência de Adão
(cf. Rom 5:19); toda a sua vida e
morte é obediência a Deus Pai e a
causa de nossa salvação (cf. Fl
2,6-11).



Obediência e confiança

11. A obediência e a confiança
também se exigem mutuamente, na
medida em que, quando são
genuínas, passa-se naturalmente de
uma para a outra: quando há
confiança, consultar o julgamento de
outra pessoa e, se necessário, torná-
lo próprio, é geralmente uma
manifestação normal do desejo de
escolher o que é melhor. Por outro
lado, quando a confiança é
enfraquecida, a obediência corre o
risco de se tornar puramente
externa, formal e distante. É por isso
que um clima de afeto e
benevolência é essencial para
facilitar a obediência saudável. Que
as pessoas se sintam amadas e não
controladas, que sejam efetivamente
ouvidas, que sintam que suas
opiniões são valorizadas: todas essas
atitudes aumentam a liberdade e, ao
mesmo tempo, a obediência.



São Josemaria apontava que a
confiança é a chave para a
construção de uma amizade entre
pais e filhos: “Em contrapartida, se
não têm liberdade, se veem que não
confiam neles, sempre se sentirão
com vontade de enganar”[22].
Quando não há confiança, as
distâncias são rapidamente criadas e
a transparência é facilmente perdida,
porque a intimidade é uma área
delicada que precisa de um ambiente
seguro para se desenvolver. Tentar
garantir uma obediência meramente
externa, sem uma comunhão de
vontades, é como construir uma casa
sobre a areia (cf Mt 7,26).

Na missão de criar um clima de
confiança, aqueles que ocupam uma
posição de autoridade na família ou
em um grupo têm uma
responsabilidade maior. De fato, seu
primeiro ato de serviço pode
consistir em promover ativamente
esse espaço de confiança com todos,

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn22


enquanto, ao mesmo tempo, busca a
vontade de Deus para si mesmo e
para sua missão. Dessa forma, ao se
apoiarem uns nos outros, eles
buscarão e encontrarão a vontade de
Deus para si mesmos e para sua
missão. Mesmo com a organização
necessária - indispensável, porque a
Obra é uma “organização
desorganizada”[23]—, todos devem
saber-se e sentir-se, também na
expressão de nosso Padre, “livres
como os pássaros”[24].

Foi precisamente a necessidade de
um contexto de confiança e de calor
familiar que levou São Josemaria a
referir que, na Obra, a ordem mais
forte é um “por favor”. Não se
tratava de uma simples questão de
terminologia, mas de uma indicação
da atitude natural em um ambiente
familiar, entre adultos, inteligentes e
livres. Além disso, o fato de a Obra
ser uma família sobrenatural faz
com que a fé e a caridade,

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn23
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn24


juntamente com a confiança, sejam
os verdadeiros fundamentos tanto do
exercício da autoridade quanto da
obediência.

Obediência e fecundidade
apostólica

12. O Senhor “aprendeu a obediência
por meio dos sofrimentos que teve. E
uma vez chegado ao seu termo,
tornou-se autor da salvação eterna
para todos os que lhe obedecem” (Hb
5,8-9). A salvação, como fruto da
obediência de Cristo até a morte na
cruz, também ilumina a relação
entre a obediência e a fecundidade
apostólica de nossa vida.

Meditamos muitas vezes sobre a
cena em que Pedro obedece ao
Senhor, embora não fosse razoável,
do ponto de vista humano, seguir as
suas instruções: “Faze-te ao largo, e
lançai as vossas redes para
pescar” (Lc 5,4). Pensemos nisso com



calma: quantas coisas boas se
seguiram à obediência de Pedro a
esse Duc in altum! “Que poder o da
obediência! - O lago de Genesaré
negava os seus peixes às redes de
Pedro. Toda uma noite em vão. -
Agora, obediente, tornou a lançar a
rede à água e pescaram ‘piscium
multitudinem copiosam’ - uma
grande quantidade de peixes. -
Acredita: o milagre repete-se todos os
dias”[25].

13. Na missão apostólica, podemos e
devemos ter uma iniciativa pessoal e
ampla, fruto do amor a Deus e aos
demais, e ao mesmo tempo
desenvolver, seguindo aqueles que os
dirigem, tantas atividades
organizadas nos centros da Obra, em
fidelidade aos meios que nos foram
entregues por nosso Padre. Tudo
isso, sem esquecer que o principal
meio será sempre a oração: “A oração
é a nossa força: nunca tivemos outra
arma”[26].

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn25
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn26


Na direção da Obra e na organização
de seus apostolados, o modo de
obedecer é o de uma família, de uma
comunhão de pessoas. Pensar em
uma comunhão de pessoas é pensar
em uma comunhão de liberdades,
uma comunhão de iniciativas
pessoais que também são “fazer
Opus Dei”, e uma comunhão de
gerações. A convicção de que Deus
age no coração de todos, e de que
todos estamos atentos à vontade
divina, dá origem à obediência
própria de uma família, na qual cada
membro busca ativamente colaborar
no projeto comum. Entendida e
vivida dessa maneira, a obediência é
expressão da unidade, daquela
unidade que é precisamente a
condição da fecundidade apostólica:
ut omnes unum sint… ut mundus
credat (Jo17,21).

Respeitando estritamente a
separação entre o acompanhamento
espiritual e o governo das pessoas,



devemos viver e trabalhar sempre
cheios de gratidão pela vocação
cristã na Obra, promovendo as
riquezas de cada um e de todos para
trabalharmos juntos como equipe e
como família.

Cultivar a autêntica virtude da
obediência nos protege tanto da
incapacidade de escutar como do
servilismo que só executa, sem a
mediação de toda a riqueza interior
que Deus deu a cada pessoa. Por isso,
São Josemaria nos alertou sobre
essas possibilidades. Considerava,
por um lado, que “a maior parte das
desobediências provém de não saber
‘escutar’ a indicação, o que no fundo
é falta de humildade ou de interesse
em servir” [27]. Por outro lado,
precisamente como consequência do
desejo de escutar com uma atitude de
serviço, assinalou que “no Opus Dei,
meus filhos, obedecemos com a
cabeça e com a vontade; não como
cadáveres. Eu, com cadáveres, não

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn27


vou a lugar nenhum; enterro-os
piedosamente”[28]. Nesse sentido,
obedecer não é apenas cumprir a
vontade de outra pessoa, mas
colaborar com ela na união da
vontade e da cabeça, do pensamento.

A obediência inteligente de
São José

14. Em sua carta sobre São José, o
Papa Francisco considerava como
“em cada circunstância de sua vida,
José soube pronunciar seu fiat, como
Maria na Anunciação e Jesus no
Getsêmani”[29]. Quando São
Josemaria tinha de falar de
obediência, referia-se
frequentemente a São José, porque
via no patriarca precisamente aquele
coração que escuta: atento a Deus e
também atento às circunstâncias, às
pessoas que o rodeiam. Por exemplo,
no episódio do retorno do Egito, ele
nos mostra como “a fé de José não
vacila, sua obediência é sempre

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn28
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn29


rigorosa e rápida. Para entender
melhor essa lição que o Santo
Patriarca nos dá, é bom considerar
que sua fé é ativa e que sua
docilidade não apresenta a atitude de
obediência de quem se deixa arrastar
pelos acontecimentos”[30].

Nesse sentido, nosso Fundador
apreciava precisamente o fato de que
São José, sendo um homem de
oração, aplicava sua inteligência à
realidade que tinha diante de si: “Nas
diversas circunstâncias de sua vida, o
Patriarca não renuncia a pensar nem
desiste da sua responsabilidade. Pelo
contrário, coloca toda a sua
experiência humana a serviço da fé.
(…) Assim foi a fé de José: plena,
confiante, íntegra, manifestada numa
entrega eficaz à vontade de Deus,
numa obediência inteligente”[31].

É compreensível que, especialmente
para aqueles de nós que são
chamados a ser santos nas situações

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn30
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn31


tão mutáveis e desafiadoras deste
mundo, São Josemaria insista na
necessidade de aprender uma
obediência inteligente, integrada em
nossa liberdade pessoal.

A obediência de Maria

15. Nos últimos anos, difundiu-se em
todo o mundo a devoção a Nossa
Senhora Desatadora dos Nós, que
tem raízes muito antigas, pois já no
início do século III Santo Irineu de
Lyon escrevia: "Eva, com a sua
desobediência, atou o nó da desgraça
para o gênero humano; mas Maria,
com a sua obediência, desatou-
o”[32]. Quantos nós que parecem
impossíveis de desatar no mundo e
na nossa vida serão desatados se,
como a Virgem Santíssima, vivermos
para os planos de Deus!

Nosso Padre comentava:
“Procuremos aprender também seu
exemplo de obediência a Deus, nessa

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn32


delicada combinação de escravidão e
fidalguia. Em Maria não há nada que
lembre a atitude das virgens néscias,
que obedecem, mas estouvadamente.
Nossa Senhora ouve com atenção o
que Deus quer, pondera o que não
entende, pergunta o que não sabe.
Depois, entrega-se por completo ao
cumprimento da vontade divina: Eis
aqui a escrava do Senhor, faça-se em
mim segundo a tua palavra. Vemos a
maravilha? Santa Maria, mestra de
toda a nossa conduta, ensina-nos
agora que a obediência a Deus não é
servilismo, não subjuga a
consciência; pelo contrário, move-
nos interiormente a descobrir a
liberdade dos filhos de Deus”[33].

Se a obediência alguma vez entrar
em conflito com a liberdade,
recorramos a Maria: ela nos obterá a
graça de descobrir, na obediência
autêntica, a liberdade dos filhos de
Deus. E, com a liberdade, virá a
alegria.

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn33


Com todo o carinho, abençoa-os

o Padre

Fernando

[1] Cfr. C. Fabro, “Un maestro de
libertà cristiana”, en L'Osservatore
Romano, 2/08/1977. Também em Um
mestre da liberdade cristã.

[2] São Josemaria, Oração ao Espírito
Santo, abril de 1934.

[3] Catecismo da Igreja Católica, n.
397.

[4] São Josemaria, Carta 38, n. 41. A
partir de agora, as citações em que o
autor não é mencionado são de São
Josemaria.

[5] Bento XVI, Homilia, 15/04/2010

[6] Santo Rosário, 4º mistério
luminoso

[7] Francisco, Discurso, 17/02/2022.

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref1
https://opusdei.org/pt-br/article/um-mestre-da-liberdade-crista/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-mestre-da-liberdade-crista/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref2
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref3
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref4
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref5
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref6
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref7


[8] É Cristo que passa, n. 17

[9] Caminho, n. 621

[10] Cf. São Tomás de Aquino, Suma
teológica, II-II, q. 104 a. 1.

[11] É Cristo que passa, n. 17.

[12] Bento XVI, Ângelus, 1/07/2007.

[13] Forja, n. 788.

[14] É Cristo que passa, n. 17.

[15] Amigos de Deus, n. 30.

[16] São Agostinho, In Epist. Ioannis
ad parthos, VII, 8 (PL 35, 2033).

[17] São Agostinho, De natura et
gratia, 65, 78 (PL 44, 286).

[18] Carta 11, n. 39.

[19] São Basílio, Regulae fusius
tractatae, prol. 3 (PG 31, 895).

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref8
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref9
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref10
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref11
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref12
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref13
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref14
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref15
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref16
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref17
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref18
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref19


[20] Entrevistas com Mons. Josemaria
Escrivá, n. 2.

[21] Cfr. São Tomás de Aquino,
Quaest. disp. De Malo, q. VI: Intelligo
enim quia volo; et similiter utor
omnibus potentiis et habitibus quia
volo.

[22] Entrevistas, n. 100.

[23] Entrevistas, n. 63.

[24] Carta 18, n. 38.

[25] Caminho, n. 629.

[26] Carta, 17/06/1973, n. 35.

[27] Sulco, n. 379.

[28] Anotações de uma reunião de
família, em Vázquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei (III), p. 372.

[29] Francisco, Carta apostólica Patris
corde, 8-XII-2020, n. 3.

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref20
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref21
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref22
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref23
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref24
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref25
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref26
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref27
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref28
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref29


[30] É Cristo que passa, n. 42.

[31] Ibidem.

[32] Santo Irineu, Adversus hæreses,
III, 22, 4 (PG 7-I, 959-960).

[33] É Cristo que passa, n. 173.

Unidos na oração pela pronta
recuperação do Papa (19-
II-2025)

Queridíssimos:

Escrevo estas linhas para animá-los a
continuar rezando pela saúde do
Santo Padre e a acompanhá-lo
espiritualmente com o nosso afeto
enquanto ele estiver no Policlínico
Gemelli.

Desde que foi internado no hospital,
no passado dia 14 de fevereiro, o
Papa Francisco quis agradecer em
várias ocasiões as manifestações de
afeto e a oração de toda a Igreja, e

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref30
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref31
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref32
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref33


também – de modo especial – o
carinho, cartas e desenhos que
outros pacientes do hospital, jovens e
idosos, estão lhe enviando: isso
expressa graficamente que a Igreja é
família!

Como nos recorda o apóstolo Paulo,
“se um membro sofre, todos sofrem
com ele” (1Cor 12, 26). A realidade da
comunhão dos santos nos leva a
considerar nosso tudo o que afeta os
outros. Em tantas ocasiões, vemos o
Papa assumir como seu o sofrimento
alheio; agora queremos retribuir esse
afeto e essas atenções com a nossa
oração e proximidade.

Com a minha bênção mais carinhosa,

O Padre

Fernando



Carta sobre a alegría (10-
III-2025)

Queridíssimos: que Jesus guarde as
minhas filhas e os meus filhos!

1. Nesta breve carta – acolhendo a
sugestão que uma irmã de vocês me
fez há poucas semanas –, pensei em
refletir com vocês sobre alguns
poucos aspectos da alegria,
meditando, sobretudo, palavras de
São Josemaria.

A alegria, em geral, é efeito da posse
e da experiência do bem e,
dependendo do tipo de bem, há
diversas intensidades e
permanências da alegria. Quando a
alegria não é consequência de uma
experiência pontual do bem, mas do
conjunto da própria existência,
costumamos considerá-la como
felicidade. Em todo caso, a alegria e a
felicidade mais profundas são as que
têm sua principal raiz no amor.

https://opusdei.org/es/article/carta-prelado-opus-dei-alegria/
https://opusdei.org/es/article/carta-prelado-opus-dei-alegria/


Vivemos tempos difíceis no mundo e
na Igreja (e a Obra é uma pequena
parte da Igreja). Na verdade, de um
modo ou de outro, todos os tempos
tiveram suas luzes e sombras.
Também por isso é especialmente
necessário fomentar uma atitude
alegre. Sempre e em qualquer
circunstância, podemos e devemos
estar contentes, porque é assim que o
Senhor quer: “Que a minha alegria
permaneça em vós e a vossa alegria
seja completa” (Jo 15,11). Ele disse
isso aos apóstolos e, neles, a todos os
que viriam depois; por isso, “a
alegria é condição própria da vida
dos filhos de Deus”[1].

Pelo contrário, “a tristeza é causada
pelo amor desordenado de nós
mesmos, que não é um vício especial,
mas como uma raiz geral de
todos”[2] os vícios. Essa afirmação de
São Tomás pode surpreender, se
pensarmos, por exemplo, no
sofrimento diante da morte de uma

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn1
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn2


pessoa amada. Na realidade, essa
situação não deveria levar
necessariamente à tristeza nesse
sentido, mas sim à dor, que não é a
mesma coisa. De fato, é experiência
comum que nem toda dor e renúncia
originam tristeza, especialmente
quando são assumidas com amor e
por amor. Assim, os sacrifícios, às
vezes muito notáveis, de uma mãe
por seus filhos podem produzir dor,
mas não necessariamente tristeza.

“O que é preciso para conseguir a
felicidade não é uma vida cômoda,
mas um coração enamorado”[3].
Todos os que vimos e ouvimos nosso
Padre, em Villa Tevere, durante os
últimos sete ou oito anos de sua vida,
o víamos verdadeiramente contente,
feliz, embora fossem anos em que ele
sofreu muito, tanto fisicamente
quanto, sobretudo, pelas graves
dificuldades que a vida da Igreja
atravessava naqueles anos.

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn3


A alegria da fé

2. A alegria natural elevada pela
graça se manifesta especialmente na
união aos planos de Deus. Aos
pastores de Belém, os anjos
anunciam a “grande alegria” (Lc
2,10) do nascimento de Jesus; os
Magos voltam a ver a estrela com
“uma imensa alegria” (Mt 2,10). Por
fim, os apóstolos se encheram de
alegria ao ver Jesus ressuscitado (cf.
Jo 20,20).

A alegria cristã não é a simples
alegria “do animal são”[4], mas fruto
do Espírito Santo na alma (cf. Gl
5,22); tende, por si mesma, a ser
permanente, porque se fundamenta
Nele, como nos exorta São Paulo:
“Alegrai-vos sempre no Senhor;
repito, alegrai-vos” (Fl 4,4).

Essa alegria no Senhor é a alegria da
fé em seu amor paterno: “A alegria é
consequência necessária da filiação

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn4


divina, de nos sabermos queridos
com predileção pelo nosso Pai-Deus,
que nos acolhe, nos ajuda e nos
perdoa. Lembra-te bem e sempre
disto: mesmo que alguma vez pareça
que tudo vem abaixo, nada vem
abaixo!, porque Deus não perde
batalhas”[5].

No entanto, diante de dificuldades ou
sofrimentos, nossa fraqueza pessoal
pode fazer com que essa alegria
diminua, especialmente pela possível
debilidade da fé atual no amor
onipotente de Deus por nós. “Um
filho de Deus, um cristão que vive de
fé, pode sofrer e chorar: pode ter
motivos para se lamentar, mas para
estar triste, não”[6]. Também por
isso, para fomentar – ou recuperar –
a alegria, convém atualizar a
convicção de fé no amor de Deus,
que nos permite afirmar com São
João: “Nós conhecemos e cremos no
amor que Deus tem por nós” (1Jo
4,16).

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn5
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn6


A fé tende a se expressar de um
modo ou de outro – com palavras ou
sem palavras – em oração e, com a
oração, vem a alegria, porque
“quando o cristão vive de fé – com
uma fé que não seja mera palavra,
mas realidade de oração pessoal –, a
segurança do amor divino manifesta-
se em alegria, em liberdade
interior”[7].

Alegres na esperança (Rm
12,12)

3. A fé no amor que Deus tem por nós
traz consigo uma grande esperança.
Assim podemos entender também a
afirmação da Epístola aos Hebreus:
“A fé é fundamento das coisas que se
esperam” (Hb 11,1). A esperança tem
por objeto propriamente um bem
futuro e possível. E o bem que a fé
nos faz esperar é,
fundamentalmente, a plena
felicidade e alegria na união
definitiva com Deus na glória. Como

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn7


nos diz São Paulo, é “a esperança que
vos está reservada nos céus” (Col
1,5). Essa certeza nos dá a segurança
de que não nos faltarão os meios
para alcançar essa meta, se os
acolhermos livremente: para
começar e recomeçar, todas as vezes
que forem necessárias.

E quando se apresenta, de modos
diversos, uma vontade de Deus
diante da qual nos sentimos
inadequados e impotentes, podemos
ter inclusive “a segurança do
impossível”[8], como o nosso Padre
no início da Obra, em momentos de
total ausência de meios e em um
ambiente social profundamente
contrário à vida cristã.

4. Temos, podemos ter sempre, “uma
esperança que não decepciona”, não
por causa de uma segurança em nós
mesmos nem em nada deste mundo,
mas “porque o amor de Deus foi
derramado em nossos corações pelo

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn8


Espírito Santo que nos foi dado” (Rm
5,5).

Às vezes, as dificuldades de diversos
tipos podem nos fazer pensar, por
exemplo, que o trabalho apostólico
não está sendo eficaz, que não vemos
os frutos do nosso esforço e da nossa
oração. Mas sabemos bem – e nos
convém atualizar frequentemente
essa convicção de fé – que o nosso
trabalho não é vão no Senhor (cf.
1Cor 15,58). Como também
assegurava nosso Padre: “Nada se
perde”.

A esperança e a alegria são dons de
Deus, e assim São Paulo pede para
todos: “Que o Deus da esperança os
encha de toda alegria e paz, por sua
confiança nele, para que vocês
transbordem de esperança, pelo
poder do Espírito Santo” (Rm 15,13).



A alegria do coração
enamorado

5. O amor a Deus e aos outros está
unido, com a alegria, à fé e também à
esperança. “Quem ama tem a alegria
da esperança, de chegar a encontrar
o grande amor que é o Senhor”[9].

São diversas as expressões do amor,
que coincidem justamente no
essencial: desejar o bem da pessoa
amada (e, na medida do possível,
procurá-lo) e a consequente alegria
ao conhecer esse bem por fim
presente.

No caso do amor ao Senhor, será que
poderíamos desejar para Deus um
bem que Ele não tenha? Sabemos
que Ele, ao criar-nos livres, quis
correr o risco da nossa liberdade[10].
Podemos não dar a Deus algo que ele
anseia: o nosso amor. De alguma
maneira, a alegria do amor a Deus
não é só o aspecto – que ele significa

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn9
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn10


para nós - de um amor consistente no
bem, mas também a alegria de
podermos dar a Ele o nosso amor.

O amor, como fonte de alegria,
manifesta-se de modo especial na
entrega aos outros, procurando ser,
apesar dos nossos defeitos,
“semeadores de paz e de alegria”[11].
Assim, além disso, alegramo-nos ao
ver a alegria deles e, como o nosso
Padre, podemos dizer-lhes com
verdade: “A minha alegria é a alegria
de vocês”[12].

6. “O amor verdadeiro exige que
saiamos de nós mesmos, que nos
entreguemos. O autêntico amor traz
consigo a alegria: uma alegria que
tem as suas raízes em forma de
Cruz”[13]. Acima de tudo, a Cruz
assumida por amor a Deus é fonte de
bem-aventurança. Assim nos ensina
o Senhor: “Bem-aventurados sois vós,
quando vos injuriarem e
perseguirem e, mentindo, disserem

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn11
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn12
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn13


todo o mal contra vós por minha
causa. Alegrai-vos e exultai, porque é
grande a vossa recompensa nos céus;
pois assim perseguiram os profetas
que vieram antes de vós” (Mt
5,11-12). Na realidade, todas as bem-
aventuranças descrevem as raízes da
alegria: “As bem-aventuranças
levam-te à alegria, sempre; são o
caminho para alcançar a
alegria”[14].

Muitas são as causas que podem
levar a perder a alegria;
especialmente a experiência atual da
própria debilidade, a consciência dos
próprios pecados. Mas a fé no amor
de Deus, e a esperança segura que
acompanha essa fé, fundamentam,
como afirma São Josemaria, “a
profunda alegria do
arrependimento”[15]. Também
então, apesar das nossas limitações e
defeitos, com a ajuda do Senhor, e o
nosso carinho, podemos “tornar

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn14
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn15


amável e fácil o caminho aos
demais”[16].

Invocamos a Santíssima Virgem, Mãe
de Deus e Mãe nossa, como Causa
nostrae laetitiae. Que Ela nos ajude a
estar sempre contentes e a ser
semeadores de paz e de alegria em
todas as circunstâncias da nossa
vida. Em especial, pedimos-lhe agora,
neste ano jubilar da esperança,
muito unidos ao sofrimento do Papa
Francisco.

Com a minha bênção mais carinhosa,

O Padre,

Fernando

[1] Carta 13, n. 99. Os textos dos
quais não se menciona o autor são de
São Josemaria.

[2] São Tomás, Suma Teológica, II-II,
q.28, a.4 ad1. “A tristeza é a escória
do egoísmo” (Amigos de Deus, n. 92).

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn16
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref1
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref2


[3] Sulco, n. 795.

[4] Cf. Caminho, n. 659.

[5] Forja, n. 332.

[6] “As riquezas da fé”, publicado no
jornal ABC em 2/11/1969.

[7] Ibid.

[8] Carta 29, n. 60.

[9] Francisco, Audiência, 15/03/2017.

[10] Cf. Amigos de Deus, n. 35.

[11] Sulco, n. 59.

[12] Carta 14, n. 1.

[13] Forja, n. 28.

[14] Francisco, Homilia, 29/01/2020.

[15] Carta 14/02/1974, n. 7.

[16] Sulco, n. 63.

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref3
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref4
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref5
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref6
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref7
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref8
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref9
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref10
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref11
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref12
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref13
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref14
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref15
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref16


Mensagem pelo falecimento
do papa Francisco 

(21-IV-2025

)

Nestes momentos de dor, juntamente
com toda a Igreja, dirigimos a nossa
oração ao Senhor pela alma do nosso
querido Papa Francisco. Deus terá
premiado a sua entrega generosa ao
serviço do Povo de Deus e do mundo
inteiro.

O Papa tinha uma grande fé na
misericórdia de Deus e uma das
principais orientações do seu
pontificado foi precisamente
anunciá-la aos homens e mulheres
de hoje. Com o seu exemplo, exortou-
nos a acolher e a experimentar a
misericórdia de Deus, que não se
cansa de nos perdoar; e, por outro
lado, a sermos misericordiosos para
com os outros, como ele fez

https://opusdei.org/es/article/mons-ocariz-caminar-apostoles-misericordia-fallecimiento-francisco/
https://opusdei.org/es/article/mons-ocariz-caminar-apostoles-misericordia-fallecimiento-francisco/
https://opusdei.org/es/article/mons-ocariz-caminar-apostoles-misericordia-fallecimiento-francisco/
https://opusdei.org/es/article/mons-ocariz-caminar-apostoles-misericordia-fallecimiento-francisco/
https://opusdei.org/es/article/mensaje-del-prelado-8-abril-2025/


incansavelmente com tantos gestos
de ternura que são parte central do
seu magistério testemunhal.

São Josemaria dizia-nos: “Tens de
acolher a palavra do Papa com uma
adesão religiosa, humilde, interna e
eficaz: serve-lhe de eco!” (Forja, n.
133). Que o exemplo do Papa
Francisco nos leve a fazer eco desse
testemunho, a continuar a caminhar
como apóstolos da misericórdia num
mundo trespassado pelas chagas da
indiferença e da violência.

Recorramos a Santa Maria, Mater
spei – como Francisco gostava de Lhe
chamar – “tudo na sua vida foi
plasmado pela presença da
misericórdia feita
carne” (Misericordiæ Vultus), para
que também nós possamos um dia
contemplar Deus face a face.



Mensagem para participar do
luto e dos ritos fúnebres 

do papa Francisco (21-
IV-2025)

Em meio à tristeza pela morte de
nosso amado Papa Francisco e à
gratidão a Deus por seu generoso
testemunho, escrevo esta mensagem
para comunicar uma notícia
imediata.

Como vocês sabem, o X Congresso
Geral Ordinário da Obra estava
programado para ser realizado em
Roma nas próximas duas semanas,
até 5 de maio.

Depois de ouvir a Assessoria Central
e o Conselho Geral, levando em conta
que - devido à proximidade das datas
de início - a maioria dos
participantes do congresso já chegou
a Roma, foi decidido que o Congresso
será reduzido ao mínimo essencial: a



renovação dos cargos da Assessoria
Central e do Conselho Geral, que
devem ser nomeados ou renovados a
cada oito anos.

Aproveitaremos esses dias para viver
em comunhão com toda a Igreja o
luto e as exéquias do Santo Padre.
Todas as regiões do Opus Dei estarão
presentes de alguma forma na
Cidade Eterna por meio de suas
irmãs e irmãos do Congresso.

As outras questões que seriam
discutidas no Congresso, que
mencionei em minha mensagem de 8
de abril, serão estudadas mais tarde,
pois agora é um momento de luto,
oração e unidade com toda a Igreja.

Como lhes disse em minha
mensagem anterior, vamos recorrer
a Santa Maria, Mãe da Esperança,
para que, neste período de sede
vacante, ela possa ser um consolo e
um guia para todos na Igreja.



Mensagem por ocasião da
eleição do Papa León XIV 

(8-V-2025)

Queridíssimos: que Jesus guarde as
minhas filhas e meus filhos!

Escrevo estas linhas para
compartilhar com vocês nossa
alegria pelo fato de a Igreja e o
mundo terem um novo Vigário de
Cristo: o Papa Leão XIV. Desde o
momento em que seu nome foi
anunciado na sacada da Basílica de
São Pedro, oferecemos nossas
orações por ele e pela imensa missão
que tem pela frente.

Em momentos como este, a fé da
Igreja brilha com particular
esplendor na unidade dos corações e
na oração pelo nosso pai comum e
por todos os nossos irmãos. Hoje, de

https://opusdei.org/es/article/mensaje-prelado-opus-dei-eleccion-papa-leon-xiv-8-mayo-2025/
https://opusdei.org/es/article/mensaje-prelado-opus-dei-eleccion-papa-leon-xiv-8-mayo-2025/
https://opusdei.org/es/article/mensaje-prelado-opus-dei-eleccion-papa-leon-xiv-8-mayo-2025/
https://opusdei.org/es/article/mensaje-prelado-opus-dei-eleccion-papa-leon-xiv-8-mayo-2025/


modo especial, somos chamados pelo
conselho que São Josemaria deixou
em Forja: “Ama, venera, reza,
mortifica-te - cada dia com mais
carinho - pelo Romano Pontífice,
pedra basilar da Igreja, que prolonga
entre todos os homens, ao longo dos
séculos e até o fim dos tempos,
aquela tarefa de santificação e de
governo que Jesus confiou a
Pedro” (n. 134).

As palavras que o Papa disse antes de
dar a bênção ainda ressoam em nós:
“Sejamos discípulos de Cristo. Cristo
vai à nossa frente, o mundo precisa
de sua luz. A humanidade precisa
dele como a ponte para ser alcançada
por Deus e seu amor”. Como o Papa
pediu, rezamos “juntos por essa nova
missão, por toda a Igreja e pela paz
no mundo”.

Por providência de Deus,
vivenciamos o luto de nosso Santo
Padre Francisco mais perto de todos,



com a presença de pessoas de tantos
países que vieram participar do
Congresso Geral realizado
recentemente.

Vamos tentar orientar o caminho
iniciado nas assembleias regionais
partindo do horizonte que o Espírito
Santo nos abre por meio do
ministério do Papa Leão XIV, para
servir a Igreja, a sociedade e cada
pessoa, para levar-lhes o calor do
Evangelho em um mundo tantas
vezes atravessado pela frieza da
indiferença, pela dureza da violência
e da pobreza, pelo flagelo da solidão.

Acompanhemos o novo Romano
Pontífice com nosso afeto e orações,
seguindo o exemplo de nosso
fundador, que quis gravar estas
palavras carinhosas em Villa Tevere,
a sede central da Obra: “Como
brilhas, Roma! Como resplandeces
daqui, em panorama esplêndido,
com tantos monumentos



maravilhosos de antiguidade! Mas a
tua joia mais nobre e mais pura é o
Vigário de Cristo, de quem és a única
cidade que se gloria”.

Neste dia de Nossa Senhora de
Pompeia e de Nossa Senhora de
Luján, vamos todos com Pedro a
Jesus por Maria - especialmente nas
romarias que fizerem com seus
amigos e amigas durante o mês de
maio - para que o Papa e toda a
Igreja sejam repletos das bênçãos de
Nossa Senhora.

Com a minha bênção mais carinhosa,

O Padre,

Fernando



DISCURSOS E AULAS 

Aula sobre a disponibilidade
e o celibato no Opus Dei,
(20/01/2024)

Colégio Romano da Santa Cruz, Roma

Esta aula é composta por duas partes,
uma sobre a disponibilidade dos
numerários e outra, relacionada a
esta, sobre o celibato. As ideias que
surgirem servirão tanto para a
reflexão pessoal quanto para o
trabalho de formação que vocês
fazem com os seus irmãos. Que cada
um veja como as vive, como as
aplica, como servem para ajudar os
outros.

Quanto à disponibilidade, a primeira
coisa que podemos fazer é relembrar
algumas palavras do nosso Padre:
“Todos com vocação divina, os
numerários devem dar-se
diretamente e imediatamente ao

https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.jif026ezt5ip


Senhor em holocausto, entregando
tudo o que é deles, seu coração
inteiro, suas atividades sem limite,
seus bens, sua honra” (Instrução para
a obra de São Gabriel, n. 113).

Reparemos no que nos diz primeiro:
“coração inteiro”. A disponibilidade
do coração não consiste em ter o
coração aberto para qualquer coisa
entrar, mas para que nele caibam
todas as pessoas que estão ao nosso
redor, confiadas aos nossos cuidados.
Entregar um coração inteiro significa
evitar análises exaustivas e
classificações, para amar a todos
igualmente; para amar o trabalho da
Obra como expressão do nosso amor
a Deus; para entregar ao Senhor tudo
o que somos e tudo o que temos.

A disponibilidade do coração se
manifesta na disponibilidade eficaz,
real e concreta do nosso tempo. É
uma disponibilidade para as tarefas
que nos são confiadas. Não se trata



apenas de uma disponibilidade
material, mas principalmente do
coração, que consiste em dedicar a
vontade e o afeto à essa atividade;
mesmo quando é difícil, estando
disposto a todas as mudanças
necessárias.

Habitualmente, na Obra, cada um
desempenha seu trabalho
profissional em seu ambiente,
santificando as realidades temporais.
No entanto, como lembrava dom
Javier em uma carta, às vezes “Não
há outro remédio a não ser que
algumas filhas e alguns filhos meus
diminuam a sua atividade
profissional – ou inclusive a deixem
de lado completamente, ao menos
por algum tempo – para se
dedicarem a ajudar os seus irmãos
na vida espiritual e dirigir o trabalho
apostólico” (Javier Echevarría, Carta
pastoral, 28/11/1995, n. 16). A isso
deve-se acrescentar que, como o
próprio Dom Javier explicava tantas



vezes, o trabalho de direção das
tarefas e o próprio trabalho de
direção espiritual — que é o
fundamental confiado às pessoas que
formam os conselhos locais — são
tarefas que também podem ser
chamadas de profissionais em
termos de seriedade e necessidade de
preparação.

Por outro lado, a disponibilidade não
é apenas uma atitude passiva, um
“estar disposto para fazer tudo o que
me pedirem”: mudar de centro, de
encargo apostólico, de cidade, de
país, de continente – porque por
enquanto não podemos mudar de
planeta… Certamente, é isso também,
mas não basta. É preciso ter
iniciativa e interesse, colocar o nosso
coração e os nossos talentos a serviço
da Obra, ou seja, disponibilizar o que
temos e quem somos para viver a
nossa vocação. De fato, parte da
disponibilidade consiste em pensar
em como melhorar, o que sugerir…



São detalhes que manifestam que
sentimos o Opus Dei como algo
nosso.

Sem outros laços além do amor

No sentido bíblico, o coração não se
refere apenas ao que é sensível, mas
à pessoa inteira, e especialmente à
sua vontade, ou seja, à sua liberdade.
Um aspecto fundamental da nossa
disponibilidade é que ela deve ser
vivida como liberdade, e não como
falta de liberdade. Podemos dizer:
“Estou aqui, pronto para fazer tudo o
que me disserem”, e depois, ao
receber um novo encargo, sentir isso
como uma limitação à própria
liberdade. Quando, na realidade, a
maior liberdade consiste em não ter
outros laços além do amor.

Isso se aplica a todos nós no Opus
Dei, mas especialmente, de forma
mais completa e material, aos
numerários: não ter nenhum laço,
nem de trabalho, nem com um



centro, nem com um país. Não se
sentir atados a nada. E esse
sentimento de não se sentir atado a
nada é liberdade, liberdade
espiritual, liberdade da alma.

Logicamente, isso não significa viver
desarraigados, ser pessoas que vivem
flutuando no ar. Estar
profundamente enraizado no que
fazemos, com os pés no chão e no
nosso trabalho, assumindo a
responsabilidade pela nossa missão e
obrigações, e nos dedicando ao que
fazemos com todas as nossas
capacidades humanas, com
entusiasmo profissional, como se
fosse sempre a coisa definitiva, é
compatível com não estar atado a
nada. Porque a liberdade não
consiste na ausência de limitações
externas, mas em não estar
vinculado a nada além do amor a
Deus e, consequentemente, ao amor
ao próximo, à Obra, às almas.



Talvez em algum momento — porque
todos experimentaremos fraquezas
até o momento da morte -
percebamos certas exigências,
mudanças, cargos e assim por diante
como uma falta de liberdade. Então
será uma oportunidade renovada
para aprofundar nosso amor, para
que a liberdade da alma seja
fortalecida.

Nosso Padre falava de um grupo
pregado na cruz: “Nosso Senhor não
quer uma personalidade efêmera
para a sua Obra: pede-nos uma
personalidade imortal, porque quer
que nela – na Obra – haja um grupo
pregado na Cruz: a Santa Cruz nos
tornará perduráveis, sempre com o
mesmo espírito do Evangelho, que
trará o apostolado de ação como
fruto saboroso da oração e do
sacrifício” (Instrução sobre o Espírito
Sobrenatural da Obra, n. 28). Aqui
não diz quem é esse grupo pregado
na cruz, mas, pelo contexto, entende-



se que sejam os numerários. De fato,
todos nós temos que ser pregados na
cruz, de alguma forma. Neste caso,
porém, nosso Padre fala de uma
maneira específica e especial de ser
pregado à cruz: a dos numerários,
que devem estar sempre disponíveis
para mudar de trabalho...; todas
essas, ocasiões de se unir à cruz. E
quando unimos intencionalmente à
cruz do Senhor as coisas que nos
custam, elas deixam de pesar,
embora ainda continuem pesando.
Há uma aparente contradição.

Vimos tantas vezes na vida de nosso
Padre como ele foi capaz, pela graça
de Deus, de sofrer muito e, ao mesmo
tempo, de estar muito contente. E
nós também temos a possibilidade de
viver a entrega, mesmo quando
custa, como fonte de alegria.

É importante que, ao falar com
alguém sobre a possibilidade de 
apitar como numerário, esse aspecto



essencial do caminho seja explicado.
Também é bom que essa ideia seja
enfatizada na formação que recebem
durante os primeiros anos, mesmo
que possa parecer muito distante
para a pessoa naquele momento.

Naturalmente, os diretores levarão
em consideração as circunstâncias e
a capacidade real de cada pessoa de
empreender uma mudança. Graças a
Deus, na Obra não funcionamos a
base de ordens militares, porque,
dentro da natureza radical do nosso
compromisso, somos ao mesmo
tempo família e milícia.

Em relação a essa disponibilidade
radical, podemos lembrar também
algumas palavras de nosso Padre na
terceira de suas campanadas*. São
palavras preciosas, mesmo do ponto
de vista literário, e ao mesmo tempo
tão expressivas que não há risco de
nos prendermos somente ao que é
bonito:



“Tenho que agradecer ao Senhor por
sua grande bondade, porque minhas
filhas e filhos me proporcionaram,
neste quase meio século, tantas e
tantas alegrias, precisamente por sua
firme adesão à fé, sua vida cristã
vigorosa e sua total disponibilidade –
dentro dos deveres de seu estado
pessoal, no mundo – para o serviço
de Deus no Opus Dei. Jovens ou
menos jovens, foram de lá para cá
com a maior naturalidade, ou
perseveraram fiel e incansavelmente
no mesmo lugar; mudaram de
ambiente quando necessário,
suspenderam uma tarefa e
concentraram seus esforços em outra
que lhes fosse interessava mais por
razões apostólicas; aprenderam
coisas novas, aceitaram de bom
grado se ocultar e desaparecer,
abrindo caminho para outros: subir e
descer”.

“É o jogo divino da entrega, ao qual
meus filhos responderam,



conscientes de sua responsabilidade
perante Deus de levar adiante a Obra
para o bem das almas. O Senhor
brilhou e, sobre a vossa
generosidade, derramou eficácia
santificadora: conversões, vocações,
fidelidade à Igreja em todos os cantos
do mundo. Assim brota o fruto
sobrenatural de uma entrega sem
condições. E isso se pede a todos na
Obra, porque deve ser sempre o
cotidiano, o natural” (De nosso
Padre, Carta 14/02/1974, n. 5).

Uma paternidade sem limites

Após esta primeira parte, começar a
falar sobre o celibato acarreta um
risco: poderia dar a impressão de
que a disponibilidade constitui sua
dimensão mais fundamental.
Certamente, a pessoa célibe está
muito mais disponível do que quem é
casado e tem filhos, mas seu caminho
não consiste apenas nisso, e nem
mesmo principalmente. O celibato é,



acima de tudo, um dom de Deus de
identificação especial com Jesus
Cristo. E é assim que devemos vê-lo,
pois disso deriva tudo o mais,
inclusive a disponibilidade. Os
numerários e, no que se refere ao
celibato, também os adscritos, têm a
função de ser testemunhos vivos da
entrega a Deus no meio do mundo.

O celibato não é uma limitação do
humano. Basta olhar para Jesus
Cristo para se convencer disso, pois
se há alguém que encarnou a
humanidade perfeita, esse alguém é
Ele. E sendo ele a plenitude do
homem, não se pode dizer que o
matrimônio seja uma condição
indispensável para alcançar essa
plenitude. Embora, para quem tem
vocação matrimonial — geralmente a
maioria das pessoas —, o matrimônio
constitui um autêntico caminho de
santificação e de plenitude.



Por isso, no trabalho apostólico, não
vale a pena entrar em comparações.
Na realidade, o importante é o que
Deus quer de cada pessoa. Não
podemos cair no erro de fazer
avaliações utilitárias sobre o que é
mais e o que é menos. A questão
fundamental, ao contrário, é a
seguinte: o que Deus quer de mim?
Porque o que Deus quer para cada
pessoa será o que a fará feliz, o que a
conduzirá à plenitude. Além disso —
afastando-nos um pouco do tema do
celibato — que ninguém pense que o
casamento é mais fácil do que o
celibato. Embora o celibato envolva
inicialmente uma renúncia maior,
óbvia e evidente, o casamento
envolve um sacrifício, um
compromisso e dificuldades que
podem ser muito maiores do que as
da vida no celibato. É precisamente
por isso que não é aconselhável fazer
comparações: o melhor será sempre
o que Deus quer para cada pessoa.



Para os numerários e adscritos, o
celibato tem uma dimensão de
disponibilidade. Não se trata apenas
de uma disponibilidade factual, uma
questão de tempo, mas de uma
disponibilidade marcada pela
paternidade espiritual. O celibato
implica uma maior capacidade de se
dedicar a uma família maior. No
Opus Dei, temos uma família imensa,
e o celibato contribui para criar esse
ambiente familiar tão essencial.
Viver plenamente o significado do
celibato, segundo o espírito do Opus
Dei, não implica diminuir a
paternidade, mas aumentá-la. Por
isso todos os numerários, estejam ou
não nos conselhos locais, têm a
responsabilidade de cuidar das
pessoas de Casa.

Não é surpreendente que às vezes
surjam tentações no coração — e não
apenas na carne. Todos as
experimentam em algum momento,
e isso é normal. Portanto, não seria



lógico ter dúvidas pelo fato de,
ocasionalmente, sentir essa atração
natural por uma mulher. Ao
trabalhar em ambientes profissionais
com colegas mulheres, é preciso
exercer prudência e proteger os
sentidos, pois a atração pelas
mulheres não desaparece. Esta é
uma luta no sentido positivo: não se
trata de viver com o coração fechado.
Em certo sentido, sim, mas, ao
mesmo tempo, ele deve estar muito
aberto ao mundo inteiro, por meio
do amor a Jesus Cristo. Não
renunciamos a uma vida de amor e a
tudo o que isso implica: afetos,
desejos, paixão, criatividade,
abnegação… Uma pessoa que vive o
celibato dirige todas essas energias,
típicas de alguém apaixonado, para
Deus e para as pessoas e tarefas
específicas que nos são confiadas na
Obra.

Talvez nos lembremos daquela
passagem em Caminho: “Como vai



esse coração? - Não te inquietes; os
santos - que eram seres bem
constituídos e normais, como tu e
como eu - sentiam também essas
‘naturais’ inclinações. E se não as
tivessem sentido, a sua reação
‘sobrenatural’ de guardar o coração -
alma e corpo - para Deus, em vez de
entregá-lo a uma criatura, pouco
mérito teria tido. Por isso, uma vez
visto o caminho, creio que a fraqueza
do coração não deve ser obstáculo
para uma alma decidida e ‘bem
enamorada’” (Caminho, n. 164).

Guardar o coração implica guardar
os sentidos, prudência, perseverança
e luta – mas uma luta de amor, para
crescer na amizade com Deus, com a
sua graça. Requer sinceridade
consigo mesmo e na direção
espiritual, para que nos ajudem; e
cultivar a disponibilidade no
celibato. E, acima de tudo, que não
falte alegria, um bem muito
necessário para alcançar a



fidelidade: no amor desinteressado
aos outros, muitas vezes
encontraremos uma profunda
felicidade, que nos levará a ter um
coração cada vez mais semelhante ao
de Jesus Cristo.

Sobre Vitalização Cristã das
instituições Educativas (26-
VII-2024)

Universidade dos Andes, Santiago do
Chile

Introdução

Abordarei um tema que vocês
conhecem muito bem: a identidade
cristã da universidade. O conceito de
identidade cristã é amplo, com
diferentes manifestações, mas todas
elas são de grande importância, não
por serem cristãs, mas especialmente
no que diz respeito à universidade.

https://romana.org/es/79/discursos/sobre-la-vivificacion-cristiana-de-las-institucion/
https://romana.org/es/79/discursos/sobre-la-vivificacion-cristiana-de-las-institucion/
https://romana.org/es/79/discursos/sobre-la-vivificacion-cristiana-de-las-institucion/


Nesse sentido, a primeira ideia que
considero interessante relembrar,
embora vocês certamente já a
conheçam, é que essa união entre
universidade e cristianismo não é
uma união artificial. Basta notar que
as universidades nasceram a partir
do cristianismo. Todas elas, porque
em sua essência, o desejo de
conhecer, o desejo de aprofundar
nossa compreensão do mundo, das
pessoas, da realidade, é
profundamente cristão. Esse desejo
não é apenas cristão, mas é
profundamente cristão, e em sua
origem, quando adquire um
desenvolvimento mais completo, leva
naturalmente ao conhecimento de
Deus.

Assim, a dimensão cristã ocupa uma
posição de destaque no
conhecimento humano e, por
conseguinte, no conhecimento
universitário.



Identidade cristã pessoal

Para entrar no assunto, ainda que
brevemente, pois o tema é bastante
abrangente, sugiro considerar a
identidade cristã da universidade
como corporação, como instituição;
mas também pensar na identidade
cristã pessoal daqueles que
trabalham na universidade. Pois essa
identidade institucional se refletirá
em uma série de medidas
organizacionais que, se não forem
informadas pela identidade cristã
das pessoas, permanecerão como um
molde praticamente inútil e artificial,
inoperante, porque, em última
análise, a primazia da pessoa é
sempre o fundamental.

Isso não significa que todos na
universidade devam ser cristãos,
mas sim que, para que a instituição
tenha uma inspiração cristã, é
necessário, no mínimo, um núcleo de
vida cristã pessoal para vitalizar a



estrutura cristã organizacional; um
núcleo de vida cristã sem o qual o
institucional seria, no fundo,
bastante morto.

Portanto, é necessária uma presença
cristã pessoal, assim como uma
abertura cristã para aqueles que,
sem serem cristãos ou sendo cristãos
não praticantes, contribuem com seu
trabalho na universidade. Nesse
sentido, a universidade cristã
também está aberta a pessoas não
cristãs, na premissa daquela
identidade cristã institucional
baseada na realidade pessoal dos
cristãos que a vitalizam.

É necessário que essa identidade
cristã pessoal esteja presente em
muitas pessoas, como um núcleo que
irradia um sentido cristão de vida, e
possui inúmeros aspectos. Pode ser
vista como a vida cristã de cada
pessoa, levando à identificação com
Jesus Cristo. Identificar-se com Jesus



Cristo é verdadeiramente
impressionante; possui uma enorme
riqueza porque é a própria plenitude
humana: Cristo, perfeito Deus, é o
homem perfeito.

No que se refere a uma universidade,
podemos nos concentrar em algumas
dimensões dessa plenitude humana
que o cristianismo implica. A entrega
de si mesmo aos outros é uma
característica especial de Cristo como
homem perfeito. Ou seja, a dimensão
cristã pessoal, na universidade ou em
qualquer outro lugar, leva consigo a
dedicação autêntica aos outros, o
serviço aos outros.

O serviço e a preocupação com os
outros também têm uma dimensão
institucional, fazendo parte, digamos,
do espírito da instituição. Ou seja,
fazem parte da atmosfera, do espírito
com que as atividades são realizadas:
um espírito cristão precisamente por
sua dimensão de dedicação aos



outros, de serviço, de preocupação,
de luta contra o individualismo.

A universidade é a universitas
studiorum segundo a noção clássica.
O Cardeal Ratzinger explicou que o
conceito de universidade é o oposto
da simples adição ou soma de cursos
ou institutos, pois é necessário haver
uma verdadeira unidade entre os
membros, que se preocupam uns
com os outros. Não é universitário
fechar-se pessoalmente no que é
próprio, nem o é para cada instituto
ou faculdade, pois sempre cabe, em
diferentes níveis, uma colaboração,
um senso de pertencimento a essa
unidade proporcionada pelo espírito
universitário, um interesse positivo
em colaborar, uma abertura ao
outro.

Às vezes, é fácil pensar que o próprio
campo de estudo tem pouco a ver
com os outros por ser tão
especializado. Poderíamos dizer: "O



que eu tenho a ver com isso ou
aquilo na engenharia ou na
filosofia?" Na realidade, sempre tem
muito a ver, especialmente no
âmbito humano: todos estão muito
interligados.

Identidade Cristã
Institucional

Examinaremos alguns aspectos
específicos da identidade cristã
institucional, considerando o todo.
Um desses aspectos é o esforço pela
excelência profissional, que sem
dúvida, depende de cada pessoa, mas
também é uma característica da
própria instituição. Ou seja, a busca
pela excelência profissional depende
da capacitação de cada pessoa, de
cada professor, mas também de cada
funcionário em tarefas não
acadêmicas, em suas respectivas
funções.



Excelência Profissional

O que a excelência profissional tem a
ver com o cristianismo? Já mencionei
isso em um contexto mais geral:
Cristo é homem perfeito e Deus
perfeito e, portanto, a dimensão
cristã exige excelência profissional,
que não é simplesmente uma
questão humana de excelência, de
virtude humana, de qualidade
humana, mas também uma realidade
cristã. São Josemaria tantas vezes
pregou o chamado à santificação do
trabalho, o que implica como base
necessária o amor pelo trabalho
bem-feito. Porque o sobrenatural —
o cristão — e o humano não são dois
âmbitos separados. O cristão é o
humano elevado à ordem divina, à
ordem sobrenatural.

Portanto, uma exigência da
identidade cristã é a perfeição
humana do trabalho bem-feito. Não
haveria identidade cristã sem um



esforço positivo para alcançar a
excelência profissional.

Primazia da Pessoa

Outro aspecto, talvez menos óbvio,
da dimensão universitária é a
primazia da pessoa. Em uma
universidade, pode parecer que a
primazia pertence ao todo, à garantia
de que tudo funcione corretamente.
Mas não: a primazia pertence à
pessoa. Sempre à pessoa.

Talvez vocês se lembrem daquele
ditado clássico que afirma que, na
humanidade, o indivíduo tem
prioridade sobre a espécie, sobre o
todo, e que pode ser entendido de
maneira correta ou incorreta. A
pessoa vale mais do que toda a
humanidade. Parece uma afirmação
absurda, mas tem um significado
verdadeiro. Porque o que realmente
importa é cada pessoa, e o todo é
valioso porque é composto de



pessoas, uma a uma. Cada pessoa, em
conjunto, é o grande valor da
humanidade.

E isso tem consequências práticas
universais; por exemplo, não se pode
matar uma pessoa inocente para
salvar o todo. Alguns podem dizer:
“Se eu puder salvar a vida de mil
matando uma, vale a pena”. Mas não,
não podemos matar uma pessoa para
salvar muitas.

E que aplicação isso pode ter no
mundo universitário? A mesma que
em todos os âmbitos humanos:
devemos cuidar de cada pessoa. Os
professores devem estar atentos,
tanto quanto possível, ao valor de
cada aluno. Devemos cuidar de cada
indivíduo. E isso se aplica a todos os
níveis da vida universitária. O que
mais importa é cada pessoa, única e
insubstituível. Cuidar de cada
indivíduo é a forma como cuidamos
do todo. É assim que construímos



uma comunidade universitária mais
plena.

A presença institucional da
Igreja

A identidade cristã da universidade
também implica a presença
institucional da Igreja. Ou seja, deve
haver de algum modo uma presença
sacerdotal, com capelães que
atendam aqueles que desejarem
livremente. É algo oferecido, não
imposto. É também importante, na
medida do possível — e sempre é, de
certa forma —, que a capelania não
seja um mundo à parte. Pode
acontecer que, por um lado, haja a
universidade com suas cátedras e,
em um canto, um ou dois sacerdotes
disponíveis para quem desejar
atendimento. Se não houver outra
opção, faz-se dessa forma, mas, na
medida do possível, é aconselhável
que a capelania também tenha uma
função universitária própria. Ou



seja, que haja aulas de doutrina
cristã, teologia, antropologia cristã e
que a capelania tenha não apenas
um papel pastoral, mas também seja
capaz de oferecer uma dimensão
acadêmica da fé cristã por meio de
aulas de um tipo ou de outro.

Harmonia entre Fé e Razão

Outro aspecto da identidade cristã
institucional é o que poderíamos
chamar de harmonia entre a fé e a
razão em todos os ensinamentos.

Essa harmonia é um conceito muito
amplo. Por exemplo, alguém da área
da matemática pode dizer: “O que a
harmonia entre fé e razão tem a ver
com a minha área?" Bem, tem sim,
porque a fé ilumina tudo. A fé é uma
luz que ilumina todas as nossas
ações. Essa pessoa pode dizer: “A fé
não me diz como resolver problemas
de matemática”. E isso é verdade,
mas a fé também influencia a atitude



com enfrentamos a matemática. E a
matemática, como qualquer outra
disciplina, também é uma
manifestação da Inteligência divina.

Tudo o que é racional no mundo vem
da mente de Deus. Não é necessário
que, toda vez que um professor
explica um teorema, ele se refira ao
Alto e enfatize sua conexão com a
mente de Deus Criador. Mas, de
alguma forma, se o pensamento
matemático estiver profundamente
integrado à mente de um crente, a
consciência de que Deus está em toda
a criação e de que é Ele quem
sustenta a própria realidade surgirá
de maneira natural e espontânea. É
aqui que entra em jogo nossa
capacidade de apresentar as coisas
de uma forma ou de outra. Algumas
pessoas têm mais imaginação, são
capazes de iluminar um assunto de
maneira mais acessível. Embora nem
sempre seja fácil esclarecer o fato de
a presença de Deus iluminar todas as



ciências, ele pode estar presente
como um interesse, como uma
aspiração, e talvez se deseje poder
explicá-la. Alguns assuntos se
prestam bem a isso, enquanto outros
são mais difíceis de compreender.

A propósito, lembro-me de um
professor de muito prestígio, um
professor de matemática, que
transmitia uma visão de mundo ateia
por meio da matemática. Isso
significa que, inversamente, também
se pode transmitir uma visão de
mundo cristã, inclusive por meio da
matemática. Como? Deixemos que o
matemático reflita sobre isso. Em
resumo, a dimensão cristã pode estar
muito mais presente do que
imaginamos, assim como outras
dimensões, como o marxismo ou o
positivismo, infelizmente estão mais
presentes do que pensamos. Não sei
se é o caso neste país, mas em muitos
lugares certamente está, em muitos
campos do conhecimento. O



cristianismo pode e deve estar
presente, sem impor nada, pois a
realidade de toda a criação se
sustenta no poder de Deus. É sempre
possível propor uma perspectiva
cristã em todos os níveis de
conhecimento.

Certamente, existem aspectos
acadêmicos complexos, como os de
natureza biológica, especialmente
quando a dignidade da pessoa
humana está em jogo. Nesses casos, a
perspectiva da fé tem muito a
contribuir. Em questões limítrofes, a
prudência é necessária e, se é o caso,
deve-se buscar aconselhamento,
principalmente em assuntos médicos
e biomédicos, ética médica e outras
áreas afins.

A Liberdade

Outra realidade crucial na vida
universitária é a liberdade. O amor à
liberdade é característico do espírito



cristão. Como muitos de vocês se
lembram, São Josemaria nos dizia
que o amor à liberdade estava entre
os legados humanos que ele queria
deixar para os filhos da Obra.

O amor à liberdade na universidade
é de grande transcendência
justamente por ser uma virtude
essencialmente cristã. Nesse sentido,
devemos respeitar tudo o que é
opinável, não apenas como se fosse
algo a que temos de ceder de
qualquer forma, mas como uma
riqueza positiva, para nunca impor
como verdade ou necessidade aquilo
que não é.

Certamente, existem muitos pontos
opináveis que se pode defender
apaixonadamente porque estamos
convictos deles, como em matérias
científicas, sociais e culturais. Os
professores explicam ideias
opináveis a partir de suas
perspectivas acadêmicas e podem



defendê-las apaixonadamente, mas
sempre respeitando a liberdade de
pensar e expressar pontos de vista
opostos. Embora às vezes possa
parecer difícil, se respeitarmos a
liberdade dos alunos, torna-se fácil
expressar vigorosamente opiniões
em que acreditamos: vigorosamente,
mas apresentando-as como
opináveis.

A liberdade de viver e circular
dentro da universidade também
deve ser respeitada, ou seja, deve-se
fomentar um ambiente de liberdade.
Logicamente, isto será feito à luz de
um conjunto de ideais que
estudantes e professores, mesmo os
que não são cristãos, devem
respeitar: ideias centrais, princípios,
escritos ou não, que constituem a
identidade essencial da instituição.

Em toda sociedade humana, há um
mínimo de regras que devem ser
seguidas. É importante também



ensinar que a liberdade não é
incompatível com regras ou
obrigações. Todos temos obrigações,
quer queiramos, quer não. Por
exemplo, temos a obrigação de
respeitar as leis de trânsito: devemos
parar no sinal vermelho. Toda a vida
é repleta de regras, e a universidade
não é exceção. São regras de
convivência, de bom funcionamento,
de boas maneiras etc., tanto para
professores quanto para estudantes,
tanto para administradores como
para funcionários, porque a
alternativa seria o caos.

O importante, porém, é viver em
liberdade. E não apenas naquilo que
não somos obrigados a fazer, mas
também viver livremente dentro do
que é obrigatório. Esta é a chave para
a liberdade: ensinar a viver
livremente dentro do que é
obrigatório. E isso é possível? É
possível e, no fundo, é necessário
para a realização humana, pois caso



contrário, nos sentiríamos sempre
limitados por regras e leis de todos os
tipos.

Tanto professores quanto alunos,
devem viver livremente tudo o que é
obrigatório na universidade para o
seu bom funcionamento.

E como é possível viver livremente
dentro daquilo que é obrigatório? É
muito fácil dizer, mas, na prática, é
preciso se esforçar para que isso se
torne realidade. É possível viver o
obrigatório com liberdade se o
fizermos com amor, porque o amor é
a força da liberdade. A tal ponto que,
de certa forma, o amor se identifica
com a liberdade. E podemos amar o
que é obrigatório? Podemos. É
evidente que se pode amar o que é
obrigatório, e pode-se amá-lo quando
se vê o bem que ele traz consigo.
Porque o que se ama é o bem. E
quando descobrimos o bem da luz
vermelha, um bem digno de amor,



paramos livremente. E assim é com
tudo. É preciso enxergar o bem da
regra para amá-la; e amando a regra,
somos livres. Isso precisa ser
ensinado, transmitido, vivido:
transmitido, principalmente aos
professores, e aos alunos. Ensinem
que somos livres mesmo quando
obedecemos.

A liberdade é um bem tipicamente
cristão. Até mesmo Hegel reconheceu
isso quando disse que a liberdade é
cristã desde sua origem. Porque foi o
cristianismo que trouxe a verdadeira
liberdade ao mundo. Antes do
cristianismo, não havia verdadeira
liberdade, propriamente dita. Bem,
nesse julgamento também há algo
que é opinável.

A autoridade como serviço

Outro aspecto importante, e
tipicamente cristão, é a compreensão
da autoridade como serviço. A



verdadeira autoridade em todos os
níveis, quando bem exercida, é
exercida como um autêntico serviço.
Este fato tem uma dimensão
interessante: os cargos universitários
(reitores, decanos, chefes de
departamento etc.), além de terem
um período limitado, são um serviço
e são exercidos como tal. E por essa
razão, são abandonados com a
mesma disponibilidade com que
foram assumidos.

Se alguém quisesse ser decano para
sempre, não seria apropriado, pois
esse serviço consome tempo do que
lhe é verdadeiramente importante,
que é a pesquisa e o ensino. É preciso
dedicar tempo para ser reitor,
decano, chefe de departamento, pois
não há outra opção. Isso é feito de
bom grado, mas o que mais se deseja
são as próprias atividades
acadêmicas: a pesquisa, o ensino, as
publicações. Não há como não ter um
reitor, não há como não ter decanos,



mas esses cargos são puramente
serviços e devem ser compreendidos
como tal. Graças a Deus, a vida é
assim, e é por isso que as mudanças
na liderança são administradas com
total facilidade. As pessoas dizem:
“Que maravilha, graças a Deus que
não sou mais reitor, pois agora posso
me dedicar mais ao que me
interessa”. Mas antes disso, elas se
entregaram de corpo e alma a serem
reitores, decanos ou qualquer outro
cargo que fosse necessário.

A colegialidade

A colegialidade no governo da
universidade é outro aspecto
importante. O que isso tem a ver com
a identidade cristã? Tem muito a ver,
pois a colegialidade no governo da
universidade, que, na prática, pode
se manifestar de maneiras muito
diferentes, dependendo do sistema, é
o que nos salva da tirania. Quem
estiver no comando, seja no nível da



universidade, de um departamento
ou de um instituto, não pode ser um
tirano que toma decisões sozinho e
exclusivamente.

São Josemaria, referindo-se ao Opus
Dei em geral, mas aplicando-se a
todo o trabalho em que o Opus Dei
proporciona um impulso espiritual,
disse: “Matei o tirano como um
traidor pelas costas; não admito
tiranos nem ditadores”. Não há
nenhum no Opus Dei, nem nesta
universidade, claro, graças a Deus.
Devemos ser gratos pela autoridade
nunca ser tirânica, porque não é. E
haverá diferentes maneiras de viver
a colegialidade, ou seja, de levar em
conta as opiniões dos outros, de
modo que nunca seja apenas uma
pessoa a apresentar o pensamento e
a decidir. Embora, por razões
operacionais, mais tarde possa ser
necessário decidir pessoalmente,
deve sempre haver consenso, deve-se
sempre ouvir os outros. Saber ouvir.



Ouvir não é apenas o ato físico de
escutar; é preciso realmente ouvir o
que os outros pensam. E não apenas
ouvir: é preciso escutar, prestar
atenção, estar disposto a aprender
com o que os outros nos dizem.

A justiça

Outro aspecto muito importante: a
justiça. A identidade cristã exige a
virtude da justiça como parte da
realização humana, virtude esta que
és elevada pela caridade. A justiça se
manifesta na forma como tratamos
as pessoas, na demonstração de
preocupação com elas e na luta
contra o egoísmo pessoal. Ela
também deve ter dimensões
institucionais. Algo que pode parecer
secundário, mas não é, são os
salários, ou seja, o que as pessoas
recebem. É preciso haver justiça: os
salários devem ser proporcionais ao
trabalho realizado. Às vezes, não
temos recursos suficientes e



precisamos cortar despesas, sim; mas
as despesas são cortadas em todos os
níveis quando necessário. Devemos
sempre buscar a verdadeira justiça
distributiva nessa questão.

Mas a justiça por si só não basta,
embora seja necessária; também
deve haver caridade. A justiça pode
ser dolorosa em alguns momentos,
como quando precisamos demitir
alguém ou informar que seu contrato
não será renovado. Como em
qualquer instituição humana, essas
coisas podem acontecer. Então,
devemos praticar tanto a justiça
quanto a caridade.

Devemos cuidar daqueles que
precisam ser demitidos, quando não
há outra opção a não ser causar-lhes
sofrimento. Devemos fazê-lo com a
máxima sensibilidade possível,
movidos por um espírito cristão, em
virtude da identidade cristã da
universidade. Não podemos



maltratar ninguém se quisermos ser
cristãos, mesmo que por vezes seja
necessário tomar decisões dolorosas.
Decisões dolorosas podem sempre
ser tomadas cultivando o afeto, a
caridade, que é afeto. Esta é também
a primazia da pessoa, que discutimos
anteriormente em outro contexto.

A Dimensão Pública da
Identidade Cristã

Para terminar, a identidade cristã
deve ter uma dimensão pública, não
confessional neste caso específico,
mas pública de qualquer forma: os
aspectos pessoais e institucionais de
uma entidade tão pública quanto
uma universidade terá
manifestações públicas no que diz
respeito à sua identidade cristã. Isto
deve ser evidente, por exemplo, nos
materiais promocionais e nos
folhetos distribuídos. Deve ser
perceptível de alguma forma nas
publicações e atividades públicas



realizadas na universidade. Se
houver uma conferência, vamos
retomar o exemplo da matemática:
não é que necessariamente precise
haver uma exposição explícita do
cristianismo, mas, de uma forma ou
de outra, em muitas outras
atividades, o fato de haver uma
realidade cristã, tanto na substância
quanto na forma, emergirá
espontaneamente.

Sobre cada um desses pontos, como
vocês podem facilmente perceber,
muito poderia ser dito, mas são
coisas que, por um lado, vocês sabem
e, por outro, graças a Deus, vocês
praticam. Mas é bom sempre ter em
mente que somos cristãos. E aqueles
na universidade que não são cristãos
devem demonstrar um mínimo de
respeito e devem ser tratados com
respeito, em seu modo de ser e em
seu modo de pensar.



Aula sobre a esperança
(novembro de 2024)

Colégio Romano de Santa Maria,
Roma

A bula de convocação do Jubileu
2025, publicada pelo Papa Francisco,
começa com algumas palavras de São
Paulo dirigidas aos romanos, que
também dão nome ao documento: “A
esperança não decepciona” (Rm 5,5),
spes non confundit. Essas palavras
encerram um conteúdo muito
profundo. Quando temos verdadeira
esperança, ela não falha. Podemos
falhar nós, mas a esperança, nunca;
porque Deus é fiel ao seu amor por
nós e às suas promessas.

É certo que, às vezes, podemos ter
esperança em coisas que não
acontecem: por exemplo, esperamos
na eficácia de determinada gestão
apostólica ou no resultado de uma
conversa, e pode acontecer de os

https://opusdei.org/es/article/nada-se-pierde-clase-prelado-fernando-ocariz-esperanza-jubileo/
https://opusdei.org/es/article/nada-se-pierde-clase-prelado-fernando-ocariz-esperanza-jubileo/


frutos não aparecerem. Isso significa
que a esperança decepcionou? Não,
porque a esperança fundamentada
no amor de Deus por nós nos permite
dizer com segurança, como afirmava
São Josemaria: “Nada se
perde!” (Forja, n. 278). O que fazemos
pelo Senhor, o que realizamos
seguindo a vontade de Deus, é
sempre eficaz, ainda que não
vejamos os resultados
imediatamente. Talvez vejamos de
outro modo, em outro momento, ou
talvez nem vejamos nesta vida.
Talvez seja um fruto diferente do que
esperávamos. Assim, podemos ter a
segura esperança de que nada se
perde.

Após essa breve introdução, esta aula
consistirá basicamente em reler
alguns textos do Papa – da bula de
convocação do Jubileu 2025 –, de São
Josemaria e, naturalmente, da
Sagrada Escritura. Minha intenção ao
lê-los e comentá-los brevemente é



que nos deem ocasião de fomentar
uma disposição na alma que permita
que nossa esperança cresça. A
esperança sobrenatural é um dom de
Deus, não se pode obtê-la apenas
com forças humanas, mas podemos
dispor a alma para receber os dons
de Deus, especialmente a fé, a
esperança e a caridade.

O que é a esperança?

A esperança é uma virtude que nos
leva a confiar que vamos obter um
bem futuro, mais ou menos árduo,
mas possível. Estes são os três
requisitos: futuro, árduo e possível.
Não faria sentido uma esperança que
não cumprisse esses critérios. Por
exemplo, não posso dizer que tenho
esperança de viajar amanhã para a
Lua; seria uma esperança “louca”,
porque não é possível. Também não
se denomina esperança desejar algo
que não é árduo. Não tenho
esperança, em sentido estrito, de que



dentro de três horas estarei na
minha casa. Embora nesta vida nada
seja cem por cento seguro, há coisas
que, humanamente falando, não são
propriamente objeto de esperança.

A esperança é uma virtude humana
fundamental, porque todos
esperamos algo. Sempre estamos
esperando os frutos do nosso
trabalho, esperando bens possíveis,
esperando o fim de todo tipo de
situações. Mas, como recordei no
início, a esperança também é uma
virtude sobrenatural, teologal. O que
se espera com a virtude sobrenatural
da esperança? A vida eterna, a união
com Deus, a salvação, a felicidade
imensa do céu. Essa é a grande
esperança. Participar da vida de
Deus é uma realidade possível de
alcançar porque o próprio Deus a
oferece para nós.

Já existe uma esperança humana,
natural, necessária, no coração de



cada pessoa. Escreve o Papa: “No
coração de cada pessoa, encerra-se a
esperança como desejo e expetativa
do bem, apesar de não saber o que
trará consigo o amanhã”. (Spes non
confundit, n. 1). A esperança, mesmo
não sendo de algo seguro no plano
humano, também não é de algo
impossível; é uma expectativa do
bem, uma possibilidade de que esse
bem chegue.

O objeto da esperança teologal, que
leva à plenitude também a esperança
natural, é a salvação, a felicidade
eterna com Deus. São Paulo diz: “A
esperança no que nos está reservado
nos céus” (Cl 1,5). Essa esperança na
felicidade no céu está unida à fé no
amor de Deus por nós e nos meios
que Ele colocou para que cheguemos
ao céu: a Eucaristia, a oração…

A esperança na vida eterna é tão
importante, que o Concílio de Trento
condenou aqueles que sustentavam



ser errado ter esperança na vida
eterna e que se deveria fazer as
coisas sem pretender alcançar a
recompensa de chegar ao céu. O
concílio diz: “ Se alguém disser que o
justificado peca quando pratica boas
obras visando uma recompensa
eterna, seja anátema” (Concílio de
Trento, sess. VI, cân. 31). A esperança
na recompensa eterna não só não é
ruim, como é algo que Deus quer e
está unida à fé e à caridade.

O fundamento da esperança

Qual é o fundamento da esperança?
A resposta é simples: a fé. Como se
expressa na Carta aos Hebreus: “A fé
é o firme fundamento das coisas que
se esperam” (Hb 11,1). Que fé é essa?
A fé no amor de Deus por nós. Uma
fé que dá segurança à esperança,
porque se fundamenta em algo que
nunca falha: o amor inquebrantável
de Deus por cada pessoa.



O Papa afirma que “ a esperança
nasce do amor e funda-se no amor
que brota do Coração de Jesus
trespassado na cruz” (Spes non
confundit, n. 3). E cita imediatamente
São Paulo em sua Carta aos
Romanos: “Se quando éramos
inimigos de Deus fomos
reconciliados com ele mediante a
morte de seu Filho, quanto mais
agora, tendo sido reconciliados,
seremos salvos por sua vida” (Rm
5,10). Assim, a esperança nasce da
certeza da fé no amor de Deus por
nós.

Precisamos fomentar na nossa vida
essa fé no amor de Deus, que é um
amor concreto. Não se trata de um
amor abstrato pela humanidade em
geral, mas de um amor pessoal,
dirigido a cada um de nós neste
momento e sempre. O Senhor nos
olha, está dentro de nós, com a graça,
que nos eleva e santifica, e nos ama
de maneira muito pessoal. Este amor



é nossa força, a que nos faz esperar
em algo que, sendo árduo, é possível:
que conseguiremos ser santos, que é
a meta do que esperamos: a união
definitiva e plena com Deus.

É importante lembrar que, na vida
espiritual, na luta ascética, ao
começar e recomeçar, é sempre
necessário viver de esperança. Uma
esperança com fundamento. Não nas
nossas forças, como se fosse uma luta
que devemos vencer a todo custo,
mas fundamentada no amor de Deus.
Deus conta com nossa fraqueza, mas
sobretudo conta com sua infinita
potência, que se identifica com o seu
amor por nós.

Também é importante considerar
que, em Deus, o conhecimento e o
amor se identificam. Ele nos conhece
e nos ama infinitamente. E,
concretamente, o espírito do Opus
Dei nos impulsiona a considerar que
o amor de Deus nos faz



verdadeiramente filhas e filhos seus.
Essa consciência da filiação divina
fortalece nossa esperança, como
explica São Josemaria em uma de
suas homilias: “A mim, e desejo que o
mesmo aconteça a todos vós, a
certeza de me sentir - de me saber -
filho de Deus cumula-me de
verdadeira esperança, uma
esperança que, por ser virtude
sobrenatural, ao ser infundida nas
criaturas, se amolda à nossa
natureza e é também virtude muito
humana” (Amigos de Deus, n. 208).

A virtude sobrenatural da esperança
eleva a capacidade humana natural
de esperar no bem, mesmo que seja
difícil. Saber-se filho de Deus nos
leva a ter uma esperança segura na
meta. A experiência das próprias
misérias poderia talvez levar a
aspirar, no máximo, a salvar-se,
como se a salvação não coincidisse
com a santidade, considerando a
santidade como uma “utopia



ascética”. Ser santo é o fim, e se a
vida se encerrar sem a suficiente
santidade, se passará pelo purgatório
até alcançá-la. É difícil alcançar a
santidade sem esforço, por isso a
vida de santificação é árdua, mas a
esperança de alcançá-la se torna
possível com a graça de Deus.

Como acabo de recordar, com
palavras do nosso Padre, o tom de
nossa esperança está marcado pela
filiação divina. Temos um motivo
extraordinário para ter esperança de
sermos santos, para pensar na
eficácia de nossas vidas: somos filhas
e filhos amados por Deus. Tantas
vezes o recordamos, agora com umas
palavras de São João: “Nós
conhecemos o amor que Deus tem
por nós e cremos nele” (1Jo 4,16). Isso
é da essência da vida segundo o
Evangelho: conhecer e crer no amor
de Deus por nós, sabendo que somos
filhos de Deus graças ao seu amor. E
atualizar essa fé.



Essa fé no amor de Deus leva a viver
confiantes na providência. Ou seja,
sabendo que não estamos
abandonados ao acaso do mundo.
Não é que Deus nos queira muito e
depois andemos sozinhos por nossa
conta. Deus nos ama e, respeitando
nossa liberdade, nos acompanha
constantemente. O seu não é um
amor distante, mas de providência. O
Papa Bento XVI, em sua encíclica
sobre a esperança, Spe salvi, escreve
que “Deus é o fundamento da
esperança; mas não qualquer deus,
senão o Deus que tem um rosto
humano e que nos amou até o
extremo, a cada um em particular e à
humanidade em seu conjunto” (n.
31). A fé nesse amor concreto de
Deus por nós é o fundamento de
nossa esperança. Em contraste, São
Paulo em sua Carta aos Efésios
descreve os gentios como gente “sem
esperança e sem Deus neste
mundo” (Ef 2,12). A esperança está
fundamentada em Deus, em seu



amor concreto e pessoal. Embora
possam existir esperanças humanas,
estas se limitam a esta vida e não vão
além dela. Sem Deus, não se pode ter
verdadeira esperança em algo
definitivo.

A certeza de que Deus está
empenhado

A esperança cristã tem uma
característica aparentemente
contraditória: a certeza. Podemos ter
certeza de algo que é possível, mas
não imediato nem completamente
seguro? Sim: temos uma esperança
segura, fundamentada na vontade de
Deus, na sua fidelidade ao seu amor
por nós.

“Esta é a vontade de Deus, a vossa
santificação” (1Tes 4,3). Isso não
significa apenas que Deus quer que
sejamos santos, mas que Ele mesmo
está empenhado – por assim dizer –
em nossa santificação. Deus não só



nos dá os meios – a revelação, os
sacramentos… –, mas, sem forçar
nossa liberdade – dando-nos a
liberdade –, Ele também nos concede
todas as graças necessárias para que
cheguemos à meta. Temos a
esperança segura de chegar à meta
se quisermos, porque não nos faltará
a graça: Deus é fiel.

Como refletem as palavras de São
Paulo na Epístola aos Efésios: “Deus,
que é rico em misericórdia, pelo
grande amor com que nos amou,
deu-nos vida juntamente com Cristo,
quando ainda estávamos mortos em
transgressões — pela graça vocês são
salvos. Deus nos ressuscitou com
Cristo e com ele nos fez assentar nos
lugares celestiais em Cristo Jesus” (Ef
2,4-7). O Apóstolo não diz “nos fará
sentar nos céus”, mas “nos fez sentar
nos céus”. Essa força da esperança
traz a certeza, sem deixar de ser
esperança.



São Josemaria escreveu: “Vivo feliz
com a certeza do Céu que havemos
de alcançar, se permanecermos fiéis
até o fim” (Amigos de Deus, n. 208).
Embora pudesse parecer
contraditório “estar seguro de algo
que não é seguro”, na realidade não é
contraditório. É nisso que consiste a
verdadeira esperança cristã. Temos
tal confiança no amor de Deus, que
podemos ter uma esperança certa e
segura. Essa esperança supera nossas
misérias e defeitos, e nos leva à
segurança de que, como dizia o nosso
Padre, mesmo que morramos com
defeitos, podemos ser santos porque
o Senhor, com nossa
correspondência, nos levará a uma
santidade que consiste na plenitude
do amor. E a plenitude do amor é
totalmente compatível com ter
defeitos, desde que esses defeitos não
sejam aceitos nem queridos, mas que
lutemos contra eles por amor, uma e
outra vez, ainda que não consigamos
vencê-los totalmente.



Portanto, temos a certeza de que
iremos para o céu se formos fiéis, se
permanecermos em seu amor. E,
além disso, temos a segurança de que
seremos fiéis se quisermos, se
perseverarmos livremente no amor,
porque não nos faltará a graça de
Deus.

A segurança do impossível

A esperança cristã não é uma
esperança quimérica, porque
contamos com a graça de Deus. Por
isso, no plano sobrenatural,
pensando tanto em nossa
santificação pessoal, quanto na
eficácia permanente do trabalho
apostólico da Obra, tanto na vida
pessoal como no nosso empenho em
levar adiante o Opus Dei, devemos
levar em conta o que dizia São
Josemaria sobre “a segurança do
impossível” (Carta 29, n. 60). A
esperança torna possível “ter a
segurança do impossível”.



A segurança do impossível, em
primeiro lugar, de ser santos, porque
quando experimentamos nossa
fraqueza ou capacidade limitada,
parece impossível que possamos
chegar a ser santos. No entanto,
temos a certeza de que podemos,
porque possuímos a fé no amor de
Deus, que é o fundamento da
esperança.

É também muito bonito o que São
Paulo recorda em sua Epístola aos
Romanos sobre a figura de Abraão,
que esperou contra toda esperança.
São Josemaria costumava recordar
muitas vezes essa expressão:
“Esperar contra toda esperança”.
Novamente, dito assim, parece uma
contradição, mas entendido
corretamente, é a plenitude da
esperança. Significa que podemos
esperar também quando
humanamente não há motivos para
isso.



A esperança cristã, portanto, tem um
fundamento firme: o oferecimento
do próprio Deus da união com Ele,
que nisso consistirá a glória do céu.
Mas essa esperança também se
expressa em muitos aspectos da vida
diária. É muito importante a
esperança apostólica. Como escreve
São Paulo na Primeira Epístola aos
Coríntios: “sabendo que o vosso
trabalho não é vão no Senhor” (1Cor
15,58). Nosso Padre quis colocar as
palavras latinas deste texto no
umbral de pedra de uma porta da
Villa Vecchia, em Roma: Semper
scientes quod labor vester non est
inanis in Domino. Nada do que
fazemos é vão diante de Deus.

O Papa, em Spes non confundit,
convida a transmitir esperança ao
afirmar: “Oxalá não falte a atenção
inclusiva por todos aqueles que,
encontrando-se em condições de vida
particularmente extenuantes,
experimentam a sua própria



fragilidade” (n. 11). É muito
importante dar esperança, porque
muita gente parece não a ter. Viver
sem esperança, sem verdadeiras
metas que valham a pena, é
paralisante. É preciso dar esperança
no apostolado, na atenção às pessoas
de Casa que ajudamos, de um modo
ou de outro. Devemos ser pessoas
que dão esperança, que não dão mais
ênfase às dificuldades do que às
soluções. É preciso ser positivos,
transmissores de esperança.

Precisamos viver de esperança
também ao experimentar
dificuldades pessoais. Todos temos
dificuldades de um jeito ou de outro:
na experiência dos próprios defeitos,
no trabalho, de saúde, de todo tipo.
Na vida podemos encontrar, e
encontramos, dificuldades. O Papa,
em Spes non confundit, cita
amplamente o texto da Epístola aos
Romanos: “Quem poderá separar-nos
do amor de Cristo? A tribulação, a



angústia, a perseguição, a fome, a
nudez, o perigo, a espada? (…) Mas
em tudo isso saímos mais do que
vencedores graças Àquele que nos
amou. Estou convencido de que nem
a morte nem a vida, nem os anjos
nem os principados, nem o presente
nem o futuro, nem as potestades,
nem a altura nem o abismo, nem
qualquer outra criatura poderá
separar-nos do amor de Deus, que
está em Cristo Jesus, Senhor
nosso” (Rm 8,35-39). É um texto
extraordinário, para ser meditado
muitas vezes na oração.

O Papa comenta brevemente: “por
isso mesmo esta esperança não cede
nas dificuldades: funda-se na fé e é
alimentada pela caridade” (Spes non
confundit, n. 3). E, desse modo, torna
possível seguir adiante na vida. É
assim, por muitas dificuldades que
atravessemos. O que nos separará do
amor de Deus? Os principados, as
potestades, a morte, a vida, a espada,



os perigos, a fome? Nada pode nos
afastar, se não quisermos nos
afastar. Porque “nada nos pode
separar do amor de Deus – diz São
Paulo –, que está em Cristo Jesus,
nosso Senhor” (Rm 8,39). Somente
nós podemos nos separar do amor de
Deus. Só nós. Nem o demônio, nem a
doença, nem as contrariedades.
Apenas nossa própria liberdade. Por
isso, diante das dificuldades,
podemos sempre ter uma grande
esperança no amor de Deus,
manifestado em Cristo Jesus.

Onde está tua esperança?

Também neste contexto, é excelente
reler o seguinte texto de nosso Padre,
na Instrução para o labor de São
Rafael: “Trabalhai, cheios de
esperança: plantai, regai, confiando
naquele que dá o crescimento,
Deus” (1Cor 3,7). E, quando vier o
desânimo, se o Senhor permitir essa
tentação, diante dos fatos



aparentemente adversos, ao
considerar, em alguns casos, a
ineficácia dos vossos trabalhos
apostólicos de formação; se alguém,
como a Tobias pai, perguntar: “ubi
est spes tua?, onde está a tua
esperança?…”, levantando vossos
olhos sobre a miséria desta vida –
que não é o vosso fim –, respondei
com aquele varão do Antigo
Testamento, forte e esperançoso,
“quoniam memor fuit Domini in toto
corde suo” (Tb 1,13), porque sempre
se lembrou do Senhor e o amou com
todo o seu coração: “Filii sanctorum
sumus, et vitam illam expectamus,
quam Deus daturus est his, qui fidem
suam nunquam mutant ab eo”;
“somos filhos dos santos, e
esperamos aquela vida que Deus há
de dar aos que não perdem jamais a
confiança nele” (Tb 2,18)” (Instrução,
9-I-1935, n. 19). Diante das
dificuldades, devemos trabalhar
cheios de esperança; plantar,
esperando em Deus, que é quem dá o



crescimento. Não confiando em
nossas forças, mas colocando-as a
serviço do Senhor em todo o trabalho
apostólico. Mais uma vez, sabendo
que a nossa esperança está na
certeza do amor de Deus por nós.

Portanto, esperança na entrega, com
generosidade. Vale a pena sermos
generosos no apostolado, em tudo o
que supõe o esforço de ir ao encontro
das pessoas. Também a mortificação
pelo trabalho apostólico, que implica
dedicação de tempo, superar
dificuldades, etc.

São Josemaria, estando na Venezuela,
comentou: “Lembrava-me de quando
começamos o labor há tantos anos.
Comecei com três, e agora são tantos
milhares, centenas de milhares. Mas
havia esperança. Contam de
Alexandre Magno que, enquanto se
preparava para uma batalha, antes
distribuiu todos os seus bens entre
seus capitães. E um deles perguntou:



“Mas, Senhor, e o que te restou?”. Ao
que ele respondeu: “Ficou-me a
esperança”“. E acrescentou: “Eu olho
para vocês, e me resta a
esperança” (São Josemaria,
Apontamentos de uma meditação,
10/02/1975). É assim. Essas palavras
podem nos levar a ter esperança nos
outros. Quando experimentarem sua
fraqueza pessoal, podem se encher
de esperança ao ver seus irmãos. E
essa esperança está chamada a se
estender ao mundo inteiro.

Paz, oração, alegria

O Papa fala sobre ter esperança na
paz no mundo, uma paz que está
muito ausente. Não só pelas grandes
guerras, que são terríveis e tristes,
mas pela falta de paz em muitos
ambientes da sociedade. Nosso Padre
dizia: “Não há paz nas
consciências” (Em diálogo com o
Senhor, n. 101). O Papa menciona
“que o primeiro sinal de esperança se



traduza em paz para o mundo, mais
uma vez imerso na tragédia da
guerra” (Spes non confundit, n. 8).
Esperança de que o mundo vai
melhorar, certamente, porque é
também esperança na eficácia do
apostolado. Mas com realismo; não
sabemos o que acontecerá, não
podemos prever o futuro.

De fato, o Apocalipse e as predições,
que o Senhor faz no Evangelho sobre
o fim do mundo são muito
dramáticas. Mas isso não nos tira a
esperança; pelo contrário, nos
impulsiona a fazer tudo o que está ao
nosso alcance para que o mundo
melhore. Pensando na situação atual,
em alguns países vivemos em
ambientes muito descristianizados.
Cada vez há mais pessoas que, sendo
católicas, não frequentam os
sacramentos. Há cidades em países
tradicionalmente crentes, onde havia
uma prática religiosa amplíssima, e
agora só um porcentual muito



pequeno da população vai à Missa
aos domingos. Mas, ao mesmo
tempo, há outros lugares onde as
coisas estão muito melhores. E, em
uns e outros, podemos ter a
convicção de que as pessoas são
boas, como dizia Dom Javier:
“Quanta gente boa há no mundo!”.
Em muitas ocasiões o que falta é
formação. Por isso, as dificuldades
que encontrarmos no trabalho
apostólico nunca devem ser motivo
de desânimo, mas ocasião para rezar
mais, para nos lançarmos, para nos
aproximarmos das pessoas e
podermos ajudá-las, com a amizade e
a confidência. Quanto mais difícil for
o ambiente, mais o Senhor conta
conosco; não porque sejamos
melhores, mas porque Ele nos deu
muita formação, apesar de sermos
tão pouca coisa. Portanto, fortes na
esperança!

E isso se aplica a tudo. Que esperança
temos na oração? O Senhor disse:



“Pedi e recebereis” (Jo 16,24). É
impressionante. Pedi e recebereis,
são palavras absolutamente
verdadeiras. Certamente, às vezes
pedimos e não recebemos, mas
podemos pensar que recebemos de
outro modo, ou que não pedimos
bem. Enfim, outras vezes pedimos
bem e parece que não recebemos.
Por exemplo, pedimos por uma
intenção apostólica determinada ou
para que uma pessoa seja curada, e
não se cura… Então, a oração foi
inútil? Não. Ainda que não tenhamos
obtido o que pedíamos, essa oração
não foi ineficaz. Podemos estar
seguros na esperança, pela fé na
palavra de Deus. Nada se perde.

Por último, esperança com alegria.
“Alegres na esperança” (Rm 12,12),
diz São Paulo. E não é uma esperança
de conto de fadas, onde tudo dá
certo, por isso acrescenta: “Alegres
na esperança, pacientes na
tribulação, constantes na oração”.



São Josemaria nos dizia assim:
“Otimistas, alegres: Deus está
conosco! Por isso, diariamente, me
encho de esperança” (Memória do
beato Josemaria Escrivá, p. 115).
Otimistas, alegres porque Deus está
conosco. A virtude da esperança nos
faz ver o positivo, o belo da vida,
porque vemos em tudo, ainda sem
entender, o amor de Deus. Por isso,
quando nos sentirmos meio
desanimados, pessimistas, tristes,
reajamos logo, com um grande ato de
fé no fundamento desta esperança
alegre: hoje, agora, Deus está me
amando com loucura. Cada um tem
que dizer isto, pensar com um ato
profundo de fé. E isso nos levanta.

Falando de esperança, nos vêm ao
pensamento e ao coração a
santíssima Virgem, Spes nostra. Ela é
a mãe da nossa esperança, a que nos
consegue do Senhor essa graça da
esperança, para tê-la e para dá-la,
como diz São Pedro: “estai sempre



preparados para responder com
mansidão e temor a qualquer que
vos pedir a razão da esperança que
há em vós” (1Pd 3,15).

***

Termino com a esplêndida frase de
São Paulo: “Que o Deus da esperança
os encha de toda alegria e paz, por
sua confiança nele, para que vocês
transbordem de esperança, pelo
poder do Espírito Santo” (Rm 15,13).
Aconselho que a leiam e meditem
muito. Que estejamos contentes e,
quando houver motivos humanos
para não estar, pensemos que acima
de todo motivo humano há um muito
maior, que é o fundamento da nossa
esperança: o amor de Deus por nós.



Conferência “Eucaristia e
sacerdócio” no centenário da
ordenação sacerdotal de São
Josemaria (27-III-2025)

Saragoça, Espanha

Nesta celebração do centenário da
ordenação sacerdotal de São
Josemaria, vou me concentrar
principalmente em alguns de seus
textos, em alguns aspectos da relação
entre o sacerdócio e a Eucaristia. São
textos que, além do conteúdo
doutrinal, expressam também a
experiência viva da sua alma
sacerdotal.

Primeiro, vou me concentrar no
sacerdócio enquanto ordenado para
a Eucaristia, depois na importância
da Eucaristia na santificação do
sacerdote e, finalmente, em seu papel
na missão pastoral que o presbítero é
chamado a desempenhar.



Sacerdócio para a Eucaristia

A Eucaristia, especificamente o
sacrifício eucarístico, é central para a
vida cristã. São Josemaria resumiu-o
na expressão “centro e raiz”; por
exemplo, no seguinte texto de uma
de suas cartas: “Sempre vos ensinei,
queridíssimos filhas e filhos, que a
raiz e o centro de vossa vida
espiritual é o Santo Sacrifício do
Altar, no qual Cristo Sacerdote
renova seu Sacrifício do Calvário, em
adoração, honra, louvor e ação de
graças à Santíssima Trindade”[1].

Essa ideia estava tão profundamente
enraizada em sua alma e em seu
coração que ele a repetiu com
frequência, tanto verbalmente
quanto por escrito[2]. Ao mesmo
tempo, acrescentava que se o
Sacrifício eucarístico é “o centro e a
raiz da vida do cristão, deve sê-lo
especialmente para a vida do
sacerdote”[3].

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn1
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn2
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn3


Deve ter sido motivo de profunda
alegria para São Josemaria que, anos
depois, um texto do Concílio Vaticano
II tão significativo como o Decreto
Presbyterorum Ordinis, ao falar da
relação entre o sacerdócio e a
Eucaristia, usasse a mesma
expressão para afirmar que o
Sacrifício Eucarístico é “o centro e a
raiz de toda a vida do presbítero”[4].

a) Centro e raiz da vida do presbítero

De fato, é lógico insistir neste ponto
no caso do sacerdote. Como escreveu
Bento XVI, “A relação intrínseca
entre a Eucaristia e o Sacramento da
Ordem Sagrada éevidente nas
próprias palavras de Jesus no
Cenáculo: ‘Fazei isto em memória de
mim’ (Lc 22,19). De fato, na véspera
de sua morte, Jesus instituiu a
Eucaristia e, ao mesmo tempo,
fundou o sacerdócio da Nova
Aliança. (…) Ninguém pode dizer
‘este é o meu corpo’ e ‘este é o cálice

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn4


do meu sangue’, exceto em nome e
na pessoa de Cristo, o único Sumo
Sacerdote da nova e eterna Aliança
(cf. Heb 8-9)”[5].

O Papa Francisco enfatizou como
essa identificação com Cristo
sacerdote se estende a toda a vida do
presbítero. Este “não pode dizer:
‘Tomai e comei todos vós porque este
é o meu Corpo, que será entregue por
vós’, e não viver o mesmo desejo de
oferecer o seu próprio corpo, a sua
própria vida pelo povo que lhe foi
confiado”[6].

Esta profunda transformação do
presbítero está intimamente ligada à
Eucaristia. São Josemaria comentou
sobre isso em uma homilia: “Pelo
sacramento da Ordem, o sacerdote
torna-se efetivamente apto para
emprestar a Nosso Senhor a voz, as
mãos, todo o seu ser: é Jesus Cristo
quem, na Santa Missa, com as
palavras da consagração, transforma

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn5
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn6


a substância do pão e do vinho no
Seu Corpo, Alma, Sangue e
Divindade. Nisto se fundamenta a
incomparável dignidade do
sacerdote”[7].

b) Dignidade e fraqueza

A partir destas considerações sobre a
relação entre o sacerdócio e a
Eucaristia, compreende-se que esta
última é, ao mesmo tempo, o centro
para o qual tudo converge e,
inseparavelmente, a raiz desta
convergência. Ela é centro, pois, se
Deus é aquele que atrai tudo e todos
a si em Cristo, a Eucaristia é o lugar
onde se realiza a oferta do mundo ao
Pai, por meio de Cristo, com Ele e
n’Ele. Ao mesmo tempo, “o próprio
Cristo põe-se nas mãos dos
sacerdotes, que, se fazem assim
dispensadores dos mistérios – das
maravilhas – do Senhor (1 Cor
4,1)”[8].

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn7
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn8


É possível uma ação mais elevada na
Terra? A ação mais própria de Cristo,
Sumo Sacerdote misericordioso e fiel,
mediador da nova aliança (cf. Heb
2,17 e 9,15), é deixada nas mãos da
sua criatura. Por meio dele se eleva o
culto de adoração ao Pai, e por ele os
dons divinos chegam aos fiéis.

Assim o expressa o Concílio Vaticano
II: os sacerdotes “exercem o seu
múnus sagrado sobretudo no culto
eucarístico, no qual, representando a
pessoa de Cristo e anunciando o seu
mistério, unem as orações dos fiéis
ao sacrifício da sua Cabeça, Cristo
(…), que se oferece ao Pai como
hóstia imaculada (cf. Heb 9,
11-28)”[9].

Entende-se que o centro da vida do
sacerdote não pode ser outro. Além
disso, pode-se dizer que a Santa
Missa constitui o fim principal da
ordenação, o ato no qual “todo o
ministério sacerdotal encontra sua

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn9


plenitude, seu significado, seu centro
e sua eficácia”[10].

Certamente, a dignidade do
sacerdócio se encontra com
consciência que cada sacerdote tem
da própria indignidade, e isso mesmo
constitui a primeira razão para se
esforçar por viver intimamente
unido ao Senhor[11].Na mesma
celebração da Eucaristia, as orações
que o sacerdote reza em segredo e
naquelas em que se dirige ao Senhor
em seu próprio nome o ajudam,
como nos recorda o Missal, a tomar
consciência de sua missão e, assim, a
poder desempenhá-la com maior
atenção e piedade. Essas orações são
frequentemente de caráter
penitencial e são encontradas em
momentos-chave da celebração
eucarística: antes de proclamar o
Evangelho, no final do Ofertório e na
preparação para entrar na grande
Oração Eucarística, ao dispor-se para
receber o Corpo e o Sangue de Cristo.

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn10
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn11


O sacerdote é consciente de que, pela
graça que recebe na ordenação e
pela ação do Espírito Santo na Igreja,
quando se aproxima do altar, não é
ele quem se prepara para celebrar o
culto ao Pai, mas é o próprio Cristo
que, nele, “renova no Altar o seu
divino Sacrifício do Calvário”[12]. O
gesto externo de vestir as vestes
sacerdotais lembra ao celebrante
esta verdade.

De fato, ao vestir-se com os
paramentos, revela-se o
acontecimento interior e a tarefa que
dele deriva: revestir-se de Cristo,
entregar-se a Ele como Ele se
entregou por nós. Os paramentos não
são sinais de poder ou superioridade:
são símbolos que lembram a todos –
e antes de tudo aos próprios
sacerdotes – que eles não estão mais
agindo como indivíduos privados,
mas in persona Christi e in persona
ecclesiae. Dessa forma, as vestes
sagradas também nos lembram que

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn12


os celebrantes não são donos nem da
celebração nem da comunidade, mas
sim servidores[13].

c) Eucaristia e outras funções
sacerdotais

A centralidade da Eucaristia na vida
de um sacerdote não é obstáculo
para afirmar, como faz o Decreto
Presbyterorum Ordinis, que os
sacerdotes “têm como obrigação
primária anunciar o Evangelho de
Cristo a todos”[14]. E isto não só
porque a pregação do Evangelho
precede cronologicamente a
celebração da Eucaristia, mas
também e sobretudo porque a
pregação conduz à Eucaristia, e dela
— de Cristo que se doa à Igreja —
retira a força para ser palavra de
vida eterna (cf. Jo 6, 68)[15]. De fato,
como considerarei mais tarde, toda a
atividade do sacerdote brota da
Eucaristia como sua fonte mais
íntima. A celebração da Eucaristia

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn13
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn14
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn15


não é a única função sacerdotal.
Contudo, entende-se que esta é a sua
principal e mais constitutiva missão,
até porque nela estão resumidos
todos os mistérios da fé cristã.

Eucaristia e santificação do
sacerdote

Considerando o que é a Eucaristia, é
fácil entender por que São Josemaria
escreveu: “O sacerdócio exige —
pelas funções sagradas que lhe são
atribuídas — algo mais que uma vida
honesta: exige uma vida santa de
quem o exerce, constituídos — como
são — em mediador entre Deus e os
homens”[16].

a) A Eucaristia e a conformação a
Cristo

Na configuração com Cristo Cabeça,
própria do ministério ordenado, o
Decreto Presbyterorum Ordinis
afirma que os sacerdotes “são

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn16


ordenados à perfeição da vida pelas
mesmas ações sagradas que realizam
cada dia, como por todo o seu
ministério, que desempenham em
união com o Bispo e os
presbíteros”[17].

O Sacrifício Eucarístico, no qual ele
cumpre sua missão ou função
primária, é ao mesmo tempo para o
sacerdote — como para todo cristão
— o principal meio de santificação,
de identificação com Cristo. Nas
palavras de Bento XVI: “Se a Santa
Missa for vivida com atenção e fé, ela
é formativa no sentido mais
profundo da palavra, pois promove a
configuração a Cristo e fortalece o
sacerdote em sua vocação”[18].

Este profundo aspecto formativo da
própria celebração é lógico se
tivermos em mente que “as palavras
e os ritos litúrgicos são uma
expressão fiel, amadurecida ao longo
dos séculos, dos sentimentos de

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn17
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn18


Cristo e nos ensinam a compartilhar
seus sentimentos; conformando
nossas mentes às suas palavras,
elevamos nossos corações ao
Senhor”[19]. A Santa Missa converte-
se, assim, em uma escola de vida.

Por outro lado, a identificação com
Cristo na mesma celebração leva, às
vezes, a que “o Senhor ajude cada
um de nós a descobrir o que deve
melhorar, quais vícios devemos
erradicar e como deve ser nosso
relacionamento fraterno com todas
as pessoas”[20].

Assim, na celebração e por variados
caminhos, a existência do sacerdote
torna-se uma existência eucarística.
Não só porque se nutre da Eucaristia
e faz da sua celebração o ato central
da sua vida, mas também porque, em
tudo, o sacerdote vive na mesma
atitude com que Cristo se faz
alimento dos seus irmãos.

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn19
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn20


b) A partir da Trindade para levar o
mundo à Trindade

Olhando um pouco mais
amplamente, entendemos que, no
encontro com Cristo na Eucaristia,
recebemos “a própria doação da
Trindade à Igreja”[21]. De fato, a
Santa Missa é a ação na qual, de
forma máxima, se manifesta o amor
da Trindade. “A oração ao Pai -
explica São Josemaria-, é constante.
O sacerdote é um representante do
Sacerdote eterno, Jesus Cristo, que é
ao mesmo tempo a Vítima. E a ação
do Espírito Santo não é menos
inefável nem menos certa. Pela
virtude do Espírito Santo, escreve
São João Damasceno, dá-se a
conversão do pão no Corpo de
Cristo”[22]. Na Eucaristia, a pessoa
humana se diviniza, e da Eucaristia
brota a alegria, o fruto do Espírito
Santo, que é característico da
existência cristã.

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn21
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn22


A Eucaristia é, portanto, a realidade
em torno da qual se articula a vida
espiritual do presbítero: é sua raiz e
seu centro, sua fonte e a antecipação
sacramental de sua meta definitiva.
Essa centralidade e radicalidade
conferem ao cristão, e
especificamente ao sacerdote, a
capacidade de converter toda
atividade cotidiana em culto a Deus.
Este é um ensinamento em que São
Josemaria insistia, especialmente
quando se dirigia aos fiéis comuns,
que trabalham no meio do mundo,
pois compete a todos os que
participam no sacerdócio de Cristo,
quer no sacerdócio comum, quer no
sacerdócio ministerial.

O sacerdote tem consciência de ter
sido escolhido entre suas irmãs e
irmãos para apresentar ao Pai a
oferenda da Igreja, que o próprio
Cristo assume e faz própria. Nesse
sentido, São Josemaria esforçava-se
por fazer do dia uma Missa,



procurando que esse ato de culto
transbordasse, como ele próprio
ensinava, em jaculatórias, em visitas
ao Santíssimo Sacramento, na oferta
do trabalho e das relações
cotidianas[23].

c) Dom e tarefa

O fato de a Eucaristia ser de fato o
centro e a raiz da vida do sacerdote
constitui não apenas um dom, mas
também uma tarefa pessoal de
correspondência àquilo que foi
recebido de Deus. São Bento II
escreveu em uma de suas Cartas de
Quinta-feira Santa aos sacerdotes:
“Celebremos sempre a Santa
Eucaristia com fervor. Prostremo-nos
frequentemente diante de Cristo
Eucarístico. Entremos, de alguma
forma, na 'escola' da Eucaristia”[24].

Os detalhes em que o desejo de
cuidar a Santa Missa pode se
manifestar são inumeráveis, tão
criativos quanto a capacidade que

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn23
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn24


temos de amar uma pessoa. O
importante é não perder de vista o
fato de que, como pregava São
Josemaria, “a vida litúrgica é uma
vida de amor; amor de Deus Pai, por
Jesus Cristo no Espírito Santo, com
toda a Igreja”[25]. Esse amor não é
uma realidade abstrata, mas muito
concreta: encarnada. O fundador do
Opus Dei gostava de repetir que
“temos de ser muito humanos; caso
contrário, também não poderemos
ser divinos”[26]. E explicava isso de
uma forma muito eloquente:
“Reparem que Deus não nos diz: em
lugar do coração, eu lhes darei uma
vontade de puro espírito. Não: Ele
nos dá um coração, e um coração de
carne, como o de Cristo. Não tenho
um coração para amar a Deus e
outro para amar as pessoas da Terra.
Com o mesmo coração com que amo
meus pais e amo meus amigos, com o
mesmo coração amo Cristo, o Pai, o
Espírito Santo e Santa Maria”[27]. O
amor do sacerdote pela Santa Missa,

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn25
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn26
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn27


o esforço para lhe dar a centralidade
que objetivamente lhe corresponde,
pode ser expresso de mil maneiras
diferentes. Por exemplo, S. Josemaria
costumava dividir o dia em duas
partes: a primeira metade para dar
graças pela Comunhão e a outra
metade para se preparar para o dia
seguinte.

Outro aspecto que gostaria de
enfatizar é seu recorrente convite
para celebrar a Eucaristia com
calma. É uma sugestão muito
oportuna neste mundo marcado pela
distração e pela pressa. Em um tom
muito pessoal, confidenciava a um
grupo de sacerdotes algo que havia
vivenciado recentemente durante
uma cerimônia universitária:
“Enquanto não era minha vez de
falar, eu estava pensando muito
sobre o amor dos sacerdotes por
Nosso Senhor, e como não sabemos
como demonstrá-lo porque estamos
quase sempre com pressa. Muita! Os



amantes não têm pressa. Vejam como
se acompanham um ao outro, uma e
outra vez... Eles não querem se
separar nunca”. E então os
encorajava: “Celebrem a Santa Missa
com calma, deixem-nos esperar!
Então faremos um trabalho
esplêndido, se soubermos não ter
pressa, porque verdadeiramente, in
persona Christi, estamos realizando
uma profunda tarefa sacerdotal”[28].

d) Acompanhar o Senhor no sacrário

Juntamente com a celebração da
Santa Missa, na qual a relação
pessoal do sacerdote com a
Eucaristia se realiza de maneira
especial, a presença constante de
Cristo no sacrário é um lembrete
constante para dar a toda a
existência uma orientação
eucarística precisa.

Para o sacerdote, a Eucaristia é uma
presença viva que consola e dá
firmeza. Como escreveu São João

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn28


Paulo II: “Ao longo dos séculos,
muitos sacerdotes encontraram nela
o consolo prometido por Jesus na
noite da Última Ceia, o segredo para
superar a solidão, o apoio para
suportar os sofrimentos, o alimento
para retomar o caminho depois de
cada desânimo, a energia interior
para confirmar a escolha de
fidelidade”[29].

Na biografia de São Josemaria, em
sua adolescência em Logronho, os
longos momentos que passava em
oração, à noite, junto ao tabernáculo
de La Redonda, já são importantes.
Agora que estamos em Saragoça, é
impossível não recordar as noites
que passou em oração em uma das
tribunas que davam para o
presbitério da igreja do Seminário de
São Carlos. Manteve essa devoção ao
longo dos anos, e é bem conhecido
como promoveu a adoração
eucarística em uma época em que,

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn29


em muitos lugares, a fé da Igreja
estava sendo questionada.

Em uma de suas viagens à América,
ele recomendava aos sacerdotes que
fizessem companhia ao Santíssimo
Sacramento. Queria aumentar a
piedade eucarística em todos, e lhes
disse que “não façam isso porque as
pessoas de sua igreja, os paroquianos
de sua paróquia, os veem, não se
importem em ser vistos. Se vocês
estiverem atentos ao Senhor e as
pessoas conhecerem seu amor, elas
perguntarão por quê; e então vocês
poderão falar desse amor que deve
preencher toda a sua vida”[30].

Como se pode ver por essas simples
palavras, a correspondência do
sacerdote ao dom da Eucaristia,
como centro de sua vida espiritual,
transborda em ações guiadas pela
caridade pastoral.

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn30


Eucaristia e caridade pastoral

A caridade pastoral leva o sacerdote
a ser o servo de todos. Em uma de
suas cartas, São Josemaria escreveu
que os sacerdotes, “seguindo o
exemplo de Nosso Senhor, que não
veio para ser servido, mas para
servir: non veni ministrari, sed
ministrare (Mt 20,28), devemos saber
colocar nossos corações no chão,
para que os outros possam pisar com
suavidade”[31]. Essa atitude não
nasce de uma mera decisão ética,
mas tem sua fonte na relação pessoal
com Deus, com aquele Deus que se
rebaixa e se doa a ponto de se tornar
alimento para sua criatura na
Eucaristia.

a) Uma existência eucarística

A força espiritual para viver a
própria vida como uma entrega aos
outros surge eminentemente da
união com o próprio Jesus Cristo no

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn31


sacrifício eucarístico[32]. Nele, o
sacrifício da Cruz se torna
sacramentalmente presente, o dom
total de Cristo à sua Igreja, como o
testemunho supremo de que ele é
Cabeça e Pastor, Servo e Esposo.
Dessa forma, a Eucaristia também é a
raiz e o centro da dimensão pastoral
da vida do sacerdote. Nas palavras
de São João Paulo II: “A caridade
pastoral do sacerdote não só flui da
Eucaristia, mas encontra sua mais
alta realização em sua celebração,
assim como ele recebe dela a graça e
a responsabilidade de permear toda
a sua existência de forma
sacrificial”[33].

Em outras palavras, o sacerdote é
chamado a viver uma existência
eucarística, ou seja, uma vida à
imagem do sacrifício de Cristo que
ele celebra na Santa Missa. O Papa
Francisco explicou isso no Jubileu
dos Sacerdotes de 2016: “Na
celebração da Eucaristia,

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn32
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn33


encontramos nossa identidade de
pastores todos os dias. Toda vez que
podemos realmente fazer nossas as
palavras de Jesus: ‘Este é o meu
corpo que é entregue por vós’. Esse é
o sentido de nossa vida, essas são as
palavras com as quais, de certa
forma, podemos renovar
diariamente as promessas de nossa
ordenação”[34].

Em última análise, a caridade
pastoral, que é conferida ao
sacerdote no sacramento da Ordem,
é um dom que se atualiza em cada
Eucaristia e que deve ser traduzido
em uma conduta correspondente na
vida cotidiana.

b) Corresponder ao dom recebido,
conformar-se com esse dom

Ao celebrar a Eucaristia, é necessário
procurar identificar-se com a doação
de Cristo, encarnando-a na própria
vida. São Josemaria explicou-o
graficamente numa das suas

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn34


homilias: “quem não lavra o terreno
de Deus, quem não é fiel à missão
divina de se entregar aos outros,
ajudando-os a conhecer Cristo,
dificilmente conseguirá entender o
que é o Pão eucarístico. Ninguém
gosta daquilo que não lhe custou
esforço”[35].

Em seguida, desenvolvia essa ideia
utilizando uma imagem das
Escrituras e enfatizando a
identificação com Jesus Cristo: “Para
apreciar e amar a Sagrada Eucaristia,
é preciso percorrer o caminho de
Jesus; sermos trigo, morrermos para
nós próprios, ressuscitarmos cheios
de vida e darmos fruto abundante:
cem por um! Esse caminho resume-
se numa única palavra: amar. Amar
é ter o coração grande, sentir as
preocupações dos que estão à nossa
volta, saber perdoar e compreender:
sacrificar-se, com Jesus Cristo, por
todas as almas”[36].

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn35
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn36


E São Josemaria concluía: “Para amar
desta maneira, é preciso que cada
um expulse da sua vida tudo o que
estorva a Vida de Cristo em nós: o
apego à nossa comodidade, a
tentação do egoísmo, a tendência à
exaltação pessoal. Só reproduzindo
em nós a Vida de Cristo, poderemos
transmiti-la aos outros; só
experimentando a morte do grão de
trigo, poderemos trabalhar nas
entranhas da terra, transformá-la
por dentro, torná-la fecunda”[37].

Se a Eucaristia é para o sacerdote o
lugar “central e radical” de sua
identificação com Cristo e com seu
dom salvífico, a caridade pastoral o
levará necessariamente a conduzir
os fiéis a essa mesma fonte de vida,
na qual se encontra também o
principal exercício do sacerdócio
comum dos fiéis. O sacerdote pode
fazer isso não apenas com sua
pregação, mas também “vivendo” a
missa com essa fé: ele celebra a

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn37


Eucaristia pela Igreja e na presença
da Igreja - mesmo que o povo não
participe - e, por isso, sua vida
também é chamada a imitar o
sacrifício de Cristo, que “amou a
Igreja e se entregou por ela” (Ef 5,25).

Em última análise, o ministro não
pode limitar-se a ser um canal inerte
através do qual passam a palavra e
os sacramentos da Igreja: deve
adaptar a sua vida ao caráter
sacramental que recebeu, que o
conforma a Cristo, orientando toda a
sua existência para aquela doação
plena que encontra o seu centro e a
sua raiz na celebração da Eucaristia
em benefício de toda a Igreja. “Um
sacerdote - explica São Josemaria -
que viva assim a Santa Missa -
adorando, expiando, impetrando,
agradecendo, identificando-se com
Cristo - e que ensine os outros a fazer
do Sacrifício do Altar o centro e a
raiz da vida do cristão, demonstrará
verdadeiramente a grandeza



incomparável da sua vocação, esse
caráter com que está selado, que não
perderá por toda a eternidade”[38].

Quanto mais se compreende a lógica
da Cruz presente na Santa Missa,
mais se vive o ministério como um
dom total de si. Referindo-se à graça
própria da plenitude do sacerdócio, o
Catecismo da Igreja Católica afirma:
“Essa graça o impele a anunciar o
Evangelho a todos, a ser modelo para
seu rebanho, a precedê-lo no
caminho da santificação,
identificando-se na Eucaristia com
Cristo Sacerdote e Vítima, sem medo
de dar a vida por suas ovelhas”[39].

c) Viver para os irmãos, viver para a
Igreja

Os sacerdotes - imitando aquilo de
que se ocupam: a entrega total de
Cristo - extraem da Eucaristia a força
espiritual necessária para se
sacrificarem com alegria a serviço
dos irmãos, especialmente daqueles

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn38
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn39


que mais precisam, daqueles que são
“descartados” pelo mundo.

De fato, a existência eucarística do
sacerdote se expressa em mil
detalhes de atenção e cuidado. Ela se
manifesta especialmente na
misericórdia com que ele acolhe
aqueles que vêm à Igreja em busca
de reconciliação e no amor com que
ele vai em busca daqueles que não
conhecem Cristo ou que se afastaram
dele. Em todos os aspectos de seu
ministério, ele prepara e orienta
todas as pessoas para encontrar Jesus
na Eucaristia, ciente da necessidade
que todos nós temos de um encontro
pessoal com Jesus Cristo.

Por fim, vale a pena considerar que a
centralidade e a radicalidade da
Eucaristia no ministério do
sacerdote, como dom e como tarefa,
têm uma dimensão eclesial evidente
e essencial, pois “a Eucaristia, na
qual o Senhor nos dá o seu Corpo e



nos transforma em um só Corpo, é o
lugar onde a Igreja se expressa
permanentemente em sua forma
mais essencial: presente em todos os
lugares e, no entanto, uma só, assim
como um só é Cristo”[40].

A dupla dimensão universal e
particular da Igreja também é
projetada no ministério sacerdotal, e
é principalmente na Eucaristia onde
o sacerdote pode e deve sentir
solicitude por toda a Igreja e, com a
Igreja e na Igreja, solicitude pelo
mundo inteiro. Nesse sentido, o
sacerdote no altar, como Cristo no
Gólgota, carrega o fardo das
necessidades, dificuldades e
sofrimentos de toda a
humanidade[41]. O Papa Francisco se
referiu exatamente a essa ideia: “O
sacerdote celebra carregando em
seus ombros as pessoas confiadas aos
seus cuidados e trazendo seus nomes
gravados em seu coração. Ao
revestir-nos nossa humilde casula,

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn40
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn41


pode nos fazer bem sentir em nossos
ombros e em nossos corações o peso
e o rosto de nosso povo fiel, de
nossos santos e de nossos mártires,
que são tantos nestes tempos”[42]. O
Sacrifício eucarístico não é apenas
um grande bem para o sacerdote,
mas constitui seu principal
ministério para o bem de todos[43].

Conclusão

O Sumo Sacerdote é somente Cristo,
que, pelo Sacrifício da Cruz, dá vida à
comunidade dos fiéis e assegura sua
presença vivificante a toda a Igreja
na celebração da Eucaristia. Na
Eucaristia, o Senhor reúne
visivelmente seu povo sacerdotal,
destinado a louvar a Deus pelo
exercício do sacerdócio batismal.

Cristo, como Cabeça da Igreja, faz-se
presente nela por meio de seus
ministros, daqueles que, em virtude
do sacramento da Ordem, são

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn42
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn43


constituídos seus instrumentos para
o bem de todo o povo de Deus. A
Igreja, uma vez gerada pela ação do
Espírito Santo, por meio da pregação,
do Batismo e da celebração do Santo
Sacrifício, continua a viver, a se
expandir e a se difundir graças à
força da Eucaristia, que é o ato
supremo de culto e a principal fonte
de salvação, da entrega de Deus a
nós.

“Compreende-se assim - diz São
Josemaria - que a Missa seja o Centro
e a raiz da vida espiritual do cristão.
É o fim de todos os sacramentos. Na
Santa Missa, a vida da graça
encaminha-se para a sua plenitude,
que foi depositada em nós pelo
Batismo, e que cresce, fortalecida
pela Confirmação”[44].

Não gostaria de concluir estas
considerações sem uma referência a
Nossa Senhora. No artigo que São
Josemaria escreveu em 1974 sobre

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn44


Nossa Senhora do Pilar, lemos: “Para
mim, a primeira devoção mariana -
gosto de ver assim - é a Santa Missa”.

E explicava como via a presença de
Maria no Santo Sacrifício: “Todos os
dias, quando Cristo desce às mãos do
sacerdote, a sua presença real entre
nós é renovada com o seu Corpo, o
seu Sangue, a sua Alma e a sua
Divindade: o mesmo Corpo e o
mesmo Sangue que fez sair do seio
de Maria. No Sacrifício do Altar, a
participação de Nossa Senhora evoca
para nós o silencioso recolhimento
com o que ela acompanhou a vida de
seu Filho, quando ele caminhava
pela terra da Palestina (...) Nesse
mistério insondável, percebe-se,
como coberto por véus, o rosto
puríssimo de Maria, Filha de Deus
Pai, Mãe de Deus Filho, Esposa de
Deus Espírito Santo”[45].

Por isso, concluía: “O encontro com
Jesus no Sacrifício do Altar traz

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn45


necessariamente consigo um
encontro com Maria, sua Mãe. Quem
se encontra com Jesus, também se
encontra com a Virgem
Imaculada”[46].

[1] Carta número 10, n. 11. Os textos
em que o autor não é citado são de
São Josemaria

[2] Cf., por exemplo, Carta número
25, n. 5.

[3] Sacerdote para a eternidade, em
Amar a Igreja https://escriva.org/pt-
pt/amar-a-la-iglesia/sacerdote-para-a-
eternidade/

[4] Conc. Vaticano II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 14.

[5] Bento XVI, Ex. Ap. Sacramentum
caritatis, n. 23.

[6] Francisco, Carta apost. Desiderio
desideravi, n. 60.

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn46
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref1
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref2
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref3
https://escriva.org/pt-pt/amar-a-la-iglesia/sacerdote-para-a-eternidade/
https://escriva.org/pt-pt/amar-a-la-iglesia/sacerdote-para-a-eternidade/
https://escriva.org/pt-pt/amar-a-la-iglesia/sacerdote-para-a-eternidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref4
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref5
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref6


[7] Sacerdote para a eternidade, n.
16-17.

[8] Ibidem, n.1.

[9] Conc. Vaticano II, Const. Lumen
gentium, n. 28. Cfr. Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 2.

[10] Carta número 26, n. 18.

[11] Cf.Sacerdote para a eternidade,
nn. 16 e 17.

[12] Sacerdote para a eternidade, n.
28.

[13] O celebrante deve, com efeito,
combinar o eu e o nós. Há uma dupla
perspectiva do ministério sacerdotal:
ele representa sacramentalmente
Cristo, “único mediador entre Deus e
os homens” (1 Tim 2,5), que reúne e
guia o seu povo, e representa
também a Igreja, a cujo serviço
realiza a sua ação.

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref7
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/Sacerdote%20para%20a%20eternidade,%20n.16-17.
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/Sacerdote%20para%20a%20eternidade,%20n.16-17.
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref8
https://escriva.org/pt-pt/amar-a-la-iglesia/sacerdote-para-a-eternidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref9
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref10
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref11
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref12
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref13


[14] Conc. Vaticano II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 4.

[15] Cf.ibidem, n. 5.

[16] Carta 2-II-1945, n. 4.

[17] Conc. Vaticano II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 12.

[18] Bento XVI, Ex. ap. Sacramentum
caritatis, n. 80.

[19] Congregação para o Culto
Divino, Instr. Redemptionis
sacramentum, n. 5.

[20] É Cristo que passa, n. 88. Neste
texto, São Josemaria continuava sua
homilia, mostrando, com sua
catequese mistagógica, que a Santa
Missa é formativa no sentido mais
profundo da palavra.

[21] É Cristo que passa, n. 87.

[22] É Cristo que passa, n. 85

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref14
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref15
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref16
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref17
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref18
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref19
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref20
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref21
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref22


[23] Cf.Forja, n.69

[24] São João Paulo II, Carta aos
sacerdotes, Quinta-feira Santa de
2000, n. 14.

[25] Citado em E. Burkhart–J.
López,Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaría, Rialp,
Madri 2013, vol. III, p. 472.

[26] É Cristo que passa, n. 166.

[27] Ibidem.

[28] Dos meses de Catequesis, vol. II,
pp.755-757.

[29] São João Paulo II, Carta aos
sacerdotes, Quinta-feira Santa do ano
2000, n. 14.

[30] Citado em J. Echevarría, 
Recordações sobre Mons. Escrivá,
Quadrante, São Paulo.

[31] Carta número 10, n. 20.

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref23
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref24
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref25
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref26
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref27
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref28
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref29
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref30
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref31


[32] Cfr. Conc. Vaticano II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 14.

[33] São João Paulo II, Ex. ap.
Pastores dabo vobis, n. 23.

[34] Francisco, Homilia, 3-VI-2016.

[35] É Cristo que passa, n. 158

[36] Ibidem.

[37] Ibidem.

[38] Sacerdote para a eternidade, n.
44.

[39] Catecismo da Igreja Católica, n.
1586

[40] Congr. para a Doutrina da Fé, 
Carta Communionis notio, n. 5.

[41] Cf. J. Echevarría, Para servir a la
Iglesia. Homilías sobre el sacerdocio,
Rialp, Madrid 2001, p. 58.

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref32
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref33
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref34
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref35
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref36
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref37
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref38
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref39
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref40
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref41


[42] Francisco,Homilia na Santa
Missa Crismal, 28-III-2013

[43] Cf. Conc. Vaticano II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 13.

[44] É Cristo que passa, n, 87

[45] La Virgen del Pilar, n. 18; em
“Escritos varios” pp. 289-290

[46] Ibid., n. 19

Conferência “Santificar o
trabalho, transformar o
mundo: uma liderança com
sentido cristão” (30 de junho
de 2025)

50.º aniversário do início das
atividades do IESE, Madri, Espanha

É para mim um prazer e um orgulho
estar com vocês por ocasião do 50º
aniversário das atividades do IESE
em Madri, motivo de profunda

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref42
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref43
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref44
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref45
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref46


alegria ao ver o desenvolvimento de
uma iniciativa de formação que
ajudou muitas pessoas a crescer
profissionalmente e a descobrir o
sentido profundo (humano, social,
cristão) do trabalho, tema muito
querido por São Josemaria.
Precisamente, nesta intervenção, vou
me concentrar principalmente em
alguns dos seus textos.

Vocês construíram uma das escolas
de administração de empresas mais
prestigiadas do mundo, portanto, a
julgar pelos resultados externos,
vocês fizeram um bom trabalho.
Gostaria de encorajá-los a que,
juntamente com seus sucessos
externos comprovados pelos
rankings das escolas de
administração de empresas mais
relevantes, vocês também se
empenhem em alcançar outros
sucessos internos que têm ainda
mais valor para cada um de vocês da
perspectiva de Deus. Esses sucessos



internos, que são compatíveis com os
sucessos e fracassos do ponto de vista
dos negócios, são fruto do trabalho
bem feito por amor.

Para esses sucessos internos, importa
não apenas o que fazemos e com
quais resultados, mas também como
trabalhamos e por quê. É através
desses sucessos internos que o
impacto desta escola chegará ainda
mais longe.

Realidade e valor humano do
trabalho

Como dizia São Josemaria: “O
trabalho, todo o trabalho, é
testemunho da dignidade do homem,
do seu domínio sobre a criação; é
meio de desenvolvimento da
personalidade; é vínculo de união
com os outros seres; fonte de
recursos para o sustento da família;
meio de contribuir para o progresso



da sociedade em que se vive e para o
progresso de toda a humanidade”[1].

São Josemaria fala aqui do porquê do
trabalho em geral. Para vocês, o
porquê do seu trabalho reflete-se na
missão do IESE: “Formam líderes que
aspiram a ter um impacto profundo,
positivo e duradouro nas pessoas,
nas empresas e na sociedade através
da excelência profissional, da
integridade e do espírito de serviço”.

Verdadeiramente, se vocês
cumprirem bem esse propósito tão
inspirador, chegarão ao coração da
sociedade. Irão melhorar o mundo a
partir de dentro. Pois esse propósito
tão nobre que vocês perseguem pode
ser vivido em todas as suas
atividades, não apenas naquelas com
maior valor estratégico que vocês
assumem no IESE a partir da alta
diretoria. Todo trabalho pode ter um
grande valor do ponto de vista
interior.

https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn1


Já na própria ordem natural, “a
dignidade do trabalho depende não
tanto do que se faz, mas de quem o
faz; e, no caso do homem, é um ser
espiritual, inteligente e livre”[2].

A dignidade natural do trabalho
radica, portanto, na dignidade
espiritual da pessoa humana, e será
maior ou menor em função da maior
ou menor qualidade ou bondade que
esse trabalho tenha como ação
espiritual. Ora, essa qualidade ou
bondade depende essencialmente da
liberdade: do amor — não como
paixão ou sentimento — mas como 
dilectio ou amor eletivo do fim, como
ato próprio da liberdade[3].

Como Juan Antonio Pérez López
explicava, trata-se de fomentar em
nós e nas pessoas que lideramos os
motivos transcendentais: o interesse
em servir bem os clientes, a conexão
humana com as pessoas, o
compromisso com o propósito da

https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn2
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn3


empresa. Isso é, em grande parte, o
que nos estimula a servir mais e
melhor. E isso pode ser feito ao
mesmo tempo em que se alcançam os
resultados estratégicos de que as
empresas precisam e as pessoas
adequadas desenvolvem as
competências necessárias.

Também neste contexto, as seguintes
palavras de São Josemaria são muito
esclarecedoras e certamente
exigentes: “Convém não esquecer,
portanto, que esta dignidade do
trabalho se baseia no Amor. O
grande privilégio do homem é poder
amar, transcendendo assim o
efêmero e o transitório. O homem
pode amar as outras criaturas, dizer
um ‘tu’ e um ‘eu” cheios de sentido. E
pode amar a Deus, que nos abre as
portas do céu, que nos constitui
membros da sua família, que nos
autoriza a falar-lhe também de tu a
Tu, face a face”.



Em outras palavras, fomos feitos
para o Amor, e o trabalho é uma das
plataformas sobre as quais o Amor
pode crescer dentro de nós mesmos e
na sociedade. Nisso consiste boa
parte da vocação do cristão no
mundo, na sociedade. “Por isso, o
homem não se deve limitar a fazer
coisas, a construir objetos. O trabalho
nasce do amor, manifesta o amor,
orienta-se para o amor”[4]

Recentemente, recebi uma história
inspiradora publicada há muitos
anos na revista Forbes que ilustra
essa conexão humana, esse amor
manifestado através do trabalho. Ela
foi escrita por uma enfermeira do
pronto-socorro de um hospital
americano que testemunhou um ato
surpreendente de liderança:

“Eram aproximadamente 22h30. O
quarto estava uma bagunça. Eu
estava terminando de trabalhar no
prontuário antes de ir para casa. O

https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn4
https://www.forbes.com/global/2007/0423/018.html
https://www.forbes.com/global/2007/0423/018.html


médico com quem eu adorava
trabalhar estava treinando um novo
médico, que tinha feito um trabalho
muito respeitável e competente,
dizendo-lhe o que ele tinha feito bem
e o que poderia ter feito de maneira
diferente. Então, ele colocou a mão
no ombro do jovem médico e disse:
‘Quando você terminou, viu o jovem
da limpeza que entrou para limpar o
quarto?’. O jovem olhou para ele sem
entender. O médico mais velho disse:
'O nome dele é Carlos. Ele está aqui
há três anos. Faz um trabalho
fabuloso. Quando entra, limpa o
quarto tão rapidamente que você e
eu podemos atender nossos
próximos pacientes rapidamente.
Sua esposa se chama Maria. Eles têm
quatro filhos'. Em seguida, ele citou o
nome de cada um dos quatro filhos e
disse a idade de cada um. O médico
mais velho continuou dizendo: “Ele
mora em uma casa alugada a cerca
de três quarteirões daqui, em Santa
Ana. Eles vieram do México há cinco



anos. O nome dele é Carlos”, repetiu.
Em seguida, disse: “Na próxima
semana, gostaria que você me
contasse algo sobre Carlos que eu
ainda não saiba. Tudo bem? Agora,
vamos ver como estão os outros
pacientes”.

A enfermeira ficou surpresa:
“Lembro-me de ficar ali parada,
escrevendo minhas anotações de
enfermagem, atônita, e pensar:
Acabei de testemunhar uma
liderança impressionante”.

Às vezes, podemos perder de vista
esse tom humano quando pensamos
no trabalho sob a perspectiva de
competir com outras empresas para
obter mais lucros, em vez de pensar
em servir às pessoas com atenção e
cuidado, com amor.

Obviamente, as empresas também
não podem perder de vista a
estratégia e o lucro, que são sinais de
um serviço de qualidade prestado de



forma responsável e eficiente. Mas
tão importante quanto os resultados
econômicos, ou mais, é servir com
amor ao trabalho e com amor às
pessoas.

O valor sobrenatural: a
santificação do trabalho

Para um cristão, essas perspectivas
se ampliam e se expandem. Porque o
trabalho aparece como participação
na obra criadora de Deus, que, ao
criar o homem, o abençoou dizendo-
lhe: “Crescei e multiplicai-vos, e
enchei a terra e submetei-a, e
dominai sobre os peixes do mar e
sobre as aves do céu, e sobre todos os
animais que se movem sobre a terra.
E porque, além disso, ao ser
assumido por Cristo, o trabalho se
nos apresenta como realidade
redimida e redentora: não é apenas a
esfera em que o homem se
desenvolve, mas também meio e



caminho de santidade, realidade
santificável e santificadora”[5].

O que significa santificar o trabalho?

Consideremos dois aspectos
fundamentais essencialmente ligados
entre si, e nos quais o Fundador do
Opus Dei insistiu inúmeras vezes. Em
primeiro lugar, é evidente que a
dimensão sobrenatural do trabalho
não é algo justaposto à sua dimensão
humana natural: a ordem da
Redenção não acrescenta algo
estranho ao que o trabalho é em si
mesmo na ordem da Criação; é a
própria realidade do trabalho
humano que é elevada à ordem da
graça; santificar o trabalho não é
“fazer algo santo” enquanto se
trabalha, mas precisamente tornar
santo o próprio trabalho.

O segundo aspecto, inseparável e, de
certa forma, consequência do
anterior, é que o trabalho santificado
é santificador: o homem não só pode

https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn5


e deve santificar-se e cooperar na
santificação dos outros e do mundo
enquanto trabalha, mas
precisamente através do seu
trabalho, fazendo-o humanamente
bem, servindo as pessoas por amor a
Deus.

Este espírito cristão na realização do
trabalho deve preparar o mundo
para reconhecer melhor a Deus e,
assim, contribuir também para a
sustentabilidade, a paz e a justiça
social. “É necessário”, lembra Leão
XIV, “esforçar-se para remediar as
desigualdades globais, que veem a
opulência e a indigência traçar sulcos
profundos entre continentes, países e
mesmo no interior de cada
sociedade”.

Como explicava São Josemaria, há
uma relação necessária entre a
santificação do trabalho profissional
e a reconciliação do mundo com
Deus: “Unir o trabalho profissional à



luta ascética e à contemplação – coisa
que pode parecer impossível, mas
que é necessária para contribuir com
a reconciliação do mundo com Deus
– e converter esse trabalho normal
em instrumento de santificação
pessoal e de apostolado. Não é este
um ideal nobre e grande pelo qual
vale a pena dar a vida?”[6]

Podemos viver no trabalho, seja qual
for, ter sempre essa perspectiva de
servir a sociedade, “A world to
change”, como vocês dizem na sua
publicidade. Gosto de ver que no seu
propósito vocês falam de liderança
que seja boa para as pessoas, para as
empresas e também para a
sociedade.

Nas empresas, é possível fazer muito
bem à sociedade, embora também
seja verdade que nem tudo o que a
sociedade precisa pode ser obtido
através das empresas, uma vez que
estas estão limitadas pela

https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn6


necessidade de oferecer um serviço
limitado e concreto e de gerar lucros,
o que faz parte do seu objetivo.

Também são necessários Estados,
comunidades e famílias
responsáveis. Em sua formação,
portanto, esforcem-se por alcançar a
pessoa em sua totalidade, também
em sua dimensão espiritual, para
que, a partir dessas pessoas bem
formadas, possamos contribuir para
servir a sociedade, também em todas
as suas dimensões. Este é o fruto
distante da santificação de seu
trabalho bem feito por amor.

Para transformar o mundo, temos
que começar por nós mesmos e
deixar espaço para Deus em nossas
vidas. O trabalho é um dos espaços
em que Deus quer estar presente em
nossas vidas e motivações. Há
algumas palavras conhecidas do
Fundador do Opus Dei que resumem
de forma breve e essencial o conceito



de santificação do trabalho, na forma
de um conselho prático: “Põe um
motivo sobrenatural na tua atividade
profissional de cada dia, e terás
santificado o trabalho”[7]. Não se
trata de fazer coisas diferentes, como
trabalhar em entidades beneficentes
sem fins lucrativos, mas de fazer as
mesmas coisas de sempre de
maneira diferente, com um motivo
sobrenatural que nos estimula a
colocar mais esforço e mais amor.

Ou seja, a atividade de trabalhar
torna-se santa quando é realizada
por um motivo sobrenatural. Mas
essa afirmação não deve ser
entendida como uma espécie de
“moral da mera intenção”; não se
trata, em termos clássicos, de dar
primazia ao finis operantis como
independente do finis operis, que
ficaria privado de sua própria
relevância.

https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn7


O finis operantis é a motivação de
quem trabalha, que pode ser movida
por motivos de diversa natureza. O 
finis operis é o que se pretende
alcançar com a atividade, que pode
ser servir o cliente, terminar um
relatório, atingir uma meta. Para
servir eficazmente com nosso
trabalho, não basta ter boas
intenções, mas sim chegar a fatos
concretos. “Para servir, servir”, como
dizia São Josemaria.

A ordem sobrenatural assume e
eleva essa realidade humana, de
modo que o trabalho é santo se
“nasce do amor, manifesta o amor, se
ordena ao amor” e se esse amor é
aquela “caridade de Deus que foi
derramada em nossos corações, pelo
Espírito Santo que nos foi dado”[8].
Quando vivemos essa unidade de
vida de que tanto falava São
Josemaria, essa caridade de Deus
derrama-se por todas as atividades
do nosso trabalho: relatórios,

https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn8


telefonemas, pequenos detalhes
feitos com amor. O finis operantis
penetra e informa de dentro o finis
operis todo o nosso agir.

O trabalho é santo, é santificado,
quando é regido e informado pelo
amor a Deus e aos outros por Deus.
Esta é a essência daquele “motivo
sobrenatural” que basta colocar no
trabalho para santificá-lo; e
entendemos ainda melhor que essa
“intenção” tende por si mesma à
perfeição humana do próprio
trabalho: “Não podemos oferecer ao
Senhor uma coisa que, dentro das
pobres limitações humanas, não seja
perfeita, sem mancha, realizada com
atenção até nos mínimos detalhes:
Deus não aceita trabalhos
“marretados”. Não apresentareis
nada de defeituoso, admoesta-nos a
Escritura Santa, pois não seria digno
dEle[9]. Por isso o trabalho de cada
qual - essa atividade que ocupa as
nossas jornadas e energias - há de ser

https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn9


uma oferenda digna aos olhos do
Criador, operatio Dei, trabalho de
Deus e para Deus; numa palavra,
uma tarefa acabada, impecável”[10].

Mas não se deve confundir trabalhar
com perfeição com o perfeccionismo
que pode surgir do orgulho e da falta
de ordem. Devemos trabalhar bem,
dentro do razoável, sabendo que
temos muitas ocupações que exigem
nossa atenção, às quais também
devemos levar o amor de Deus.

O trabalho santificado não é apenas
trabalho por Deus e para Deus, mas
é, ao mesmo tempo e
necessariamente, trabalho de Deus,
porque é Deus quem santifica; é Ele
quem ama primeiro e torna possível
o nosso amor por meio do Espírito
Santo, de quem nossa caridade é
uma participação.

Para que Deus trabalhe em nós e
através do nosso trabalho (para que
o nosso trabalho seja opus Dei), é

https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn10


necessário abrir espaços para Deus
no nosso dia, espaços de oração e
escuta — em casa, no escritório, na
rua, na igreja — para alcançar essa
unidade com Deus que permite que
Deus entre em todas as nossas ações.

Santificar o trabalho, no sentido
objetivo, externo, estrutural (por
exemplo, finanças ou contabilidade),
é inseparável não só de santificar
com o trabalho (no dia a dia, através
do esforço concreto para alcançar
metas específicas e servir
determinadas pessoas) mas também
de santificar-se no trabalho
(crescendo em amor), que é a
consequência necessária e imediata
de santificar o trabalho em seu
aspecto subjetivo (como ação da
pessoa).

Certamente, um trabalho subjetivo
não santificado pode cooperar para a
santificação do mundo, na medida
em que contribui para o



estabelecimento de estruturas
sociais, econômicas, etc.,
naturalmente eficazes e justas, o que
é parte indispensável da ordenação
dessas estruturas de acordo com
Deus. Pensem aqui, por exemplo, nos
Objetivos de Desenvolvimento
Sustentável das Nações Unidas.

No entanto, somente um trabalho
subjetivo santificado e, portanto,
santificador de quem o realiza,
coopera necessariamente não só para
configurar um mundo justo, mas
também para dar-lhe forma com a
caridade de Cristo, santificá-lo.
Naturalmente, essa santificação do
mundo a partir de dentro requer não
uma, mas muitas pessoas que
santifiquem seu trabalho e se
santifiquem em seu trabalho em
todas as profissões.

São Josemaria já o dizia quando
afirmava que se abriram os
caminhos divinos da terra e são



necessários muitos e muitas que
queiram percorrer esses caminhos
para elevar o mundo a partir de
dentro, não através de campanhas
organizadas e possivelmente
ideológicas, que podem ser
polarizadoras, mas através do
crescimento interior de cada um no
seu próprio lugar, aberto às pessoas
ao seu redor e acolhendo assim a
graça de Deus que quer derramar fé,
esperança e caridade ao nosso redor.

A relevância peculiar do
trabalho de gestão

Vocês têm pela frente um grande
propósito: formar líderes
empresariais que criarão o contexto
no qual muitas outras pessoas
trabalharão e se desenvolverão como
indivíduos por meio de seu trabalho.
É uma grande responsabilidade
preparar pessoas com tanta
responsabilidade.



Muitas vezes, eles não terão receitas
claras sobre como interpretar um
problema ou resolver uma situação.
Em geral, o trabalho de gestão
envolve um conjunto de atividades,
como prever, organizar, coordenar e
controlar o desenvolvimento e os
resultados da atividade de uma
organização.

Diante de uma realidade tão
complexa e variável, é
compreensível que, ao teorizar sobre
a natureza ou analisar a prática do
trabalho de gestão, surjam
interpretações mais ou menos
diversas[11]. Por isso, a formação de
um executivo não requer apenas
memorizar princípios ou reunir
ferramentas de marketing, finanças,
estratégia ou contabilidade, mas
chegar a um entendimento prudente
que normalmente é adquirido com
uma experiência bem assimilada.

https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn11


A responsabilidade de um executivo
exige prudência, que é a virtude mais
própria do trabalho diretivo.
Lembro-me de uma famosa
afirmação de São Tomás de Aquino:
“que os sábios nos ensinem, que os
santos rezem por nós, que os
prudentes nos governem”.

Através das suas aulas com o método
do caso, os seus alunos aprendem a
exercer a prudência, a fazer as
perguntas-chave, a aprofundar os
argumentos, a compreender os
pontos de vista dos outros sem
preconceitos e a mudar de opinião.

Em sua expressão mais geral, a ação
prudente requer um conhecimento
suficiente do passado (os precedentes
dos assuntos), a atenção às
circunstâncias que delimitam o
assunto presente e a previsão dos
efeitos futuros das possíveis decisões.

“A prudência, além de ser o hábito
aperfeiçoador desse tipo de atividade



(práxis), é a única virtude intelectual
cujo objeto é moral, ou seja, atua
como uma espécie de 'ponte' entre
ambas as dimensões, permitindo
conciliar o pensamento com a ação".

Exercitando a prudência na hora de
liderar, os participantes de seus
programas crescerão moral e
intelectualmente e serão capazes de
criar ambientes nos quais outras
pessoas cresçam, contribuindo assim
para melhorar a sociedade.

Outras características de um bom
trabalho de gestão, na minha
opinião, são a abertura e a
flexibilidade. Abertura de mente,
para aprender com a experiência e
com o estudo. Abertura para
compreender as mudanças que são
necessárias nos novos tempos.
Abertura para acolher e valorizar
sugestões ou explicações de outros,
sem pressa e sem admitir
preconceitos. Saber ouvir.



Abertura para não cortar iniciativas
arbitrariamente, mas promovê-las e
canalizá-las. Abertura para captar e
aceitar oportunidades de mudança;
em particular, abertura mental para
mudar de opinião: como dizia São
Josemaria, “não somos como os rios
que não podem voltar atrás”.

Enfim, abertura de coração, para
compreender e amar os outros. Essa
abertura nos leva a aceitar os outros
como são, sem julgar e sem nos
deixarmos levar por preconceitos, ao
mesmo tempo em que podemos
desafiá-los a serem melhores.
Consiste também em ser uma ponte
para pessoas que pensam de forma
diferente. É possível trabalhar muito
bem com pessoas de outra religião ou
sem religião, e que seguem estilos de
vida que podem chocar, pessoas que
têm sempre, ou quase sempre, uma
boa base sobre a qual se pode
construir uma amizade e um projeto
comum dentro da empresa.



No que diz respeito à flexibilidade, é
óbvio que ela se opõe à rigidez, mas
não se opõe à força. Trata-se da
capacidade de aceitar e decidir
exceções necessárias ou
convenientes. Nesse contexto,
parece-me interessante mencionar
também a importância de promover
a liberdade interior dos
colaboradores de todos os níveis
profissionais, explicando o motivo
das instruções dadas.

Trata-se de fazer com que queiram
fazer bem o seu trabalho para servir
melhor. Nesse mesmo sentido, um
bom trabalho de gestão evita o
controle excessivo e o excesso de
detalhes ao delegar uma tarefa. A
microgestão como forma de
liderança cria marionetes, não
pessoas maduras com critério
próprio.

Também vale a pena mencionar a
importância de saber delegar,



atendendo às circunstâncias das
pessoas e dos ambientes. Lembro-me
do que escreve São Josemaria, num
contexto mais amplo: “Não se pode
empregar os mesmos meios com
todos. Também nisto é necessário
imitar o comportamento das mães:
sua justiça é tratar de maneira
desigual os filhos desiguais”[12].

Alguns, os mais jovens, precisam de
acompanhamento e feedback para
adquirir o mais rápido possível a
experiência necessária para fazer
bem seu trabalho. Outros, mais
maduros, precisam de coaching para
aprender a tomar suas próprias
decisões. E chega um momento em
que podem trabalhar sem nenhum
acompanhamento, porque o gestor
pode delegar-lhes com total
confiança e sem preocupações. Mas
uns e outros precisam da confiança,
proximidade e amizade de seus
gestores.

https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn12


A atividade diretiva exige
normalmente canalizar elementos e
ações em si mesmos diversos para
um objetivo comum. É necessária,
portanto, uma capacidade de síntese
suficiente que, mantendo a atenção
que distingue os diversos elementos
da questão, consiga uni-los em uma
dimensão final comum. Aqui entra o
que muitos chamam de propósito da
empresa, que inclui prestar atenção
aos seus muitos stakeholders para
que a atividade diretiva unifique os
esforços de todos.

A relevância peculiar do trabalho
diretivo reside, obviamente, no fato
de que desse trabalho depende em
grande parte a eficácia do trabalho
de outras pessoas, seu crescimento
pessoal através do trabalho e a
cultura e o tom da empresa. Daí um
aspecto peculiar da responsabilidade
dos diretores.



A posição de diretor não é um
privilégio, mas um serviço e uma
responsabilidade que consiste em
criar um contexto eficaz para o
trabalho dos outros. Portanto, um
gestor deve fomentar a disposição
interior que o leva a cumprir
decididamente os seus deveres.

Vocês educam esses gestores não só
através das aulas e do trabalho em
equipe, mas também criando um tom
de trabalho bem feito — jardins bem
cuidados, lousas limpas, aulas bem
preparadas com finalizações
impactantes e claras — e de alegria e
proximidade humana, de cuidado
com as pessoas.

Esse tom de amizade em que todos
percebem que realmente importam,
que são amados, explica a abertura e
a alegria que se vê em sua escola e
nas reuniões de ex-alunos.

Muito obrigado



[1] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 47.

[2] São João Paulo II, Discurso,
3/07/1986, n. 3.

[3] Sobre a escolha existencial do fim
último, como ato de liberdade, cf. C.
Fabro, Riflessioni sulla libertà,
Maggioli, Rimini 1983, pp. 43-51;
57-85.

[4] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 48.

[5] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 47.

[6] São Josemaria, Instrução,
19/03/1934, n. 33.

[7] São Josemaria, Caminho, n. 359.

[8] cf. Rm 5, 5.

[9] Cfr. Lev 22, 20.

https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref1
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref2
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref3
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref4
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref5
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref6
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref7
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref8
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref9


[10] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 55.

[11] Cf., por exemplo, G. Scalzo e S.
García Álvarez, El Management como
práctica: una aproximación a la
naturaleza del trabajo directivo, en
“Empresa y humanismo”, XXI (2018)
pp. 95-118.

[12] São Josemaria, Carta 29/09/1957,
n. 25.

ARTIGOS E ENTREVISTAS

El Debate, Espanha (22-
VI-2024)

— O que permanece e o que mudou na
Obra ao longo desse tempo?

— No Opus Dei, há um espírito de
fundo, uma mensagem significativa
sobre a santidade no meio do mundo,
que não mudou. É o núcleo imutável
que lhe dá sentido, pois, como

https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref10
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref11
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref12
https://docs.google.com/document/d/1fjlghcdDQqlWCcF_QydgibDylDOfGhEG/edit#heading=h.oprpjxnpb2zj


acontece com as instituições, se o
Opus Dei existe, é precisamente para
conservar e difundir ao longo do
tempo uma mensagem específica. Ao
mesmo tempo, o fundador, São
Josemaria, ciente da necessidade de
manter intacto esse espírito, dizia
que as formas podem e devem
mudar com o tempo. Em cem anos, a
sociedade e a Igreja evoluíram muito,
e o Opus Dei também, pois faz parte
da Igreja e da sociedade.

As transformações implicadas por
fenômenos como a globalização, a
conquista do espaço público pelas
mulheres, as novas dinâmicas
familiares, etc., encontram reflexo no
Opus Dei como instituição e na vida
real de seus membros. Saber mudar
— modelando qualquer mudança a
partir do essencial — é um requisito
para poder continuar sendo fiel à
missão.



— Como as novas disposições papais
afetam o Opus Dei? Elas afetam o dia
a dia da instituição?

— O jurídico e o vital são áreas que
caminham juntas, mas que também
têm suas distinções. Na vida
cotidiana dos leigos, imersos nas
questões deste mundo, as novas
disposições não alteram a forma
como vivem sua vocação para a
Obra. No que diz respeito ao Opus
Dei como instituição, estamos
trabalhando com o Dicastério do
Clero para realizar ajustes nos
estatutos, conforme solicitado pelo
Santo Padre no Motu proprio Ad
carisma tuendum. Como ainda
estamos estudando esses ajustes, não
posso dizer qual será o resultado.
Posso assegurar, entretanto, que no
desenvolvimento dessas obras,
estabeleceu-se um clima de diálogo e
confiança, típico da Igreja como
família de Deus.



— Não é uma clericalização de uma
instituição da Igreja cuja razão de ser
são os leigos? Até que ponto estas
medidas podem afetar o objetivo dos
leigos de serem santos no meio do
mundo?

— A mensagem do Opus Dei dirige-se
principalmente aos leigos, homens e
mulheres do meio do mundo, que,
desde o início, constituíram a grande
maioria dentro da Obra e de sua
razão de ser.

Da mesma forma que os carismas
não devem ser absolutizados, a lei
também não deve. Por isso, o Opus
Dei passou por diversas soluções
institucionais para encontrar a
fórmula mais adequada, que
integrasse, por um lado, a tutela do
carisma e, de outro, uma figura
jurídica que lhe conferisse um lugar
na Igreja, refletindo sua natureza
sem restringi-la ou sufocá-la.



— O Opus Dei do século XXI buscará
um novo modelo jurídico, em vez da
prelazia pessoal, que se adapte
melhor às novas formas de vida
cristã?

— A figura jurídica da prelazia
pessoal se adaptou muito bem ao
espírito do Opus Dei e aos seus
apostolados. Como lhe comentei
anteriormente, estamos em pleno
diálogo com a Santa Sé para a
adequação dos estatutos. Como
compreenderá, não seria prudente
referir-me a um possível novo
modelo jurídico antes de terminar o
processo no qual estamos
trabalhando há quase dois anos.

A elasticidade do direito canônico
pode ajudar a conciliar o desejo da
Santa Sé e da própria Obra de
impulsionar a missão da Igreja em
um mundo em mudança,
encontrando soluções adequadas,
sem rupturas institucionais.



— A caminho do centenário, quando o
Opus Dei conta com bispos e
arcebispos em todo o mundo. Não
seria apropriado que o prelado
também fosse bispo?

— Se me permite esclarecer,
devemos ter em mente que os poucos
bispos e arcebispos que vêm do Opus
Dei no mundo são das próprias
Igrejas particulares e, portanto,
respondem apenas ao Papa, não
tendo nenhum outro superior.

Acredito que o fato de o Bem-
aventurado Álvaro e D. Javier
Echevarría terem recebido a
consagração episcopal foi muito
positivo para reforçar a comunhão
eclesial entre 1991 e 2016.
Atualmente, o importante é seguir
fielmente as disposições do Santo
Padre, mais do que discutir o que é
mais ou menos adequado.

— Por que uma parte da hierarquia
eclesiástica via o Opus Dei como uma



instituição rival ou paralela, se os fiéis
da Obra também são fiéis das dioceses
territoriais?

— Percebo, em geral, apreço por
parte da hierarquia e de outras
instituições da Igreja. As pessoas da
Obra têm consciência de que
navegam no mesmo barco que a
Igreja, onde coexistem diferentes
espiritualidades e sensibilidades [...]
Por outro lado, vêm à mente alguns
exemplos de iniciativas do Opus Dei
(em Roma e no mundo) das quais,
pela graça de Deus, surgiram
vocações para tantas instituições da
Igreja. E vice-versa: atualmente, por
exemplo, a diocese de Florianópolis
(Brasil) iniciou o processo de
beatificação de um jovem da Obra,
que realizou um extenso trabalho de
evangelização naquela diocese e que
se aproximou da fé católica graças
aos retiros de outra realidade
eclesial, Emaús.



Como o senhor salienta, do ponto de
vista do direito, os leigos do Opus Dei
são fiéis às suas dioceses da mesma
forma que quaisquer outros fiéis. E,
na prática, muitos colaboram
ativamente no catecismo ou nos
cursos pré-matrimoniais em suas
paróquias, em iniciativas de serviço
como a catequese, em atividades com
jovens, etc. Da mesma forma, recebo
inúmeros pedidos de bispos
diocesanos para que este ou aquele
sacerdote colabore em uma
paróquia, em um hospital, em um
serviço da diocese. Sempre que
possível, colaboramos com prazer.

Se houve dúvidas com alguma
instituição da Igreja, talvez seja
devido a relações humanas
imperfeitas, que deveríamos tentar
resolver dia após dia. Às vezes, os
mal-entendidos também advêm da
compreensível dificuldade histórica
de abrir espaço para novas
realidades que carregam uma



“novidade” que à primeira vista pode
surpreender. Gosto de pensar que
são algo do passado.

— Qual é a situação atual do
desenvolvimento do Opus Dei no
mundo? Existem planos de expansão
específicos para o centenário? Em
quais países encontra mais
dificuldades?

— Pode-se dizer que o
desenvolvimento do Opus Dei
transcorre como o do resto da Igreja
no mundo. A Obra como um todo
cresceu nos últimos anos, mas isso
não significa que cresça em todos os
lugares ou que o faça da mesma
maneira.

Por exemplo, a Obra cresce em países
como Nigéria, Estados Unidos ou
Brasil, enquanto seu trabalho é mais
difícil em outros lugares, como na
Europa e na Ásia. Os obstáculos
externos às vezes provêm da
secularização ambiental, de certos



estilos de vida que dificultam a
formação de famílias duradouras ou
a compreensão do celibato ou das
vocações dedicadas ao serviço e ao
cuidado, etc. Há também obstáculos
que todo cristão no meio do mundo
deve enfrentar, como o perigo do
mundanismo. Nesse sentido, uma
vez que não existe um contexto de fé
compartilhado, é necessária uma
delicadeza especial de coração para
ser coerente com os próprios
compromissos familiares ou
vocacionais.

Do ponto de vista geográfico, a
diversidade cultural e religiosa é
muito ampla. Incorporar uma
vocação cristã em cidades de maioria
muçulmana, como Mombaça
(Quênia) ou Surabaya (Indonésia)
não é a mesma coisa que em Lisboa
ou Varsóvia. Como sabem bem as
pessoas da Obra que vivem nesses
lugares, a semeadura evangelizadora
olha para um horizonte de décadas,



como na China ou na Coreia do Sul.
Nesses países, a par das dificuldades,
existe também um forte dinamismo
eclesial, traduzido em conversões,
batismos de jovens e adultos, etc.

Por outro lado, a Obra vive há alguns
anos um momento de reestruturação
das circunscrições para melhorar o
governo e a ação apostólica. De
qualquer forma, independentemente
das programações e reestruturações,
é o próprio Deus que abre caminho
em qualquer tipo de sociedade,
tocando o coração das pessoas,
porque só Ele é a resposta aos
anseios e às esperanças do ser
humano.

— O Opus Dei foi a primeira
organização católica a admitir não
católicos como cooperadores. É,
acima de tudo, um sinal de
ecumenismo?

— Em 1950, quando São Josemaria
obteve da Santa Sé a autorização



para admitir, no Opus Dei, homens e
mulheres não católicos como
cooperadores, o movimento
ecumênico já estava em andamento
há bastante tempo, tanto dentro da
Igreja Católica quanto no âmbito das
outras confissões cristãs. Foi mais
uma manifestação desse impulso
natural à união de todos os crentes
em Jesus Cristo. Desde então, houve
muitos frutos de amizade e diálogo
com pessoas de outras confissões
religiosas.

— Como devem agir os cristãos diante
do crescente ambiente de polarização
política e social em tantas partes do
mundo?

— No que é opinável, com muita
liberdade. Como cristãos, com
caridade e compreensão. Como dizia
São Josemaria: “Sempre como
semeadores de paz e alegria”, mesmo
que, em ambientes tensos e
polarizados, às vezes seja difícil. É



importante amar e compreender as
pessoas, mesmo quando pensam de
forma diferente.

Avvenire, Italia (26-VI-2024)

— O Opus Dei está envolvido em uma
autêntica ‘viagem’, convidado pelo
Papa, para redescobrir o frescor e a
força de suas origens. O que está
aparecendo nesta viagem?

— Em todas as nações onde o Opus
Dei está, estão se realizando as
chamadas ‘assembleias regionais’,
que se realizam de 10 em 10 anos.
São momentos preciosos de diálogo e
reflexão. Descobre-se neles o desejo
de ir ao essencial, ao carisma,
encontrando o modo de vivê-lo e
comunicá-lo melhor nas
circunstâncias atuais. Uma questão,
por exemplo, que emerge dessas
assembleias é o desejo de
fundamentar cada vez mais o
trabalho apostólico da Obra na

https://romana.org/es/78/articulos-publicaciones-y-entrevistas/entrevista-en-el-diario-avvenire-milan-30-vi-2024/


amizade sincera e na transformação
do coração, mais do que em
estruturas, obras ou atividades.

— O método que o senhor indicou
para esta reflexão é uma ampla
consulta da qual estão participando
todos os membros do Opus Dei e
inclusive outras pessoas que não
formam parte da Prelazia. Pode
explicar as razões pelas quais, em
chave sinodal, escolheu essa opção?

— Tal como a Igreja em seu conjunto,
o Opus Dei é família, e quando uma
família deve tomar uma decisão
importante (desafios ou prioridades)
todos são ouvidos. Entramos em
contato com a Secretaria do Sínodo,
que nos encorajou a viver as
assembleias regionais da prelazia
como um momento especial de
escuta. Cada assembleia teve
encontros em nível local, com grupos
de discussão, questionários,
intercâmbios entre gerações. Tal



processo ocorreu simultaneamente à
participação de muitos membros do
Opus Dei nas fases diocesanas do
Sínodo sobre a sinodalidade em suas
respectivas dioceses.

— O Opus Dei está se encaminhando
também ao centenário da sua
fundação: quais são os passos
previstos e o que se espera desta longa
preparação?

— Nesses anos que precedem o
centenário, vamos interrogar-nos
sobre as necessidades e os desafios
da Igreja e do mundo. Queremos
aprofundar em nossa identidade e
ver como a Obra pode contribuir
para a santificação da vida cotidiana
através de seu carisma.
Observaremos, portanto, neste
tempo, o conjunto do nosso horizonte
apostólico (a Igreja e o mundo) e, por
outro lado, olharemos para nosso
interior (a Obra), com esperança de
que esses olhares convirjam para um



momento de graça. Quando penso no
centenário do Opus Dei, vem-me à
cabeça uma oração que o bem-
aventurado Álvaro dirigia
pessoalmente ao Senhor: “Obrigado,
perdão, ajuda-me mais”. No
momento atual, de certa forma, todos
deveríamos ter esta aspiração.

— Como vai a revisão dos Estatutos?

Como dizia o Papa, trata-se de que os
ajustes preservem o carisma e a
natureza do Opus Dei, sem o apertar
nem sufocar: sublinhando, por
exemplo, seu caráter secular e o fato
de que mais de 98% dos membros
são leigos, homens e mulheres que
vivem a sua vocação na rua, na
família, no trabalho. Para isso, está
havendo uma série de reuniões entre
representantes do Dicastério do Clero
e quatro canonistas do Opus Dei, três
professores e uma professora. Como
estamos ainda no meio deste
processo, não posso dar mais



detalhes. Posso assegurar-lhe, porém,
que os trabalhos estão se
desenvolvendo em clima de diálogo e
confiança.

— A secularidade, tão característica
do Opus Dei, com a ideia central da
santificação do trabalho e da vida
cotidiana, é um dos traços mais
importantes da Igreja no período pós-
conciliar: é como se o ‘tesouro’ da
Obra tivesse se convertido em
patrimônio de toda a catolicidade.
Esta característica, tão importante em
seu espírito, apresenta hoje algo novo
para o Opus Dei?

— Recordo que no dia da
canonização de São Josemaria, um
conhecido dirigente sindical da
Polônia disse aos jornalistas que,
como representante dos
trabalhadores, estava em festa
porque tinham um santo ‘padroeiro’.
Na realidade, a santificação do
trabalho constitui um tesouro que



Jesus nos mostrou durante os trinta
anos de sua vida oculta, trabalhando
e mantendo assim sua família. São
Josemaria o recordava
especialmente. De qualquer forma,
hoje, embora esta mensagem tenha
se tornado um patrimônio de toda a
Igreja, ainda há muito por fazer para
redescobrir o papel dos leigos, sua
responsabilidade eclesial e suas
infinitas possibilidades de
evangelização da sociedade.

— Leigos são quase todos os
membros do Opus Dei, que estão,
portanto, imersos nas realidades do
mundo, atentos ao que acontece,
desde as grandes feridas da
humanidade até as novas
oportunidades que surgem. Como
participa a Obra nas mudanças e
sofrimentos de nosso tempo?

— As guerras em curso, o problema
da solidão e da pobreza e, em geral, o
sofrimento de tantas pessoas não



podem constituir apenas matéria de
notícias da atualidade, mas devem
afetar a todos. Em sua catequese pela
América do Sul, são Josemaria
animou milhares de pessoas a ter um
coração grande, imitando Cristo na
cruz, que tinha os braços abertos
para acolher a todos, sem distinção.
Cada membro da Obra deverá atuar
assim para aliviar o sofrimento,
levando o amor de Deus aos cantos
mais afastados da sociedade. Deus
confia a todos os batizados a tarefa
divina de construir o mundo (a
família, o bairro, o progresso, as
artes, o ócio) como filhos seus.

— Secularidade significa também
estar preparado para enfrentar novos
desafios: o que o senhor espera dos
membros da Obra e o que vê que pode
surgir no mundo por iniciativa deles?

— As iniciativas dos membros
adaptam-se e surgem em função das
novas necessidades. Por exemplo,



nasceu em Madri o hospital ‘Laguna’
que atende doentes terminais;
pessoas da Obra e amigos formaram
na Colômbia um grupo para apoiar
os presos; fiquei sabendo de outros
membros do Opus Dei que, no leste
europeu, acolhem famílias vítimas da
guerra; fico especialmente contente
por uma iniciativa de famílias que
ajudam outras famílias a viverem de
modo cristão, apoiando-se umas às
outras e estendendo essa ajuda a
outros amigos, a outros casais... São
alguns exemplos de como combater a
pobreza material e espiritual, e que
nos recordam o que São Josemaria
fez desde o princípio com os doentes
e necessitados na Madri dos anos 30
do século passado, procurando atrair
para esse trabalho os primeiros
jovens que tinha à sua volta. Porém,
a resposta aos novos desafios sociais
concretiza-se especialmente através
do trabalho profissional, procurando
gerar relações de justiça – condições
de trabalho, pagar os impostos... – de



serviço, de amizade. A dimensão
social do cristão, embora com
diversas manifestações, deve
interpelar a todos nós para que
tentemos transformar nossa vida em
doação, em semeadura de paz e
alegria.

— Escrivá recordava frequentemente
a seus filhos espirituais seu dever de
“servir a Igreja como a Igreja quer
ser servida”: que leitura o senhor faz
hoje dessa famosa frase dele?

— Eu diria que seu significado não
mudou desde que ela foi
pronunciada: o amor à Igreja e ao
Papa está no DNA da mensagem de
São Josemaria. Do ponto de vista
prático, isto se traduz em ajudar o
mais eficazmente possível nas
dioceses onde moram, às quais
pertencem os membros do Opus Dei.
Há, por exemplo, muitos leigos que
colaboram ativamente nas
catequeses ou em cursos pré-



matrimoniais de suas paróquias, em
iniciativas de serviço como Cáritas,
em atividades com jovens, etc.
Recebo também muitas petições de
bispos diocesanos para que tal ou
qual sacerdote colabore em uma
paróquia, em um hospital, em um
determinado serviço na diocese.
Sempre que possível, ficamos felizes
em colaborar.

— O que mostra hoje uma iniciativa
tipicamente laical como as escolas do
grupo FAES (Famiglia e Scola –
Família e Escola), das quais
participam pessoas ligadas à Obra e
muitos amigos, inclusive não
cristãos?

— Cinquenta anos desta instituição
constituem um patrimônio
importante a serviço da família na
educação dos filhos. Estou feliz com
essa conquista e incentivo as famílias
a continuarem nesse caminho, com a



simpatia e a capacidade de encontrar
soluções tão típicas dos italianos.

El Mercurio, Chile (28-
VII-2024)

— O Opus Dei costuma ser
caracterizado por três adjetivos:
conservador, poderoso e hermético.
Por que isso acontece? Que adjetivos o
senhor gostaria que fossem utilizados
para caracterizar o Opus Dei e seu
trabalho?

— Todo mundo pode ter suas
próprias opiniões e suas razões para
avaliar a realidade. Se algumas
pessoas a percebem dessa forma, é
porque há algo objetivo e/ou
subjetivo que pode causar essa
impressão. De certo modo, cada
membro é responsável da tarefa de
tornar a Obra mais conhecida,
vivendo a própria vocação de
maneira autêntica. É algo grande e
maravilhoso, embora eu entenda que



seja necessária uma perspectiva de fé
para compreendê-la em
profundidade. Em todo caso, creio
que, humanamente falando, quem
conhece de perto o Opus Dei será
capaz de reconhecer pessoas
normais, com virtudes e defeitos.
Gostaria que fôssemos conhecidos
como pessoas alegres, simples e
serenas, pacíficas, de fácil amizade,
de mente aberta e compreensivas.
Também gostaria que se
reconhecesse a variedade dos fiéis do
Opus Dei, e não apenas os poucos
que adquirem certa relevância
pública. Isso mostraria que todos e
cada um lutam para viver
plenamente a fé, convivendo com
suas próprias deficiências e tentando
colocar seus talentos a serviço da
família, dos amigos e da sociedade.

– O que o senhor definiria como a
contribuição do Opus Dei para a vida
da Igreja?



– A principal contribuição do Opus
Dei é acompanhar os leigos (98% de
seus membros) para que se tornem
protagonistas da missão
evangelizadora da Igreja no meio do
mundo, um a um. Os leigos não são
meros receptores ou atores
secundários, mas protagonistas da
evangelização, que podem levar o
calor e a amizade de Cristo onde são
mais necessários: às salas de aula, às
cidades, aos campos de futebol, aos
hospitais, aos escritórios, às famílias,
aos pobres e aos ricos... a todos. É um
trabalho de acompanhamento
espiritual, de vivificação cristã, que
evita interferir em suas legítimas
escolhas terrenas: a atuação dos
membros na sociedade, com seus
acertos e erros, será
responsabilidade deles, não da Igreja
ou do Opus Dei. Atribuir ao Opus Dei
as iniciativas políticas, empresariais
ou sociais de seus fiéis seria
clericalismo.



— O senhor nasceu em 1944 no exílio,
em Paris. Hoje se recordam os
momentos dramáticos que a Europa
vivia, que sua família viveu no exílio
na França. Essa experiência os
marcou de alguma forma?

— Durante a Guerra Civil Espanhola,
meu pai serviu no exército
republicano, o que fez com que ele
tivesse que se exilar em Paris no
final da guerra. Ele era veterinário
militar e teve seu primeiro emprego
cuidando dos animais em um circo.
Pouco tempo depois, conseguiu um
trabalho em um laboratório e pôde
levar sua família com ele. Graças a
Deus, as represálias que meu pai
sofreu alguns anos depois, quando
retornou à Espanha, foram brandas e
ele pôde desenvolver sua atividade
no campo da pesquisa em biologia
animal. Quanto ao resto, eu era uma
criança e vivi tudo isso sem ter muita
consciência. Mesmo assim, talvez a
reflexão sobre essa experiência



tenha me vacinado contra a sedução
de qualquer tipo de violência e
contra a tentação de identificar a
religião com certas opções políticas.

– O senhor estudou física e depois
teologia, uma mistura única. Que
aspectos da física iluminaram seu
caminho religioso?

– Tanto a física quanto a teologia são,
cada uma a seu modo, conhecimento
da realidade: não apenas não são
contraditórias, mas se
complementam. Não posso dizer que
o estudo da física abriu meus olhos
para a realidade de Deus, pois eu já
acreditava por tradição familiar e
convicção pessoal. Mas olhar para a
realidade física concreta me ajudou a
ver o mundo como criado por Deus
sob uma luz diferente.

– Na sua juventude, o senhor conviveu
com São Josemaría Escrivá, fundador
do Opus Dei. Nesse contexto
cotidiano, quais das suas



características lhe chamaram a
atenção?

– Cheguei a Roma em 1967 e vivi na
mesma casa que São Josemaria até
sua morte, em 1975, mas éramos
cerca de 200 pessoas. Apesar de
sermos muitos, nos sentíamos muito
amados, cercados por sua alegria e
afeto. Em uma ocasião, na frente de
muitas pessoas, ele me fez uma
pergunta e imediatamente percebi
que estava me colocando em uma
situação difícil. Sem me dar tempo
para responder, ele acrescentou um
comentário lateral que tornou minha
resposta desnecessária. Esses
pequenos detalhes se repetiam
diariamente. Acima de tudo, fiquei
impressionado com sua união com
Deus, que se manifestava quando o
ouvíamos falar em um momento de
pregação ou em uma reunião
familiar. No aspecto humano, eu
destacaria seu amor pela liberdade e
seu bom humor.



– O Papa Francisco fez um chamado
para que o “carisma essencial” do
Opus Dei fosse reforçado. Como o
senhor definiria esse carisma?

– Eu o descreveria como a busca de
Deus, o encontro com Deus e a ajuda
a muitas outras pessoas para esse
mesmo encontro, na vida cotidiana,
no trabalho, na família, na rua. Com
palavras do Papa Francisco, trata-se
de “difundir o chamado à santidade
no mundo, por meio da santificação
do trabalho e das ocupações
familiares e sociais”.

– Esse carisma, que foi configurado há
quase 100 anos, precisa passar por
revisões?

– Em 100 anos, a sociedade e a Igreja
evoluíram muito, e o Opus Dei
também, pois faz parte delas. Não
somos indiferentes a fenômenos
como a globalização, a conquista
feminina da esfera pública, as novas
dinâmicas profissionais e familiares



etc. Como dizia São Josemaria,
mudam as formas de fazer e de dizer,
mas a essência, o espírito, permanece
o mesmo. Saber mudar, nesse
sentido, é necessário para ser fiel a
uma missão, mas qualquer mudança
deve ser baseada no que é essencial,
naquele núcleo que não podemos
mudar, porque, como todos os
carismas, é um dom de Deus.

– A decisão do Papa Francisco sobre a
estrutura do Opus Dei foi uma
surpresa?

– O Santo Padre nos avisou com
alguma antecedência sobre o motu
proprio Ad charisma tuendum. As
principais mudanças nesse
documento afetam aspectos
estruturais e organizacionais, o fato
de o prelado não ser bispo, entre
outras coisas, mas não tocam a
missão ou a substância do Opus Dei.
A modificação dos estatutos é uma
resposta a esse pedido do Papa. Neste



momento, isso está sendo trabalhado
com o Dicastério do Clero, em um
clima de diálogo e confiança.

– Algumas pessoas se surpreendem
com a juventude de algumas vocações
do Opus Dei. Por exemplo, os jovens
de 16 anos são livres para decidir sua
vocação?

A liberdade é um pré-requisito para
qualquer vocação. Só é possível
ingressar no Opus Dei aos 18 anos,
quando se atinge a maioridade. Se
alguém acha que tem vocação, pode
começar um processo de
discernimento antes disso, mas
sabendo que ainda não faz parte do
Opus Dei e sempre com a permissão
expressa de seus pais. Desde o
momento do pedido de admissão à
Obra até sua incorporação definitiva,
há uma série de etapas formativas,
que duram pelo menos 6 ou 7 anos. A
cada ano, a pessoa deve expressar
seu desejo de continuar: não se trata



de um processo automático, mas de
um processo que exige
discernimento e liberdade pessoais
de maneira muito profunda.

“As atividades de formação espiritual
que o Opus Dei promove entre os
jovens, com a participação dos pais,
são uma semente para ajudá-los a
conhecer e testemunhar sua fé, a
amar sua família, a se preparar para
serem bons profissionais e cidadãos.
A maioria deles descobre que sua
vocação está no matrimônio, outros
no celibato leigo; talvez outros optem
pelo sacerdócio ou pela vida
religiosa... Como diz o Papa, ao se
dirigir aos jovens, trata-se de
'descobrir-se à luz de Deus e fazer
florescer o próprio ser'”.

– O Vaticano agora está pedindo um
relatório anual sobre a situação do
Opus Dei, e não a cada cinco anos
como antes. Isso tem a ver com a



necessidade de maior transparência e
controle?

– Essa troca de periodicidade é uma
consequência da mudança de
Dicastério. Agora, o interlocutor
imediato do Opus Dei é o Dicastério
para o Clero, e nesse dicastério os
relatórios são entregues todos os
anos, e não a cada cinco anos, como
era o caso do Dicastério dos Bispos.
Independentemente disso, não há
dúvida de que a Igreja, e a Obra
como parte dela, está melhorando na
maneira como divulga de forma
clara e compreensível os dados mais
relevantes de sua atividade, bem
como suas motivações.

“A transparência, devidamente
compreendida e bem aplicada,
favorece a confiança, que, como o
senhor destaca, foi muito
questionada pelos casos de abuso.
Nesse sentido, o Opus Dei conta,
desde 2013, com um protocolo para a



proteção de menores e pessoas
vulneráveis, que formaliza medidas
prudenciais que estão em vigor na
Obra há décadas e incorpora as
normas mais recentes da Igreja. Por
outro lado, estamos trabalhando na
criação de canais especiais de cura e
resolução para acolher as pessoas
que querem ser ouvidas”.

– Embora em menor grau do que em
outras instituições, no Chile também
foram levantadas denúncias de abuso
por parte de membros do Opus Dei. O
senhor expressou seu perdão pelas
“faltas e pecados dos membros do
Opus Dei”. Quais são essas faltas e
pecados?

– As faltas e pecados pessoais são
conhecidos por cada um de nós. Ao
mesmo tempo, não se pode ignorar
que há pessoas que pertenceram ao
Opus Dei ou estiveram em contato
com a Obra e que foram feridas por
modos de agir ou viram quebrada a



sua confiança na própria instituição
ou naqueles que eram seus líderes.
Tendo em conta que o objetivo da
Obra é seguir um caminho de
santidade e de encontro com Cristo,
pensar que há pessoas que não
encontraram a felicidade nesse
caminho causa-me dor pessoal e é
um convite a um exame saudável
para detectar as causas, para ver
como reparar cada situação, para
estudar o que pode ser melhorado
etc. As razões para essas feridas
podem ser muito variadas. O que
mais me causa dor é o fato de que
nem sempre soubemos acompanhar
bem as pessoas no discernimento de
sua vocação, no acompanhamento
espiritual ou diante de uma situação
familiar ou pessoal difícil.

– Hoje em dia há um grande clamor
para dar mais espaço às mulheres,
que muitas vezes foram relegadas ao
longo da história. Como o Opus Dei
vive isso?



– De fato, nas últimas décadas, a
mulher vem ampliando seu espaço
na vida pública, enriquecendo-a com
sua insubstituível contribuição. Na
Igreja, seu papel cresceu em todos os
níveis, incluindo nomeações para
cargos de responsabilidade na cúria
do Vaticano, por exemplo. No Opus
Dei, as mulheres estão no governo ao
lado de São Josemaria e seus
sucessores desde o início, e são
autônomas em relação aos homens
na liderança de seus apostolados. À
medida que cresce a presença de
mulheres na governança de
empresas ou instituições, mais
mulheres do Opus Dei, como suas
contemporâneas, assumem cargos de
responsabilidade, e é bonito ver o
alcance que seu serviço pode
proporcionar.

– Nosso país está passando por
mudanças em matéria religiosa. A
pesquisa do Bicentenário da UC
mostra uma queda significativa na



adesão dos jovens à religião católica.
Devemos presumir que os católicos
estão se tornando um grupo
minoritário?

– Não moro no Chile, portanto não
conheço a situação a fundo, mas
ousaria dizer que seria um erro ficar
entrincheirado, uma reação natural
quando alguém se encontra em uma
minoria. Pelo contrário, como
discípulos de Jesus Cristo, devemos
sentir como nossas as aspirações,
necessidades e sofrimentos de todas
as pessoas e trabalhar lado a lado
com elas.

“Depois do furacão causado pela
crise dos abusos, por exemplo,
muitos católicos tomaram o caminho
de acompanhar as pessoas feridas, e
a Igreja no Chile colocou em prática
medidas de prevenção e promoção
de uma atmosfera de confiança e
liberdade, que são essenciais para
recuperar seu vigor na sociedade, e



que são fundamentais para evitar
que esses crimes aconteçam
novamente. Uma Igreja ferida em
seus membros pode transmitir Cristo
e tem muito a contribuir: ajudar,
colaborar, curar, sem buscar
interesses pessoais ou institucionais
ou soluções precipitadas. Esse é o
caminho que vejo que a Igreja no
Chile tomou, o caminho para
recuperar a credibilidade e, acima de
tudo, para levar a proximidade de
Jesus Cristo a muitas e muitas
pessoas”.

– A queda de vocações que a Igreja
Católica está experimentando também
afeta o Opus Dei?

– Nos países mais secularizados,
compartilhamos as mesmas
dificuldades que o resto da Igreja.
Em lugares onde a Igreja está
crescendo – estou pensando na
Nigéria, no Brasil, nos Estados
Unidos – o Opus Dei também está



crescendo. Em particular, está
aumentando o número de leigos e
leigas que, inspirados por São
Josemaria, querem buscar a
santidade e estão dispostos a formar
uma família.

Por outro lado, está diminuindo o
número de pessoas que abraçam o
celibato, um dom de Deus que hoje
talvez seja menos compreendido,
embora seja tão enriquecedor para a
Igreja. Já há algum tempo, mais de
mil membros do Opus Dei falecem a
cada ano; mesmo assim, graças a
Deus, há um pequeno crescimento no
número total, embora em uma
realidade eclesial o que importa é a
união com Deus e não números ou
estruturas.

Semana, Colômbia (17-
IX-2024)

— Que espera do Opus Dei nos
próximos 50 anos?



— Projetado no tempo, gostaria que o
Opus Dei fosse propagador de
amizade, de fé manifestada em
obras, de liberdade de espírito e de
criatividade para levar a cabo a
missão evangelizadora da Igreja e
colaborar na construção de uma
sociedade justa.

— Em que consiste o serviço que um
membro da Obra – como também é
chamado o Opus Dei – pode prestar à
Igreja?

— A vocação específica dos membros
do Opus Dei – que, na sua grande
maioria, são leigos, só 2% são
sacerdotes – chama a um encontro
pessoal com Cristo na família, no
trabalho, nas relações sociais,
sabendo que a busca da santidade
não é para supermulheres nem
super-homens, mas para pessoas de
carne e osso, com acertos e erros. A
“santidade no meio da rua” que São
Josemaria pregava impele a procurar



soluções dignas para os problemas
de cada contexto e de cada tempo.

— Qual é ou deve ser o papel dos
leigos na Igreja?

— Como o Concílio Vaticano II
destacou, é vocação dos leigos dar
vida cristã aos assuntos temporais:
ou seja, o trabalho, a família, o
comércio, a cultura, etc. O seu papel
é contribuir para a santificação do
mundo, refletindo um pouco o amor
de Cristo em cada lugar e
circunstância; e é neste ponto que
ainda há um longo caminho a
percorrer. Penso, por exemplo, na
formação dos leigos em bioética ou
em justiça social, na sua consciência
de ser protagonistas na
evangelização. A missão do leigo não
se limita a “ocupar postos” em
estruturas eclesiais.

— Em 1946, quando São Josemaria
pediu a aprovação jurídica do Opus
Dei, disseram-lhe que tinha chegado



com um século de antecedência.
Tendo em que a Obra se aproxima do
seu primeiro centenário, acha que a
reforma aos seus estatutos, pedida
pela Santa Sé, se relaciona com aquela
resposta dada ao fundador?

— Em 1946, o Opus Dei estava
estabelecido em quatro países e hoje
em 70. Naquela época, uma
mensagem dirigida especialmente
aos leigos sobre a busca da santidade
no meio do mundo era
surpreendente e vista como
antecipatória, apesar de estar
enraizada no Evangelho. Posso
garantir-lhe que a modificação atual
dos estatutos solicitada pelo Santo
Padre está se realizando,
precisamente, com este critério
fundamental de se ajustar ao
carisma, que hoje é mais
compreendido e compartilhado. O
direito, tão necessário, sucede à vida,
à mensagem encarnada, para dar
apoio e continuidade à vida.



— Na sua maioria, os membros do
Opus Dei são mulheres, e a maior
parte delas casadas. Como dar mais
brilho a quem entrega a sua vida a
Deus no matrimônio?

— O matrimônio é um caminho de
santidade: no Opus Dei, todos os
membros – casados, solteiros ou
celibatários – compartilham uma
mesma vocação, missão e
responsabilidade. Aspessoas casadas
vivem com a consciência de que o
seu amor a Deus passa através da sua
família, amizades e o trabalho que
realizam no mundo. Isto tem um
enorme potencial transformador de
serviço. Quanto às mulheres, que
como refere, são maioria, São
Josemaria entendeu que, sem elas, a
Obra estava incompleta. Não se
entenderia o Opus Dei sem a sua
contribuição insubstituível, tal como
não se entende a família, o mundo do
trabalho ou a vida social sem elas.



— O Papa Francisco descreveu a crise
de vocações como uma “hemorragia
para a Igreja”. No seu caso, entregou
a vida a Deus quando jovem e depois
foi ordenado sacerdote. Por que hoje é
mais difícil que as pessoas considerem
a vocação ao celibato apostólico?

— O mundo atual enfrenta o desafio
de voltar a acreditar no
compromisso; num amor para toda a
vida que enche de alegria e de
liberdade. Para muitos, o
compromisso aparece como um
limite, quando na realidade Deus
abre sempre horizontes luminosos.
Diria que é fundamental recuperar a
virtude da esperança.

— “Na Igreja há espaço para todos”,
disse o Papa Francisco na Jornada
Mundial da Juventude 2023 em
Lisboa. O que significa exatamente
essa abertura e como pode o Opus Dei
transmitir essa mensagem?



— O próprio São Paulo afirma que
Deus quer que todos se salvem e
cheguem ao conhecimento da
verdade. O Papa indicou esta
universalidade como um eixo central
do seu magistério. São Josemaria
falava aos seus filhos espirituais de
ter os braços abertos a todos. Em
uma época de polarização, divisões e
muros, nós, seguidores de Cristo
temos um caminho muito claro
marcado para recorrer.

— No Opus Dei, há pessoas de todas
as idades. Que pode fazer, como Padre
e Prelado, para fomentar a
cooperação intergeracional na Obra?

— Na minha casa, em Roma,
convivemos desde uma pessoa de
102 anos até outra que está na casa
dos 30. Entre muitas outras cosas, os
mais velhos contribuem com a sua
experiência, os jovens, com os seus
sonhos e vitalidade. Devíamos
encarar a vivência intergeracional



com afeto, sabendo que às vezes
implica sacrifícios pelas duas partes.

— Algumas pessoas do Opus Dei são
reconhecidas pelas suas contribuições
à sociedade, como colégios,
universidades e obras sociais. No
entanto, também enfrentam
narrativas que se lhes opõem. Por que
acha que surgem estas narrativas e
como podemos responder a elas?

— Às vezes penso que estas
narrativas que menciona nos ajudam
a nos purificar da tentação de pensar
que não precisamos corrigir nada e,
ainda mais, de nos sentirmos
satisfeitos. Como todos, necessitamos
refletir sobre o bem que queremos
fazer e sobre o que realizamos
efetivamente. O nosso fundador, de
fato, advertia de que a Obra devia
viver “sem glória humana”.

Por outro lado, é natural que haja
visões diferentes, porque há muitos
modos de fazer e de entender as



coisas. As opiniões contrárias podem
ser uma ajuda quando são sinceras;
elas nos permitem pedir perdão e
nos corrigir. Gostaria de que todos os
que se aproximarem dessas
atividades pudessem ver que o
objetivo delas é semear paz e alegria.

Pessoalmente, fico feliz ao ver que
quase todos os dias do ano
recebemos algum pedido de
admissão no Opus Dei de pessoas que
já fizeram parte da Obra, e que por
qualquer motivo, se desvincularam.
Notícias como estas são uma carícia
de Nosso Senhor, que em certo
sentido superam certas “narrativas”
excessivamente dicotômicas.

— No ano que vem, haverá um Jubileu
da Juventude em Roma. Em sua
opinião, qual é o maior desafio que os
jovens de hoje enfrentam para se
aproximar de Deus como um ideal
atraente?



— Só Cristo é a resposta a todas as
questões que os jovens guardam hoje
em seus corações e o amor de Deus
Pai, quando se abrem a Ele, é capaz
de curar as feridas e fragilidades.
Talvez sejamos nós, os adultos que
temos que nos perguntar se somos
capazes de compreender os jovens.
Naturalmente, o testemunho de uma
vida coerente também é essencial
para mostrar a força de atração de
uma vida junto de Cristo.

El 9 Nou, Espanha (24-IX-2024)

— O que destacaria dos seus anos de
formação na Catalunha?

— Nos anos sessenta, tive uma visão
mais ampla de uma Espanha
diferente, que era a Catalunha.
Foram anos muito importantes para
a minha formação. Lembro-me
muito bem das aulas no edifício
central da Universidade de
Barcelona, especialmente do famoso

https://romana.org/es/79/articulos-publicaciones-y-entrevistas/entrevista-al-diario-el-9-nou-vic-espana-24-ix-202/https:/el9nou.cat/osona-ripolles/actualitat/vaig-veure-la-importancia-que-tenia-dins-de-catalunya-la-ciutat-de-vic/


professor Teixidó, que tinha um
grande prestígio, mas era um osso
duro de roer, como se dizia na época.
Ele ensinava uma matemática muito
moderna, mas difícil de entender.

— Como você entrou em contato com
Vic?

— Tudo começou no Colegio Mayor
Monterols, onde conheci muitas
pessoas de diferentes lugares da
Catalunha e da Espanha. Na época,
era um centro de formação apenas
para jovens do Opus Dei. Agora está
aberto a todos os tipos de estudantes.
A partir de Monterols, tive a
oportunidade de ir várias vezes a Vic
para atender ao trabalho apostólico
que estava começando a se
desenvolver lá. Isso ocorreu entre os
anos de 1964 e 1967. Percebi a
importância de Vic dentro da
Catalunha e passei a entender o
catalão sem problemas. Depois
vieram as milícias no acampamento



de Talarn: dois verões de três meses
e um estágio de quatro meses como
alferes também lá, no acampamento.

— Em Roma, em 1971, São Josemaria
disse: “Barcelona dará muitos frutos
porque sofreu muito”, em alusão aos
turbulentos anos 40, marcados pela
incompreensão em relação à Obra.
Montse Grases, a jovem barcelonesa
da Obra que morreu de câncer aos 17
anos, pode se tornar a primeira santa
canonizada do Opus Dei?

— Montse Grases foi proclamada
venerável em 2016. Para a
beatificação, é preciso demonstrar o
caráter extraordinário de uma graça
obtida por sua intercessão. À
postulação e ao site da Obra chegam
inúmeros relatos de graças
relacionadas à vida cotidiana ou à
escolha de vida. Sua devoção é mais
difundida entre os jovens. Lembro
que em 2022, no 80º aniversário de
seu nascimento, um grupo de jovens



levou 80 rosas brancas ao seu
túmulo, na cripta do oratório de
Santa Maria de Bonaigua (em
Barcelona), para agradecer os
favores recebidos por sua
intercessão. Estão sendo estudados
alguns casos interessantes, mas
ainda estamos nas primeiras fases da
compilação da documentação.

Seja ela a primeira santa canonizada
ou não, é sem dúvida uma boa
intercessora para os apostolados de
toda a Igreja com os jovens, na
querida cidade de Barcelona, nesta
região de Osona onde passava as
férias, na Catalunha e em todo o
mundo.

— Como o Opus Dei está se
preparando para o seu centenário?

— Nos anos que faltam para o
centenário, queremos nos perguntar
sobre as necessidades e os desafios
da Igreja e do mundo. Desejamos
também aprofundar a nossa própria



identidade, olhando o futuro, e
estudar como a Obra poderia
contribuir a partir do seu carisma de
santificação da vida ordinária.
Portanto, nesse período, olharemos
para o conjunto (a Igreja e o mundo)
e para dentro (a Obra), com a
esperança de que os olhares se
encontrem em um momento de
graça.

Quando penso no centenário do Opus
Dei, lembro uma oração que o Bem-
aventurado Álvaro dirigia
pessoalmente a Deus: “obrigado,
perdão, ajuda-me mais”. De certa
forma, é um momento para viver
esta aspiração também na
perspectiva do conjunto.

— Na sua opinião, houve luzes e
sombras nestes quase cem anos de
história?

— O Opus Dei foi e é um dom do
Espírito Santo para a Igreja, como
recorda o Papa Francisco na Ad



charisma tuendum. Vejo a Obra
como uma luz que inspira muitas
pessoas a se encontrarem com Jesus
Cristo por meio das tarefas
cotidianas: trabalho, família, relações
sociais. Eu diria que estas são as
principais luzes, cujo protagonista é
Deus que intervém na história.

Entre essas luzes, gostaria de
lembrar tantas pessoas da Obra que
passaram por esta terra tentando
fazer o bem, com suas virtudes e seus
defeitos. Atualmente, morrem
anualmente cerca de mil pessoas do
Opus Dei. Na maioria dos casos, são
pessoas simples, normais e anônimas
que tentaram semear paz e alegria
ao seu redor, em contextos às vezes
difíceis.

Outras vezes são pessoas que foram
publicamente apontadas como
exemplo para os fiéis, como
Guadalupe Ortiz de Landázuri, a
primeira fiel leiga do Opus Dei a ser



beatificada, uma profissional de
química que desenvolveu um amplo
apostolado de amizade na Espanha,
no México e na Itália. Mais
recentemente, o pediatra
guatemalteco Ernesto Cofiño, médico
e pai de família que a Igreja declarou
venerável em dezembro de 2023.
Entre outras coisas, desenvolvendo
um amplo trabalho de evangelização
entre seus familiares, colegas e
amigos.

Ao mesmo tempo, a história do Opus
Dei também tem sombras e erros,
pois é constituída por seres humanos
falíveis. As boas intenções não
eliminam a possibilidade de erro, e
isso deve ser aceito com humildade.
Dói particularmente ouvir falar de
pessoas que estiveram em contato
com a prelazia e foram feridas por
alguma falta de caridade ou de
justiça, como em casos de falta de
apoio emocional, erros nos processos
de incorporação, negligência no



acompanhamento de pessoas que
deixaram o Opus Dei, etc. Devemos
aprender com os erros e continuar
melhorando, com a ajuda de Deus.

— O que permaneceu igual e o que
mudou na Obra ao longo de todo esse
tempo?

— O que não mudou foi o núcleo
imutável, a mensagem fundamental
da santidade no meio do mundo. Ao
mesmo tempo, o fundador, ciente da
necessidade de manter intacto esse
espírito, afirmou que as formas e os
modos de agir mudariam com o
tempo. Em cem anos, a sociedade e a
Igreja evoluíram muito, e o Opus Dei
também, pois faz parte da Igreja e da
sociedade. Saber mudar – modelando
qualquer mudança a partir do
essencial – é um requisito para poder
permanecer fiel a uma missão. Por
diferentes razões, o quadro jurídico,
alguns modos apostólicos e muitas
outras coisas que podem não ser



visíveis, mas são importantes,
mudaram nos últimos anos. Por
exemplo, houve insistência em uma
separação clara entre governo e
direção espiritual, foram adotadas
medidas para garantir melhor e
reforçar a plena liberdade e
voluntariedade nos processos de
incorporação, foram atualizadas as
formas práticas de manifestar a
exigência de viver a virtude da
pobreza no meio do mundo, etc.

— Quais foram os acontecimentos
mais importantes no desenvolvimento
institucional do Opus Dei e para onde
ele se dirige no século XXI?

— Eu diria que os marcos mais
importantes são os menos visíveis: a
graça de Deus que atua em milhares
de pessoas, que afirmativamente
respondem ao seguimento de Jesus
Cristo no meio do mundo. Ou tantas
histórias de arrependimento, de
conversão, que ocorrem em pessoas



da Obra e em outras que frequentam
seus apostolados.

No âmbito institucional, recordaria a
canonização do Fundador, no dia 6
de outubro de 2002. Diante da
multidão reunida em Roma, São João
Paulo II se referiu a Josemaria
Escrivá como “o santo da vida
quotidiana”. Essa expressão também
serve de guia para o futuro do Opus
Dei, sobre o qual se pergunta: o
fundamental não são as atividades,
as estruturas ou os números, mas
ajudar muitas pessoas – com a graça
de Deus – a encontrar Deus na rua,
na fábrica, no hospital, etc. ou, nas
palavras do nosso fundador,
“transformar a prosa diária em
decassílabos, em poesia heroica”.

— Em que fase se encontra a causa de
canonização do Bem-aventurado
Álvaro? Foram documentados novos
milagres?



— Após sua beatificação em 2014,
chegaram à postulação muitas
narrativas de favores
extraordinários atribuídos à
intercessão do Bem-aventurado
Álvaro del Portillo. Um deles refere-
se a um grave acidente
automobilístico ocorrido no México,
em 2015. Os médicos que
acompanharam o caso consideraram
extraordinária a recuperação de um
traumatismo cranioencefálico grave
sem sequelas neurológicas ou
psicológicas. No final do ano passado,
a investigação diocesana foi
concluída e a documentação está
agora sendo estudada pela Santa Sé.
Outros casos também estão sendo
examinados, entre eles um na
Alemanha. Por outro lado, com
frequência chegam outros favores
mais comuns, relacionados à família,
aos amigos, etc. Dom Álvaro era uma
pessoa verdadeiramente próxima e é
uma alegria ver que muitas famílias
recorrem a ele pedindo a ajuda que



se pede a um bom pai ou a um bom
irmão.

— Qual é a sua agenda de viagens
para os próximos meses?

— As viagens mais significativas
foram as que fiz neste verão em
parte da América do Sul: Chile, Peru,
Equador e Colômbia. Trata-se de
ajudar, incentivar e dar ideias às
pessoas, mas também, ao mesmo
tempo, aprender com os outros.
Tenho muito presente algo que ouvi
de São Josemaria: “Qualquer pessoa
pode nos dizer coisas que nos
enriquecem muito”.

The Pillar, Estados Unidos (18-
XI-2024)

— Um dos principais temas do atual
Sínodo sobre a sinodalidade é o papel
dos leigos na Igreja; que contribuição
o Opus Dei poderia dar a essas
reflexões, tendo em conta a

https://opusdei.org/es/article/mons-ocariz-entrevista-the-pillar-laicos-evangelizacion-secularismo/


centralidade dos leigos em sua
mensagem, missão e espiritualidade?

— O papel dos leigos na Igreja não é
principalmente o de ocupar cargos
em suas estruturas, que logicamente
serão muito poucos em relação ao
conjunto (alguns podem ser
necessários). É um assunto que
ressurgiu nas conversas sinodais e
que está muito presente no carisma
do Opus Dei: facilitar que cada fiel
leigo – cada homem e mulher que
recebeu o batismo – tome
consciência da grandeza e da beleza
de sua missão. Como aconteceu com
os primeiros cristãos, cabe a eles,
especialmente hoje, a tarefa de
evangelizar o futuro, em união e
comunhão com os pastores.

A Igreja não é primordialmente um
conjunto de templos ou estruturas,
mas pessoas incorporadas a Cristo
por meio do batismo. Um leigo ou
uma leiga que leva Jesus Cristo em



seu coração e em seu modo de vida
será uma presença vibrante e aberta
da Igreja em seus respectivos bairros
e comunidades; entre seus parentes e
amigos, entre crentes e não crentes,
no mundo do esporte e do
entretenimento; nas várias esferas
profissionais, sociais, culturais,
científicas, políticas e comerciais.

Em sua exortação apostólica Gaudete
et exsultate, o Papa Francisco fala da
centralidade dos leigos quando nos
convida a descobrir a “santidade da
porta ao lado, daqueles que vivem
perto de nós e são um reflexo da
presença de Deus”. Desde seu início,
a Obra tenta ir nessa direção: ela nos
lembra que pessoas com virtudes e
defeitos, como cada um de nós,
podem se tornar uma mão estendida
por Deus a muitas outras pessoas,
mesmo àquelas que talvez nunca
entrariam em uma igreja.



Por isso, eu diria que um grande
desafio é dedicar muito tempo e
cuidado à formação e ao
acompanhamento espiritual dos
cristãos comuns, verdadeiros
apóstolos em seu próprio ambiente.
Essa é uma prioridade na vida
cotidiana da Igreja que, graças a
Deus, está presente em milhares de
paróquias e iniciativas.

— Por que essa identidade laical é tão
essencial para o Opus Dei como
instituição e como caminho
espiritual?

É essencial porque é o que Josemaria
Escrivá entendeu que Deus lhe pedia:
explicar, mostrar, descobrir,
recordar... o chamado universal à
santidade no meio do mundo e
através das realidades cotidianas,
como a vida familiar e o trabalho. O
fundador iniciou sua atividade para
impulsionar a Obra acompanhando
estudantes e profissionais, bem como



formando grupos, rezando e pedindo
orações por eles. Ele também
envolveu esses jovens em suas visitas
aos pobres e doentes em Madri e
organizou retiros espirituais e aulas
de formação que, com o mesmo
estilo, se espalharam por muitas
culturas e nações, entre pessoas de
todas as classes e origens.

Cuidar e fazer frutificar esse carisma
é o que o Senhor e a Igreja nos
pedem: evangelização – como já disse
– na família e no trabalho, em meio a
uma sociedade que
permanentemente apresenta
grandes desafios como a guerra, a
pobreza, a doença etc. São os fiéis
comuns que vivem nessas realidades
que podem, em primeiro lugar, dar
testemunho de como Cristo se faz
presente em suas vidas e como Ele é
um impulso para a transformação
pessoal e para a transformação de
seu ambiente. Para isso, o Opus Dei,
como instituição, oferece formação,



acompanhamento e uma
espiritualidade concreta, adaptada a
mulheres e homens com famílias a
cuidar, horários de trabalho
exigentes, dificuldades econômicas,
mudanças de residência etc. Algumas
pessoas, ao descobrir esse espírito,
sentem um chamado vocacional para
difundi-lo com suas vidas.

— Em 1946, quando São Josemaria
solicitou pela primeira vez a
aprovação canônica do Opus Dei, foi-
lhe dito que tinha chegado com um
século de antecedência. Com a
reforma canônica da Obra em
andamento, o senhor acha que essas
palavras ainda são verdadeiras?

— Em 1946, o Opus Dei estava
estabelecido em quatro países e sua
mensagem era menos conhecida. Já
então era formado por uma minoria
de sacerdotes e uma grande maioria
de homens e mulheres comuns.
Naquela época, a pregação do



fundador chocava, pois incentivava
os leigos a buscarem a santidade no
meio do mundo, a levar o Evangelho
a todos os ambientes e profissões....
Sua mensagem parecia antecipatória,
embora estivesse totalmente
enraizada no Evangelho. Hoje, a
Obra trabalha em mais de 70 nações
e sua mensagem foi totalmente
aceita e difundida pelo Concílio
Vaticano II. Ao mesmo tempo, está
claro que é difícil para a lei
enquadrar novos fenômenos
pastorais, e talvez o protagonismo
que o Concílio quis dar aos leigos
ainda tenha um longo caminho a
percorrer. Além desse ponto, o que
posso garantir é que a atual
modificação dos estatutos solicitada
pelo Santo Padre está sendo
realizada justamente com o critério
fundamental de se adequar ao
carisma, que hoje, em muitos
lugares, é mais compreendido e
compartilhado. O direito, tão
necessário, acompanha a vida, a



mensagem encarnada, para dar
apoio e continuidade à vida.

— A Europa, os Estados Unidos e, em
menor medida, a América Latina
estão se secularizando rapidamente.
O Opus Dei está presente em muitas
das maiores e mais secularizadas
cidades do mundo. O que o Opus Dei
está fazendo para ser uma presença
fiel da Igreja no meio dessas
sociedades e para evangelizar nesses
ambientes?

— Em 3 de março de 2017, fui
recebido pela primeira vez em
audiência pelo Papa Francisco.
Naquela reunião, ele fez um pedido
muito específico aos fiéis da Prelazia,
quando nos encorajou a dar
prioridade a uma periferia: as classes
médias e o mundo profissional que
estão longe de Deus. Sem deixar
ninguém de fora, essa prioridade
abre um panorama apostólico tão
imenso quanto apaixonante, que se



encaixa bem no próximo jubileu da
esperança.

O Opus Dei esforça-se por estar
presente nesses ambientes
secularizados, proporcionando uma
formação integral através de
iniciativas educativas ou
assistenciais. No entanto, o mais
importante não são essas iniciativas
ou estruturas, mas as pessoas que
fazem parte dele e as centenas de
milhares que participam de seus
apostolados: a amizade com Deus
que cada membro da Obra procura
viver interiormente e difundir em
toda a rede de seus relacionamentos.
É importante notar que, nos
primeiros tempos da Igreja, a
evangelização ocorreu em diferentes
contextos: alguns com uma tradição
profundamente religiosa – como
vemos nos Evangelhos – e outros
onde isso não acontecia. Essa
realidade é uma luz que pode nos
dar confiança, pois podemos



aprender muito com a maneira como
a Igreja vivia naquela época
apostólica

Em poucas palavras, e pensando nos
dias de hoje, poderíamos dizer que o
aspecto essencial da missão do Opus
Dei é a amizade e a confidência com
cada homem e mulher, usando as
palavras de São Josemaria. Colaborar
com a graça de Deus para ajudar
pessoas e nações a encontrarem
Cristo, pessoa a pessoa, um a um. Em
todos os lugares, e especialmente
onde há maior secularização,
precisamos confiar ainda mais na
ajuda de Deus e mostrar essa força
por meio do próprio modo de vida e
de iniciativas variadas. Todo cristão é
chamado a tornar visível a
atratividade da vida com Deus e em
Deus; a Obra procura apoiar aqueles
que vivem essa missão.

— Parece que o Opus Dei tem muitos
“desafios abertos” incluindo a



reforma dos estatutos, a situação de
Torreciudad, vários artigos, livros e
documentários em que antigos
membros falam contra a Obra, e uma
investigação judicial sobre as
denúncias de 43 ex-numerárias
auxiliares na Argentina. Este é o
momento mais difícil da história do
Opus Dei? Como o Opus Dei lida com
as denúncias de antigos membros?

— A Obra está se aproximando dos
cem anos de história e este é um bom
momento para olhar para as origens
e fazer um balanço do caminho
percorrido até agora. Esta é a melhor
maneira de continuar aprendendo
corrigir o que precisa ser corrigido,
encontrar alegria no presente e
planejar o futuro.

Nesse contexto, os “desafios” que o
senhor mencionou também são
apelos para examinar
cuidadosamente até que ponto
refletimos bem a beleza desse



carisma e, ao mesmo tempo, em que
áreas pode ter prevalecido a falta de
adaptabilidade para mudar questões
não essenciais, que – como o próprio
fundador disse – faz parte da vida de
todo organismo vivo.

Como mencionei anteriormente, o
trabalho sobre os estatutos está
progredindo bem e esperamos de
todo o coração chegar a uma solução
adequada para a diversidade de
opiniões sobre Torreciudad, que está
nas mãos da Santa Sé.

Cada livro, artigo ou documentário a
que você se refere pesa sobre nós na
medida em que expressa uma dor ou
frustração de alguém. Como o senhor
compreenderá, trabalhamos para
que não haja motivos para isso,
porque desejamos que viver a
vocação à Obra seja motivo de
felicidade, como, graças a Deus, é
para muitos milhares de pessoas.
Mas sempre cometeremos erros,



porque somos uma instituição
formada por seres humanos.
Naturalmente, queremos detectá-los
a tempo e corrigi-los na medida do
possível.

Ao mesmo tempo, as críticas, mesmo
quando não correspondem à
realidade, podem nos ajudar a
descobrir aspectos em que podemos
melhorar. Embora possam não ser
agradáveis ou justas, às vezes podem
tornar-se oportunidades de exame e
momentos de amadurecimento
interior. Em geral, é sempre
importante encarar com serenidade
e confiança o que precisa ser
melhorado ou corrigido.

Em relação às reivindicações que o
senhor menciona na Argentina, foi
criada uma comissão de escuta no
país. Com a experiência adquirida,
criamos um primeiro escritório de
cura e resolução para resolver cada
possível conflito. Tivemos a



satisfação de chegar a acordos com
várias pessoas e isso também
facilitou oferecer um pedido de
perdão pessoal e concreto. Além
disso, a escuta ampla permitiu aliviar
a dor de pessoas que pertenciam à
instituição há algum tempo, ou que
buscavam nela acompanhamento e
ajuda, mas não haviam encontrado.
Após esse trabalho, que está gerando
processos de cura, procedimentos
semelhantes estão sendo
implementados em outros países.

Amamos de todo o coração as
pessoas que fizeram parte da Obra e
que, por qualquer motivo, se
desvincularam. Agradecemos
sinceramente todo o bem que
fizeram naquela época e que
continuam a fazer agora. Além disso,
temos grande respeito por cada uma
delas, porque em sua decisão de
entrar para o Opus Dei havia o desejo
de entregar sua vida a Deus. Em
inúmeras ocasiões, tive a



oportunidade de pedir perdão
àqueles que foram feridos, por
alguma falta de caridade ou justiça,
ou por qualquer outro motivo. Em
muitas outras ocasiões, testemunhei
sua gratidão pelo tempo passado na
Obra e pelo acompanhamento
recebido, o que os leva a continuar
participando das atividades
espirituais e formativas. No último
ano, como tive a oportunidade de
explicar em outra ocasião, quase
todos os dias recebemos algum
pedido de admissão no Opus Dei de
pessoas que já fizeram parte da
Obra: a vida mostra que a realidade
tem mais nuances do que
poderíamos supor, segundo uma
narrativa excessivamente dicotômica
ou polarizada.

— Em certos meios de comunicação,
especialmente nos Estados Unidos, o
Opus Dei é acusado de estar por trás
de uma conspiração
ultraconservadora para tornar



Donald Trump presidente, entre
outras coisas. O que o senhor tem a
dizer sobre isso?

— Não posso lhe dizer muito, porque
é simplesmente uma fantasia. No
Opus Dei não damos indicações,
conselhos ou ordens de natureza
política a ninguém: se alguém o
fizesse todos nós nos rebelaríamos
contra isso. É contrário ao nosso
espírito. Há bons católicos que votam
em partidos ou candidatos
diferentes, de acordo com a sua
sensibilidade. Não vou dizer, nem
ninguém do Opus Dei vai dizer, em
quem votar, quem apoiar ou que
causa promover. Também seria
inoportuno criar, mesmo
indiretamente um clima nas
atividades de formação que tomasse
como certo que há apenas uma opção
legítima para as pessoas no Opus Dei.
Amar a liberdade significa amar o
pluralismo.



Nos meios de comunicação que
menciona, existem hipóteses e
teorias de conspiração, que
mencionam pelo nome pessoas que,
no entanto, não são membros do
Opus Dei. Tenho certeza de que são
muito bons católicos, mas [esses
meios de comunicação]
simplesmente manipulam a verdade
para tentar envolver uma instituição
da Igreja em questões políticas.

Por outro lado, eu gostaria que
houvesse uma melhor compreensão
da liberdade dos leigos nas esferas
política, social e cultural.... Em
assuntos públicos, cada cristão tem a
responsabilidade de formar sua
consciência de acordo com a
doutrina social da Igreja, de se
informar sobre as propostas de
candidatos ou partidos, de refletir
sobre a melhor opção para o bem
comum e de decidir livremente. Por
isso, o trabalho de acompanhamento
espiritual realizado pelo Opus Dei



evita interferir em suas legítimas
escolhas terrenas. O respeito à
autonomia dos leigos que participam
da política (sejam ou não membros
do Opus Dei) é fundamental: seus
acertos e erros são responsabilidade
deles, não da Igreja. Atribuir ao Opus
Dei ou à Igreja como um todo as
iniciativas culturais, políticas,
econômicas ou sociais de seus fiéis é
clericalismo.

Avvenire, Italia (26-VI-2025)

1. No dia 26 de junho, há 50 anos, o
fundador do Opus Dei, Josemaria
Escrivá, concluía o seu caminho
terreno. Qual é o ensinamento que
hoje lhe parece mais atual?

A mensagem de São Josemaria
mantém hoje uma força especial: o
chamamento universal à santidade
no trabalho ao serviço da sociedade e
na família, pequena igreja doméstica,
como gostava de dizer São Paulo VI.



Num mundo que tende a separar o
sagrado do cotidiano, a sua proposta
continua a ser radical e
profundamente cristã: todo o
trabalho, todo o compromisso
familiar, cada pequena alegria ou
sofrimento vividos com amor
tornam-se ocasião de encontro com
Deus. Este apelo à santificação do
tempo presente, com realismo e
esperança, é mais atual do que
nunca.

2. O recente Congresso geral, evento
de grande importância para o Opus
Dei, coincidiu com os dias em que a
Igreja conheceu o novo Papa. Que
reflexões lhe vieram desta
coincidência de acontecimentos?

Por um lado, houve a dor pela morte
do Papa Francisco. Por outro, o
sentimento de espera que nos uniu à
toda a Igreja em oração e
disponibilidade. A coincidência
recordou-nos como a nossa



identidade laical está profundamente
enraizada na Igreja, nossa Mãe. A
eleição de um novo Papa é sempre
um momento de graça e
responsabilidade, que chama cada
um de nós a renovar a fidelidade a
Cristo através do sucessor de Pedro.
Fiquei impressionado com a alegria
de tantas pessoas assim que
avistaram a fumaça branca, uma
hora antes de se saber a identidade
do Papa; a festa de já ter um pai
comum, quem quer que ele seja.

3. Poucos dias após a eleição do Papa,
foi recebido em audiência. O que
indica esta prontidão para poder
dialogar diretamente com Leão XIV?

Foi um gesto de paternidade, durante
o qual o Papa manifestou a sua
proximidade e o seu afeto, como
verdadeiro pai comum na Igreja. O
Santo Padre, entre outras coisas,
pediu informações sobre o atual
estudo dos Estatutos da Prelazia.



Leão XIV ouviu com grande interesse
as explicações. Depois fez referência
às festividades marianas que
coincidiam com o dia da sua eleição.
Num clima familiar e de confiança,
concedeu a sua bênção a mim e a
Mons. Mariano Fazio (o vigário
auxiliar do Opus Dei). Foi uma
alegria para todas as pessoas do Opus
Dei.

4. As primeiras semanas com Leão
XIV estão nos revelando um perfil
humano e espiritual que a grande
maioria da opinião pública não
conhecia. O que mais o impressiona
no Papa?

Impressiona-me a sua profundidade
interior, a sua serenidade e, por
assim dizer, a sua naturalidade. Num
tempo muitas vezes marcado pela
pressa e pelo ruído, o Santo Padre
parece guardar um silêncio cheio de
Deus, que se reflete na sua forma de
falar, ouvir e olhar: atitudes que



muito o ajudam no seu desejo de
unidade. Sente-se nele uma fé firme
e vivida, capaz de gerar esperança, e
um sentido de misericórdia para com
cada pessoa, como também relatam
muitos testemunhos de Chiclayo, a
diocese do Peru onde foi bispo até
que o Papa Francisco o chamou a
residir em Roma.

5. Que compromissos futuros
surgiram para a Obra durante os
trabalhos do Congresso?

O Congresso respeitou o luto que
afetou toda a Igreja com a morte do
Papa Francisco. Por esse motivo, os
trabalhos foram mais breves do que
o previsto. Ainda assim, foram
nomeados os membros do Conselho
Geral e da Assessoria Central, tal
como previsto nestes congressos. E,
além do próprio Congresso, houve
um intercâmbio entre as pessoas
vindas de todo o mundo para Roma
sobre as reflexões oferecidas por



todos os países onde a Obra está
presente, graças às assembleias
realizadas em 2024, que contaram
com a participação atenta e, diria,
entusiasta de milhares de pessoas.

Dessas assembleias surgiu uma
grande unidade de propósito no
compromisso com a evangelização
no mundo do trabalho e um
verdadeiro amor pela Igreja. Entre as
muitas sugestões recebidas de todos
os países, falou-se muito do
apostolado do “primeiro anúncio”
cristão, cada vez mais necessário
num mundo aparentemente mais
secularizado, mas no qual se
descobre uma grande sede de Deus.
São Josemaria definia a Obra como
uma “grande catequese” no meio do
mundo da vida diária: pedimos a ele
luzes para saber levá-la adiante com
alegria e generosidade nas
circunstâncias atuais



Depois, os membros do Congresso
também deram parecer favorável
para que o prelado, com os seus
novos conselhos, apresentasse à
Santa Sé a proposta de Estatutos que
considerasse mais oportuna, tendo
em conta todas as sugestões já
recebidas do Congresso de 2023 e da
consulta prévia a todos os membros
do Opus Dei. E assim foi feito: uma
vez eleito o Papa Leão, no passado
dia 11 de junho, apresentei a
proposta ao Dicastério para o Clero.
O próximo passo está agora nas mãos
das autoridades da Santa Sé.

6. Em 2028 celebrarão os cem anos da
fundação. Como o Opus Dei está
mudando?

A Obra está chamada a mudar, sendo
fiel ao seu carisma. Mudam os
contextos culturais e sociais, e
mudam as pessoas (que são quem
encarna a mensagem em cada
época), mas a essência permanece:



ajudar cada pessoa a descobrir que
Deus a chama precisamente onde
está. As mudanças que estamos
vivendo – também no processo de
revisão dos Estatutos – são um
impulso para guardar o essencial.
Desejamos ser cada vez mais uma
ajuda verdadeira, próxima e humilde
para todos, na Igreja e na sociedade.

7. O que a Obra está aprendendo com
o processo de revisão dos Estatutos
iniciado pelo Papa Francisco?

A escuta, com espírito filial e
verdadeira disponibilidade,
caracterizou estes anos de trabalho,
guardando o tesouro que nos deixou
São Josemaria e olhando para o
futuro. O Papa Francisco convidou-
nos a um caminho de renovação, que
também nos pede paciência e
profundidade. Rever os Estatutos não
é apenas um exercício jurídico, mas
também espiritual: nos ajuda a nos
perguntar o que realmente importa,



o que melhor serve às pessoas e à
missão. É uma oportunidade para
viver mais profundamente a essência
evangélica do carisma.

8. Que encontra hoje um jovem no
caminho de fé proposto pelo Opus
Dei?

A possibilidade de descobrir que a
vida cotidiana, com os seus esforços
e belezas, pode ser um caminho
seguro que nos leva a Deus. Também
encontra acompanhamento, um
diálogo sincero na amizade, um
clima familiar e uma proposta de
santidade que não está reservada a
poucos “heróis”, mas é para todos.
Um convite, como dizia São
Josemaria, a ser “cristãos cheios de
otimismo e de garra, capazes de
viver no mundo a sua aventura
divina”, e assim fazer o bem e
melhorar a sociedade que os rodeia.
No meio das incertezas do nosso
tempo, muitos jovens desejam



autenticidade, e o Evangelho – vivido
no cotidiano – responde
profundamente a essa sede.

Die Tagespost, Alemanha (26-
VI-2025)

Passaram 50 anos desde o
falecimento de São Josemaria
Escrivá, fundador do Opus Dei. Para
aqueles que tivemos a graça de viver
em Roma - na sua própria casa - em
1975, este meio século parece muito
breve. Vê-lo deixar este mundo de
um dia para o outro — enquanto
desenvolvia normalmente sua
missão de pastor e fundador —
aumentou o impacto de sua morte. Já
então percebíamos que o “Padre”,
como costumávamos chamá-lo
familiarmente, era um apoio sólido
na vida e na alegria de muitos
católicos de seu tempo.

A partir de um amor apaixonado por
Cristo e de uma forte experiência do

https://www.eldebate.com/religion/iglesia/20240622/trabajamos-clima-dialogo-confianza-santa-sede-propio-iglesia_206825.html
https://www.eldebate.com/religion/iglesia/20240622/trabajamos-clima-dialogo-confianza-santa-sede-propio-iglesia_206825.html


que significa ser filho de Deus, além
da instituição que fundou, ele
redescobriu e pregou durante toda a
sua vida algumas mensagens hoje
amplamente difundidas na Igreja e
na sociedade: a busca da santidade –
o encontro com Cristo – nas
circunstâncias comuns do trabalho,
da família e das relações sociais, a
amizade pessoal como caminho de
convivência e evangelização, o valor
da liberdade e do pluralismo, o
protagonismo do laicato na missão
da Igreja e na vivificação da
sociedade contemporânea, entre
outras.

Ao avaliar o tempo decorrido, é fácil
reparar nas muitas iniciativas
educativas e sociais em favor de todo
tipo de pessoas que, impulsionadas
por seus ensinamentos, se
materializaram em todo o mundo.
No entanto, eu diria que o efeito mais
transcendente do exemplo e da
mensagem de São Josemaria é que



ele inspirou centenas de milhares de
pessoas a se aproximarem de Cristo
através das atividades comuns e
correntes de cada dia. Reconhece-se
nisso uma sintonia com o que o Papa
Francisco qualificou como os “santos
da porta ao lado”, que exercem uma
profunda influência ao seu redor,
muitas vezes sem chamar a atenção:
com a naturalidade daqueles que
estão perto de Deus e irradiam seu
amor com generosidade.

Pelas mãos dos papas

Em nosso tempo, o carisma que São
Josemaria recebeu de Deus continua
se multiplicando em histórias de
vida, atitudes, gestos, iniciativas.
Para aprofundar o núcleo de sua
mensagem a serviço da Igreja,
utilizarei como fio condutor algumas
considerações feitas pelos últimos
papas. Em primeiro lugar, o então
Patriarca de Veneza, depois João
Paulo I, assinalava: “Escrivá, com o



Evangelho, dizia constantemente:
Cristo não quer de nós apenas um
pouco de bondade, mas muita
bondade. Mas quer que a consigamos
não através de ações extraordinárias,
mas com ações comuns” (Il
Gazzettino di Venezia, 25/07/1978).

Desde que São Josemaria começou a
difundir sua mensagem em 1928, ele
afirmava que, para encontrar Cristo
e evangelizar o mundo, não era
necessário mudar de lugar, de
profissão ou de ambiente, nem
realizar ações extraordinárias, mas
colocar o amor de Deus nas ações
cotidianas. Trata-se, acima de tudo,
de uma transformação interior em
Cristo, que envolve todo o coração,
que enche toda a alma (Mt 22, 37; Lc
10, 27). Como ele gostava de repetir:
“na linha do horizonte, meus filhos,
parecem unir-se o céu e a terra. Mas
não: onde de verdade se juntam é no
coração, quando se vive santamente
a vida diária…” (Entrevistas, n. 116).



Em continuidade com essa ideia, o
que é preciso para trilhar esse
caminho – nos animava – “não é uma
vida cômoda, mas um coração
enamorado” (Sulco, n. 795).

Por sua vez, São João Paulo II definiu
Josemaria Escrivá, no dia de sua
canonização, como o “santo do
cotidiano”. Em outra ocasião,
acrescentava que ele havia
recordado ao mundo contemporâneo
“o valor cristão que o trabalho
profissional pode adquirir, nas
circunstâncias cotidianas de cada
um” (14/10/1993).

Um ideal de serviço, um
heroísmo possível

Em um mundo sofisticado, em que a
interconexão digital e a inteligência
artificial impõem anonimamente
suas regras no âmbito profissional —
como destaca um documento recente
da Conferência Episcopal alemã —, a



mensagem de São Josemaria nos
lembra que esse trabalho é um meio
de união com Deus e de ajuda ao
próximo, como um lugar onde
convergem a caridade e a justiça.
Longe da lógica do sucesso, o ideal
cristão do trabalho se expressa no
serviço aos outros, esse é o melhor
parâmetro do exercício profissional
de um cristão.

Durante uma missa de ação de graças
pela beatificação, o então cardeal
Ratzinger (posteriormente Bento
XVI) afirmou que “Josemaria Escrivá
agiu como um despertador,
clamando: (...) a santidade não
consiste em certos heroísmos
impossíveis de imitar, mas tem mil
formas e pode se tornar realidade em
qualquer lugar e
profissão” (19/05/1992). Santificar as
circunstâncias comuns não significa
que os defeitos pessoais
desaparecerão ou que tudo na vida
correrá bem; São Josemaria dizia



com frequência que ele
desempenhava o papel de filho
pródigo muitas vezes ao dia. Isso
também faz parte do dia a dia:
enfrentar as limitações pessoais e
confiar na misericórdia de Deus,
evitando que o pecado nos encerre
em nós mesmos.

O serviço ao próximo através do
próprio ofício se manifesta em um
personagem habitualmente
despercebido da parábola do bom
samaritano: o estalajadeiro. Sua
tarefa fica em segundo plano diante
do gesto impressionante do viajante
caridoso. O estalajadeiro apenas age
com profissionalismo. E, no entanto,
sua contribuição é fundamental. Ele
nos lembra que o exercício de
qualquer tarefa profissional é um
serviço àqueles que padecem
necessidades e que todo trabalho
honesto contém, se aprendermos a
descobri-la, uma dimensão de
caridade.



Um dom recebido projetado
para o futuro

Na bula Ad charisma tuendum, o
Papa Francisco lembrava que “o dom
do Espírito recebido por São
Josemaria” impulsiona a realizar “a
tarefa de difundir o chamado à
santidade no mundo, através da
santificação do trabalho e dos
compromissos familiares e sociais”.
Trata-se de uma mensagem
projetada para o futuro e universal:
para todas as pessoas, em qualquer
lugar e tempo. Todos podemos ser
amigos de Deus, porque “a Trindade
enamorou-se do homem” (É Cristo
que passa, n. 84). E a partir dessa
amizade “contribuiremos para a paz,
para a colaboração entre os homens,
para a justiça, para evitar a guerra,
para evitar o isolamento, para evitar
o egoísmo nacional e os egoísmos
pessoais: porque todos perceberão
que fazem parte de toda a grande
família humana. (...) Assim



contribuiremos para eliminar essa
angústia, esse temor por um futuro
de rancores fratricidas, e para
confirmar nas almas e na sociedade
a paz e a concórdia: a tolerância, a
compreensão, o relacionamento, o
amor” (Carta n. 3, n. 38a).

Cinquenta anos após seu
falecimento, a mensagem de São
Josemaria está viva em nossos
corações e nos convida a servir a
Deus, à Igreja e à sociedade. Que
saibamos guardar esta mensagem,
encarná-la com alegria e colocá-la ao
serviço das necessidades dos nossos
contemporâneos. Com o Papa Leão
XIV, nós, cristãos, desejamos
construir “uma Igreja fundada no
amor de Deus e sinal de unidade,
uma Igreja missionária, que abre os
braços ao mundo, que anuncia a
Palavra, que se deixa questionar pela
história e que se torna fermento de
concórdia para a humanidade”.



El Mundo, Espaha (26-VI-2025)

Há um mês e meio, naquela tarde
histórica da primavera romana, o
recém-eleito Papa Leão XIV
transformou a saudação de Cristo
ressuscitado nas suas primeiras
palavras como pontífice, dirigidas ao
mundo inteiro da varanda da Praça
de São Pedro: “Que a paz esteja com
vocês!”. E, mais adiante, completou:
“Gostaria que esta saudação fosse
transmitida a todas as famílias, a
todos os povos, a toda a Terra”.

A proposta do Papa indica uma
trajetória: da paz nos corações à paz
em toda a terra. Entre tantas coisas
que poderia ter dito, escolheu um
anúncio de paz. Entretanto, as
manchetes dos jornais continuam a
espelhar diariamente a inquietante
falta de paz do nosso tempo. Falta
paz nas grandes manchetes e entre
as grandes potências, mas também
nas pequenas mensagens do

https://opusdei.org/es-es/article/articulo-prelado-el-mundo-san-josemaria/


cotidiano: entre familiares, vizinhos,
amigos, colegas. Falta paz também
nas consciências, onde muitas vezes
reinam o medo, a dúvida, a
ansiedade, a preocupação.

Perante este panorama, o desejo de
paz apresenta-se, na melhor das
hipóteses, como uma utopia; e, na
pior, como uma abdicação dos ideais
pelos quais deveríamos lutar.
Contudo, os cristãos sabem que
Cristo é a nossa paz (cf. Ef 2, 14) e
que a paz que desejamos é um dom
de Deus, que precisamos aprender a
acolher e a transmitir.

Hoje, ao completar cinquenta anos do
falecimento de São Josemaria Escrivá
– fundador do Opus Dei –, vem à
memória uma das suas expressões
mais recordadas: o convite a sermos
“semeadores de paz e de alegria”.

Pode parecer uma frase bonita, mas
pouco realista; no entanto, é o
testemunho de quem viveu na pele



uma guerra civil e as consequências
devastadoras de uma guerra
mundial. Nesse contexto dramático,
São Josemaria procurou ser ponte,
não trincheira; união, não divisão. As
suas convicções de sacerdote e de
cristão levavam-no a viver “de
braços abertos para acolher todos: os
da direita, os da esquerda, os da
frente, os de trás, todos, todos,
todos!”. De braços abertos, como
Cristo na cruz, que implorou o
perdão para os seus algozes e
impulsionou na história – como
Bento XVI gostava de dizer –a
“revolução do amor”.

Assim, quando a violência parece ter
a última palavra, quando a agressão
surge como a única alternativa,
aparece a oportunidade de desafiar a
lógica terrena e levantar o olhar para
o exemplo de Cristo. “Cristo vai à
nossa frente – afirmava Leão XIV no
seu primeiro discurso, minutos após
ser eleito Papa –. O mundo precisa da



sua luz. A humanidade precisa d’Ele
como a ponte para ser alcançada por
Deus e seu amor”. A paz é um dom
de Deus que devemos pedir unidos.

Além disso, todos podemos
contribuir para edificar a paz nos
corações e nas relações,
normalmente com pequenos gestos
de pacificação: em nossa casa, no
bairro, no local de trabalho. Por sua
vez, a paz precisa de assentar numa
justiça vivificada pelo amor. Quem se
sabe filho de Deus descobre “irmãos”
nos outros, como aconselhava São
Josemaria: “Cada um de nós
renasceu em Cristo, para ser uma
nova criatura, um filho de Deus:
todos somos irmãos, e temos de
comportar-nos
fraternalmente!” (Sulco, n. 317).

O anseio universal de paz é também
uma urgência cada vez mais visível.
Não basta lamentar a violência;
todos, cristãos ou não, somos



chamados a cultivar, a partir do
nosso lugar, um ecossistema de paz: 
quem tem paz, transmite-a com a sua
presença, com a sua forma de reagir
perante as pessoas e os
acontecimentos. Esta tarefa começa
nas pequenas coisas: na linguagem
que usamos, nas nossas conversas,
nos gestos cotidianos em casa, no
trabalho, na universidade ou no
espaço digital. Há alguns dias Leão
XIV fazia esta reflexão: “A paz não é
uma utopia: é um caminho humilde,
feito de gestos cotidianos, que
entrelaça paciência e coragem,
escuta e ação” (17/06/2025).

Neste sentido, quando São João Paulo
II canonizou São Josemaria em 2002, 
chamou-lhe o “santo da vida
cotidiana”. Esse título exprime o
coração da sua mensagem: Deus
encontra-se no cotidiano, e também
aí se constrói a paz. Habitualmente,
não se trata de realizar feitos
heróicos, mas de construir vínculos



através da paciência, da amabilidade,
do perdão. As guerras da vida
cotidiana não começam com bombas,
mas com palavras duras, pequenos
desprezos, gestos de egoísmo ou
indiferença, que vão escalando.

Comentando a bem-aventurança – a
alegria – dos que “trabalham pela
paz” (Mt 5, 9), o Papa Leão convidava
os representantes dos meios de
comunicação a considerar que “a
forma como comunicamos adquire
uma importância fundamental;
temos de dizer ‘não’ à guerra das
palavras e das imagens” (12/05/2025)

Por isso, o primeiro terreno onde
lançar a semente da paz é o nosso
próprio coração. Alcançar a paz
interior é um desafio particular
nestes tempos de ansiedades e
medos. Com palavras de São
Josemaria: “não há paz em muitos
corações que tentam em vão
compensar a intranquilidade da



alma com o bulício contínuo, com a
pequena satisfação de bens que não
saciam” (É Cristo que passa, n. 73).

As palavras do apóstolo São Tiago,
que exprimem essa tensão entre o
bem e o mal que carregamos na nossa
natureza humana, têm hoje uma
atualidade impressionante: “Onde há
ciúmes e rivalidades, aí reinam a
desordem e todo o tipo de más ações.
Mas a sabedoria que vem do alto é,
antes de tudo, pura, depois pacífica,
indulgente, conciliadora” (Tg 3,
16-18).

Da paz interior nasce a paz ao nosso
redor. Percebemos isso em nós
mesmos e, de modo especial,
agradecemos quando surge na nossa
vida um artífice da paz: essas pessoas
que são portadoras de luz, que tecem
unidade e concórdia – sintonia dos
corações –, que abrem horizontes e
contagiam alegria. Evocando o Papa
Francisco, são esses “santos da porta



ao lado” que constroem a paz da
porta ao nosso lado. Essas pessoas
inspiram-nos com o seu exemplo de
pedagogos da paz.

Muitas vezes, a contribuição que
podemos dar para a paz ao nosso
redor passa por desenvolver uma
atitude de compreensão para com os
outros. “A caridade, mais do que em
dar, está em compreender” –
ensinava São Josemaria. “O espírito
de compreensão é expressão da
caridade cristã do bom filho de Deus:
porque o Senhor quer que estejamos
presentes em todos os caminhos
retos da terra, para espalhar a
semente da fraternidade - não a do
joio -, da desculpa, do perdão, da
caridade, da paz” (É Cristo que passa,
n. 124).

Recordar hoje São Josemaria é
também renovar esse compromisso
de trabalhar pela paz, sendo “irmãos
de todas as criaturas e semeadores



de paz e alegria”. A “paz desarmada
e desarmante” de Cristo ressuscitado,
anunciada por Leão XIV no seu
primeiro discurso, bem pode inspirar
o nosso dia a dia, não como um ideal
abstrato, mas como uma atitude
concreta: uma forma de estar no
mundo que gere reconciliação,
esperança e unidade.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/selecao-de-
textos-2024-2025/ (05/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/selecao-de-textos-2024-2025/
https://opusdei.org/pt-br/article/selecao-de-textos-2024-2025/
https://opusdei.org/pt-br/article/selecao-de-textos-2024-2025/

	Seleção de Textos (2024-2025)
	MEDITAÇÕES
	Por ocasião da solenidade da Imaculada Conceição (8/12/2024)
	Por ocasião da festa de São José(19/03/2025)
	Esperança nos céus
	Renovar nossa entrega
	HOMILÍAS
	Na festa do Bem-aventurado Álvaro (11-V-2024)
	Na festa de São Josemaria (26-VI-2024)
	Filiação Divina
	Santificação do trabalho
	Na festa do Bem-aventurado Álvaro (11-V-2025)
	Nafesta de SãoJosemaría (26-VI-2025)
	Preencher o coração
	Apostolado e filiação divina
	Herança de São Josemaria
	CARTAS E MENSAGENS
	Carta sobre a obediência (10-II-2024)
	Obedecer a Deus
	Vontade divina e mediação humana
	Obediência e liberdade
	Obediência e confiança
	Obediência e fecundidade apostólica
	A obediência inteligente de São José
	A obediência de Maria
	Unidos na oração pela pronta recuperação do Papa (19-II-2025)
	Carta sobre a alegría (10-III-2025)
	A alegria da fé
	Alegres na esperança (Rm 12,12)
	A alegria do coração enamorado
	Mensagem pelo falecimento do papa Francisco (21-IV-2025)
	Mensagem para participar do luto e dos ritos fúnebres  do papa Francisco (21-IV-2025)
	Mensagem por ocasião da eleição do Papa León XIV (8-V-2025)
	DISCURSOS E AULAS
	Aula sobre a disponibilidade e o celibato no Opus Dei, (20/01/2024)
	Uma paternidade sem limites
	Sobre Vitalização Cristã das instituições Educativas (26-VII-2024)
	Introdução
	Identidade cristã pessoal
	Identidade Cristã Institucional
	Excelência Profissional
	Primazia da Pessoa
	A presença institucional da Igreja
	Harmonia entre Fé e Razão
	A Liberdade
	A autoridade como serviço
	A colegialidade
	A justiça
	A Dimensão Pública da Identidade Cristã
	Aula sobre a esperança (novembro de 2024)
	O que é a esperança?
	O fundamento da esperança
	A certeza de que Deus está empenhado
	A segurança do impossível
	Onde está tua esperança?
	Paz, oração, alegria
	Conferência “Eucaristia e sacerdócio” no centenário da ordenação sacerdotal de São Josemaria (27-III-2025)
	Sacerdócio para a Eucaristia
	Eucaristia e santificação do sacerdote
	Eucaristia e caridade pastoral
	Conclusão
	Conferência “Santificar o trabalho, transformar o mundo: uma liderança com sentido cristão” (30 de junho de 2025)
	Realidade e valor humano do trabalho
	O valor sobrenatural: a santificação do trabalho
	A relevância peculiar do trabalho de gestão
	ARTIGOS E ENTREVISTAS
	El Debate, Espanha (22-VI-2024)
	Avvenire, Italia (26-VI-2024)
	El Mercurio, Chile (28-VII-2024)
	Semana, Colômbia (17-IX-2024)
	El 9 Nou, Espanha (24-IX-2024)
	The Pillar, Estados Unidos (18-XI-2024)
	Avvenire, Italia (26-VI-2025)
	Die Tagespost, Alemanha (26-VI-2025)
	Pelas mãos dos papas
	Um ideal de serviço, um heroísmo possível
	Um dom recebido projetado para o futuro
	El Mundo, Espaha (26-VI-2025)


