
opusdei.org

Sei que te alegrou
muito, Jesus. As
coisas pequenas

São Josemaria nos ensinou a
cuidar das coisas pequenas
porque compreendia a
capacidade do homem de
agradar a Deus com pequenos e
quase minúsculos detalhes
realizados por amor.

28/04/2020

No dia 29 de dezembro de 1933, São
Josemaria estava concluindo a
instalação da Academia DYA. Quatro

https://opusdei.org/pt-br/article/o-comeco-do-opus-dei-contado-atraves-de-uma-residencia-universitaria/


estudantes o estavam ajudando
naquele dia: Manolo, Isidoro, Pepe e
Ricardo. Um dos trabalhos que
fizeram foi instalar um quadro negro
de 1,10 por dois metros em uma sala
de aula. No dia seguinte, ele anota
por escrito a emoção que o
embargou: “Mal acabaram de colocar
o quadro-negro numa sala de aula, a
primeira coisa que os quatro artistas
escreveram foi: Deo omnis gloria! –
toda a glória para Deus – Sei que te
alegrou muito, Jesus”[1].

Nessas poucas palavras, pode-se
vislumbrar a sua alegria diante
daquela feliz ideia. Mas talvez haja
algo mais naquela anotação e é o
modo como o fundador do Opus Dei
compreendia a nossa capacidade de
agradar a Deus com detalhes
pequenos e quase minúsculos. Não é
fácil entender como uma ação tão
insignificante das criaturas possa
chegar assim ao seu Criador.

https://opusdei.org/pt-br/isidoro-zorzano/


Deus disse que as suas “delícias são
estar com os filhos dos homens” (Pr
8, 31), que gosta muito de nós. Se essa
expressão de São Josemaria parece
atrevida, é ainda mais audaz quando
descreve uma convicção muito
íntima: “Com a Fé e o Amor somos
capazes de enlouquecer a Deus, que
se torna outra vez louco – já foi louco
na Cruz, e é louco cada dia na Hóstia
– mimando-nos como um Pai faz com
seu filho primogênito”[2]. Tal
consciência era algo habitual em sua
pregação: “Falei-lhes de Jesus
endoidecido, louco por nós”[3].
Tínhamos alguma vez chegado a
imaginar uma reação divina deste
calibre?

A felicidade de Deus

No fim da sua primeira carta
pastoral, o prelado do Opus Dei pedia
a Deus: “Fazei, Senhor, que a partir
da fé no vosso Amor vivamos cada
dia com um amor sempre novo,



numa alegre esperança”[4]. O que
pode unir a alegria – algo de que
todos tivemos experiência – às
virtudes que nos aproximam de Deus
e são outorgadas por ele? São Tomás
de Aquino afirma que a felicidade
“corresponde a Deus em grau
sumo” (S.Th. I-I, q. 26); ninguém é tão
feliz como Ele, e deseja desfrutar
essa alegria conosco e também
compartilhá-la conosco. Por isso,
vivemos à espera da felicidade
eterna e, ao mesmo tempo, estamos
já alegres porque Deus nos concede
já aqui a participação na sua
felicidade.

Para penetrarmos no mistério da
felicidade divina, pode ajudar-nos
contemplar uma reação de Jesus
narrada por São Marcos: “Jesus
estava sentado em frente do cofre
das ofertas e observava como a
multidão punha dinheiro no cofre.
Muitos ricos depositavam muito.
Chegou então uma pobre viúva e deu



duas moedinhas” (Mc 12, 41-42). Este
detalhe insignificante emocionou a
Nosso Senhor.

As moedas de cobre ressoavam ao
cair no gazofilácio, que era uma
espécie de trombeta com a boca para
cima e que ficava no átrio do templo.
Era lá que se entregavam as
oferendas, esmolas e rendas. O ruído
normal que o metal rijo fazia ao cair
era bem diferente do suave tilintar
das duas moedas quase sem valor
que aquela pobre mulher tinha
oferecido. Correspondiam um quarto
de um ás e, na época era a menor
moeda em circulação.

No entanto, aquela mulher
conquistou o coração de Cristo. Ele
na verdade não necessita das nossas
oferendas, mendiga algo muito
maior: o nosso coração. “Não viste os
fulgores do olhar de Jesus quando a
pobre viúva deixou no templo a sua
pequena esmola? Dá-lhe tudo o que



puderes dar; não está o mérito no
pouco nem no muito, mas na
vontade com que o deres”[5]. Jesus
não interpreta os gestos do modo
como nós o fazemos. A oferenda da
viúva é minúscula, mas a Jesus
agrada muito mais que as outras
porque é livre, humilde e gratuita.
Significa muito para Ele e não resiste
a explicar: “Em verdade vos digo:
esta pobre viúva deitou mais do que
todos os que lançaram no cofre
porque todos deitaram do que
tinham em abundância; esta, porém,
pôs da sua indigência, tudo o que
tinha para o seu sustento” (Mc 12,
43). Cristo nos desafia a avaliar as
coisas – e sobretudo a nossa vida – de
uma forma diferente, alternativa e
paradoxal.

Amar com a mesma moeda

É inútil tentar medir o amor do
Senhor por nós. “Deus chega de
graça. O seu amor não é negociável:



não fizemos nada para merecê-lo e
nunca poderemos recompensá-lo”[6].
Jesus Cristo quer ser nosso amigo.
Assim confiou aos seus apóstolos no
Cenáculo (cfr. Jo 15, 15) “E ao dizer a
eles, disse-o a todos nós. Deus não
nos ama apenas como criaturas, mas
como filhos a quem, em Cristo,
oferece uma verdadeira amizade”[7].
Quando apalpamos a nossa
fragilidade, no entanto, tendemos a
pensar que Deus reage como nós o
faríamos, Quando as coisas não nos
saem bem ou quando pensamos que
não estamos à altura de seu amor,
nós o imaginamos desapontado,
decepcionado ou triste. Não cabe em
nossa cabeça que a nossa vida,
marcada por misérias e tropeços,
possa agradar ou alegrar e, menos
ainda, deixar doido a Deus.

Os Padres da Igreja procuraram
prevenir-nos deste erro tão comum:
“Homem, por que te consideras tão
vil, tu que tanto vales aos olhos de



Deus?”[8]. São Boaventura ensina o
caminho para não errarmos: “Se
queres saber como se realizam estas
coisas, pergunta à graça, não ao
saber humano; pergunta ao desejo,
não ao entendimento; pergunta ao
gemido expressado na oração”[9].

Como Deus pode se entusiasmar
desse modo com os nossos
minúsculos detalhes de carinho ou
até com as nossas limitações? Como é
possível que a distância infinita entre
o amor de Deus e a nossa pobre
correspondência seja cancelada? É
claro que não temos dinheiro
suficiente para comprar o seu amor.
Ama-nos porque tem vontade, que é
a mais divina. Por isso, não nos
obriga a corresponder de um modo
preciso. Entusiasma-se, ao mesmo
tempo, se pagamos com a sua moeda,
com um amor gratuito de quem se
deixa amar, de quem permite ao
outro que fique louco. Isso acontece
quando compreendemos que o



carinho divino não está à venda e,
por isso, confiamos apenas na loteria
da sua bondade incondicional. A
alma então responde com o pouco
que guarda, mas com uma grande
diferença: ela o faz porque quer,
como Deus. E desfruta disso como
ele.

Os “detalhes caseiros do herói”

Olhar para a imensidão do amor de
Deus, que nos ama com loucura,
pode ajudar-nos a compreender o
valor que as pequenas coisas têm
para Deus, precisamente porque são
nossas. Temos consciência de que
nunca pagaremos a dívida, mas
entusiasma-nos sonhar em
contribuir para sustentar as despesas
familiares. É o seu amor que
transforma as nossas quinquilharias
em joias preciosas. Tudo serve para 
tornar feliz a Deus: bastam, como nos
diz o Evangelho, duas moedas que
formam a quarta parte do ás, mas



que Deus considera aptas para a sua
infinita capacidade de amar e ser
amado. Estas coisas pequenas
libertam a alma porque a ajudam a
deixar-se amar a troco de nada.
Vividas assim, não sufocam. Pelo
contrário, não é possível estar atento
a com perseverança se forem fruto
do anseio de controlar, de pagar a 
dívida. Trata-se, na verdade, de
detalhes espontâneos e simples de
quem se sabe olhado com carinho
por um Deus todo-poderoso e eterno,
mas, ao mesmo tempo, um Deus
muito caseiro.

Muitos de nós não teremos a
categoria dos grandes santos ou dos
mártires, teremos, porém, a sorte de
que nossos atos cativem a Deus.
Nunca pensaremos que fazemos algo
que mereça o seu carinho e é
precisamente isso que abre
plenamente o nosso coração à sua
graça. Ele se deleita com a nossa luta
gratuita, livre e alegre. Como não



percebemos a altura, não temos
vertigem e atuamos com uma
naturalidade e uma fé encantadoras
para ele: “Muito bem, servo bom e
fiel; já que foste fiel no pouco, eu te
confiarei muito; vem regozijar-te
com teu senhor” (Mt 25, 23).

Penetrar, com esta perspectiva, no
universo das coisas pequenas
permite-nos evitar duas caricaturas
que não são dignas do humor e do
amor com que Deus nos olha.
Aparentemente distantes um do
outro, os dois desvios têm algo
decisivo em comum: colocam o foco
em nós, no que fazemos. Por um
lado, podemos descobrir depois de
anos de luta que o cuidado das coisas
pequenas nos proporciona certa
segurança e corremos o risco de
buscar nelas a tranquilidade de
quem se limita a cumprir. Sem
perceber, talvez, transformaram-se
em atos rígidos que servem de
analgésico para a nossa insegurança.



Nós as vivemos externamente, mas
não desfrutamos delas. Por outro
lado, pode acontecer também que
representem para nós um peso
insuportável, uma carga que oprime
e desfoca o rosto amável de Cristo
porque tornam a luta aflitiva para
nós.

De qualquer forma, a solução não
está em não lhes dar atenção. Trata-
se antes de observar como é a nossa
luta diante de Deus, e não os
resultados que tenhamos obtido. É
questão de voltar a ater-nos a ele.
Essa luta pode ser muitas vezes
escondida, ínfima e sem fruto, mas é
parte do “eterno diálogo entre a
criança inocente e o pai, doido por
seu filho: – Quanto me queres?...
Fala! – E o garotinho diz, marcando
as sílabas: – Mui-tos mi-lhões!”[10].

São Josemaria escreve sobre isso em
uma carta: “Que tolices te conto! É
verdade: mas tudo em que



intervimos os pobrezinhos dos
homens – até a santidade – é um
tecido de pequenas miudezas que,
corretamente retificadas, podem
formar uma tapeçaria esplêndida de
heroísmo ou de baixeza, de virtudes
ou de pecados. As gestas – o nosso 
Mio Cid – relatam sempre aventuras
gigantescas, mas misturadas com
detalhes caseiros do herói. – Oxalá
dês sempre muita importância – é a
linha reta! – às coisas pequenas. E eu
também; e eu também [...]”[11].

A graça nos torna ágeis

Enlouquecer a Deus é possível em
Cristo. Os nossos pequenos esforços –
as nossas moedinhas – unidos a
Cristo, transformados em sua própria
oferenda, convertem-se em um
“sacrifício puro, imaculado e
santo” (Oração Eucarística I);
constituem um dom agradável a
Deus Pai, como diz o sacerdote em
voz baixa uma vez apresentadas as



oferendas na Santa Missa. A
expressão latina é muito
significativa: “Ut placeat tibi” para
que te compraza. Produzem esse
efeito porque a Eucaristia “nos faz
penetrar no ato oblativo de
Jesus”[12].

Os santos encontraram um
trampolim para estar à altura;
descobriram que inclusive os nossos
defeitos ajudam-nos a amar mais a
nosso Senhor se, arrependidos, os
colocarmos em suas mãos: “Repito-
lhe que o amo, e depois encho-me de
vergonha, porque, como posso
assegurar que lhe quero bem, se
tantas vezes eu o ofendi? A reação
então não é pensar que minto,
porque não é verdade. Continuo a
minha oração: Senhor, quero
desagravar-te pelo que te ofendi e pelo
que te ofenderam todas as almas.
Repararei com a única coisa que
posso oferecer-te: os méritos infinitos
do teu Nascimento, da tua Vida, da



tua Paixão, da tua Morte e da tua
Ressurreição gloriosa; os da tua Mãe
e os de São José; as virtudes dos
Santos e as fraquezas de meus filhos e
as minhas, que reverberam de luz
celestial – como joias – quando
detestamos com todas as forças de
nossa alma o pecado mortal e o
pecado venial deliberado”[13]. A alma
que se deixa amar, apropria-se dos
méritos de Cristo e se sente capaz de
alcançar cumes, que, para as suas
forças, seriam inatingíveis. Tanta
audácia – impulsionada pela graça de
Deus – pode ser inclusive paradoxal,
divertida, faz-nos rir. E este bom
humor estimula a nossa melhor
resposta a esse amor que nos é
presenteado.

Neste sentido, Bento XVI confiava
numa entrevista uma intuição muito
pessoal sobre como é Deus:
“Pessoalmente creio que Ele tem um
grande senso de humor. Às vezes dá
a uma pessoa um empurrão e diz:



‘Não te dês tanta importância!’. Na
realidade, o humor é um
componente da alegria da criação.
Em muitas questões de nossa vida
nota-se que Deus também nos quer
impulsionar a ser um pouco mais
leves; a perceber a alegria; a descer
de nosso pedestal e a não esquecer o
gosto pelo que é divertido”[14].

Deus quer que entremos em sua
alegria (Mt 25, 23), que participemos
da sua alegria íntima, do seu gozo
infinito que nada pode destruir. Para
isso nos criou[15].

Possivelmente, a boa mulher do
evangelho não perdeu muito tempo
pensando se sua oferenda é maior ou
menor do que a dos outros que iam
ao gazofilácio. Teve a intuição de que
Deus não se importava muito com a
quantidade. Não foram necessários
muitos cálculos e nem fez
comparações. Pareceu-lhe
simplesmente lógico dar tudo. Não



fez drama da sua pobreza, embora
talvez a sua condição não fosse das
melhores. É assim que vivem e
entendem os santos. São audazes e
espirituosos, divertidos e engraçados:
“Estou muito contente de ir logo ao
céu. Mas quando penso naquelas
palavras do Senhor: ‘Trago comigo
meu salário, para pagar a cada um
segundo suas obras’, digo a mim
mesma que no meu caso Deus vai se
ver em apuros: Eu não tenho obras!
De modo que não poderá pagar-me
‘segundo minhas obras’ ...Pois bem,
pagar-me-á ‘segundo as d’Ele’...”[16].

O profeta Sofonias narra o que Deus
pensa e sente por seus filhos: “O
Senhor, teu Deus, está no meio de ti
como herói Salvador! Ele anda em
transportes de alegria por causa de
ti, e ele te renova seu amor. Ele
exulta de alegria a teu respeito como
em um dia de festa” (So 3, 16-18). O
Papa contou que essas palavras o
impactaram sempre: “Enche-me de



vida reler este texto”[17]. São
palavras que a Igreja aplica também
à Mãe de Deus. A Virgem pode
explicar-nos como chegar a esta
convicção, já que ela nunca duvidou
de que Gabriel dizia-lhe a verdade:
“Achaste graça diante de Deus” (Lc
1,30); tornaste o teu Criador louco.

Diego Zalbidea

[1] São Josemaria, Forja, n. 611.

[2] São Josemaria, Instrucción acerca
del espíritu sobrenatural de la Obra,
n. 39.

[3] São Josemaria, Apontamentos
íntimos de 23-XI-1931. Citado em
Pedro Rodríguez, Caminho. Edição
Comentada, Quadrante, São Paulo,
2014, p. 916.



[4] F. Ocáriz, Carta pastoral,
14/02/2017, n. 33.

[5] São Josemaria, Caminho, n. 829.

[6] Francisco, Homilia na Noite de
Natal, 24/12/2019.

[7] F. Ocáriz, Carta Pastoral,
1/11/2019, n. 2.

[8] São Pedro Crisólogo, Sermão 148.

[9] São Boaventura, Itinerarium
mentis in Deum, cap. 7, n. 6, em Opera
omnia, V, Ad Claras Aquas
(Quaracchi) 1891, p. 313.

[10] São Josemaria, Caminho, n. 897.

[11] Carta de Josemaria Escrivá a
Juan Jiménez Vargas, Burgos 27-
III-1938. Citado em Pedro Rodríguez, 
Caminho. Edição Comentada,
Quadrante, São Paulo, 2014, p. 826.

[12] Bento XVI, Encíclica Deus caritas
est, n. 13.



[13] São Josemaria, En diálogo con el
Señor, “La alegria de servir a Dios”,
25/12/1973, n. 4a.

[14] Bento XVI, Dios y el mundo ,
Círculo de Lectores, Barcelona, 2005,
p. 13.

[15] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n.1.

[16] Santa Terezinha do Menino
Jesus, Carta 226.

[17] Francisco, Ex. ap. Evangelii
Gaudium, n. 4.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/sei-que-te-
alegrou-jesus/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/sei-que-te-alegrou-jesus/
https://opusdei.org/pt-br/article/sei-que-te-alegrou-jesus/
https://opusdei.org/pt-br/article/sei-que-te-alegrou-jesus/

	Sei que te alegrou muito, Jesus. As coisas pequenas

