
opusdei.org

São Josemaria,
Sacerdote Diocesano

O fundador do Opus Dei viveu a
sua condição de sacerdote com
particular intensidade, soube
fazer vida própria com grande
vigor as virtudes sacerdotais
peculiares e viveu-as de um
modo insigne e excelente.

27/08/2018

A afirmação de que Josemaria
Escrivá representa um verdadeiro 
modelo de sacerdotes encerra um
significado bem preciso. Com ela
quer dizer-se que o fundador do



Opus Dei viveu a sua condição de
sacerdote com particular
intensidade, soube fazer vida própria
com grande vigor as virtudes
sacerdotais peculiares e viveu-as de
um modo insigne e excelente. Pode
ser, pois, apresentado como modelo
de sacerdotes a sua vida sacerdotal,
com efeito, pode servir de pauta
inspiradora a outros sacerdotes no
modo de viver a sua própria
condição.

Josemaria Escrivá entregou-se,
efetivamente, desde o princípio a
viver plenamente o seu sacerdócio.
Nunca o considerou como simples
ingresso num determinado status,
uma solução para a vida, um modus
vivendi, por assim dizer, uma
profissão que, a par de outras, se
abria perante ele no alvor da
juventude. Ao acolher a chamada ao
sacerdócio, não escolhia uma solução
relativamente cômoda, segura, com
certo prestígio social, ao menos nos



ambientes a que poderíamos chamar
de província. Embora ainda sem
conhecer a razão exata e última da
sua chamada ao sacerdócio,
Josemaria Escrivá entendia com
invulgar clareza que “não queria ser
sacerdote por ser sacerdote”[1]. O
que ele queria, a sua vontade e
intenção não eram, em absoluto,
chegar a ser um das personagens
características dos esquemas de
costumes da época: que retratava o
sacerdote em convívio com certos
funcionários da administração
pública.

Se o motivo último da chamada ao
sacerdócio, impondo-se aos seus
projetos pessoais, não se revelou ao
fundador do Opus Dei até 2 de
Outubro de 1928[2], a referida
chamada foi manifestada a ele desde
o princípio, no horizonte de uma
forte exigência de santidade[3], que
não o abandonaria até à morte.
Numerosas personalidades



eclesiásticas, que conheceram e
conviveram com Josemaria Escrivá
nos primeiros anos da sua vida
sacerdotal, deram testemunho
unânime da heroicidade das suas
virtudes[4]. E a santidade heroica era
o que, desde o princípio, pedia a
todos, também, pois, aos
sacerdotes[5].

A minha intervenção, como é obvio
pela natureza e dinâmica próprias de
uma sessão de trabalho, não tem
como fim apresentar um estudo,
mesmo que resumido, da doutrina
teológica do fundador do Opus Dei
sobre o sacerdócio, tal intento requer
um empenho bem diverso do que me
é exigido neste momento. Não me
proponho traçar um perfil ascético
da figura do sacerdote Josemaria
Escrivá ou do sacerdote em geral.
Limitar-me-ei a fixar os traços que,
tanto na existência sacerdotal de
Josemaria Escrivá como na sua
doutrina sobre o sacerdócio,



constituíram e constituem algumas
das linhas fundamentais do modelo
em que se inspira a minha vida
sacerdotal.

Devo dizer desde já - considero-o de
extrema importância - que, muito
provavelmente, os referidos traços
nunca teriam exercido influxo
pessoal tão forte e decisivo se não os
tivesse visto encarnados, feitos vida
em Josemaria Escrivá e nalguns
sacerdotes da Sociedade Sacerdotal
da Santa Cruz. Se não tivesse sido
assim, tais traços ou não teriam
inspirado tão decisivamente a minha
vida sacerdotal ou não os teria
sabido assimilar, melhor ou pior, na
minha vida. É difícil, ou melhor, dito,
é impossível, adquirir sentido
artístico, bom gosto, só com o ensino
e exposições teóricas, aprendendo
nos livros. O contato com a obra de
arte, a experiência, o encontro direto,
constante, com a beleza em qualquer
das suas variadas formas, educa de

https://opusdei.org/pt-br/priestly-society-of-the-holy-cross/
https://opusdei.org/pt-br/priestly-society-of-the-holy-cross/


forma espontânea o sentido da
beleza. Penso que algo semelhante
acontece também na vida espiritual.
Também aqui a experiência, o
contacto direto, precede, em boa
medida, a reflexão.

No meu caso, com efeito, a atração, o
chamamento para viver o meu
sacerdócio segundo o espírito do
Opus Dei, obedeceu simplesmente à
vontade de ser um sacerdote assim,
tal como o vi encarnado nalgum dos 
presbíteros do Opus Dei que tive a
sorte, a graça de Deus, de conhecer
nos meus anos de seminário, e como
pude depois descobrir na pessoa de
Josemaria Escrivá. Mais tarde, ao
conhecer com mais pormenor a 
mensagem do fundador do Opus Dei,
percebi de maneira mais articulada e
orgânica, embora não de modo mais
intenso, o que anos atrás tinha visto
e intuído. Deus nosso Senhor, na sua
infinita sabedoria e paterna
providência, serve-se de modos

https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-e-a-sociedade-sacerdotal-da-santa-cruz/
https://opusdei.org/pt-br/article/principais-elementos-do-espirito-do-opus-dei/


muito diversos para fazer ver a uma
pessoa que tipo de sacerdote, melhor,
que modalidade de existência
sacerdotal concreta deseja que viva.

O plano de Deus sobre cada pessoa é
único, mas a sua total manifestação
ou, seja, a sua plena descoberta, não
se dá habitualmente de uma só vez,
mas vai acontecendo em momentos
sucessivos. Num instante desvela-se
então algo novo, que, contudo, fazia
parte, já desde o início, do projeto
total e único de Deus.

A característica que num primeiro
momento me atraiu com mais força,
que despertou um forte sentimento
de simpatia, que me fez sentir bem,
como na minha casa, que infundiu
em mim um íntimo sentimento de
proximidade foi – a recordação é
nítida e precisa – o estilo aberto,
luminoso, por assim dizer, a vida, a
atmosfera positiva, sem receios,
diante das coisas nobres do mundo; o



bom humor e a alegria que, vim, a
saber, depois, eram fruto de uma
profunda vivência da filiação divina;
o espírito desportivo que impele a
uma luta alegre e contínua; a atitude
jovial, simpática – para mim uma
agradabilíssima novidade - que
pressenti vitalmente, repito, desde o
momento inicial dos meus contactos
com o primeiro sacerdote do Opus
Dei, quando ainda nem sequer sabia
de tal condição. Nada tinha de
atitude negativa perante as outras
imagens sacerdotais conhecidas. Não
era algo que se apresentava ou se
vivia ‘contra’, tratava-se
simplesmente de algo diferente,
fortemente positivo, jovem, novo,
atraente.

Alguns aspectos da categoria
humana, cristã e sacerdotal de
Josemaria Escrivá, que estiveram no
centro dos meus primeiros contactos
com o Opus Dei, merecem referência
especial. A primeira experiência



vivida – por isso talvez mais viva,
sentida, profunda e permanente - foi
uma experiência de liberdade. Não
faria sentido dar pormenores dela
neste momento. De todas as formas,
posso dizer, sim, que foi a causa e a
razão de que o Opus Dei e liberdade
fossem para mim conceitos e
realidades inseparáveis, desde então
e sempre, de uma forma viva. Por
isso a alegria que experimentei,
depois, ao descobrir que a liberdade
representava para Josemaria um
bem particularmente precioso. Com
expressão rápida e eficaz, declarava
ser, com efeito, um grande amigo da
liberdade, afirmando-o sem
ambiguidades:

“Procurei-a e procuro-a por toda a
terra, como Diógenes procurava um
homem. E cada dia que passa amo-a
mais, amo-a sobre todas as coisas da
terra: é um tesouro que nunca
saberemos apreciar
suficientemente”[6].



Um amor sincero e apaixonado à
liberdade, bem longe de toda a
mentalidade de partido, de espírito
de grupo; amor à liberdade que
experimenta uma profunda repulsa
por tudo o que possa revelar-se como
prepotência, imposição caprichosa
ou irracional; que leva a respeitar a
variedade de opiniões e de pareceres
razoáveis, ou pelo menos
ponderados, em todos os campos do
saber humano; que não se limita a
tolerar a legítima pluralidade, mas
que a ama e se alegra por ela; que
não deseja que se imponha a
ninguém o que Deus nosso Senhor
deixou à decisão livre dos homens;
que acredita sinceramente na força
da verdade amigavelmente proposta
e oferecida em liberdade, que não
aprecia escolas, se elas se entendem
como gaiolas que fecham e cortam as
asas ao pensamento ou como moldes
que uniformizam indevidamente as
almas.



Como não escutar com profunda
alegria Josemaria Escrivá quando na
sua pregação oral afirmava que o
caminho do Opus Deu é amplo e fácil
de percorrer; que se pode caminhar
por ele pela esquerda e pela direita,
de carro ou a pé, a direito ou em
zigzag, a correr ou com uma marcha
mais lenta; que é um caminho, em
resumo e conclusão, de liberdade,
onde as almas não ficam reprimidas
em esquemas fixos, comuns,
universais que não têm em conta a
singularidade inestimável de cada
um. Como não tomar nota, com
íntima satisfação, de que o Opus Dei,
como tal, não faz escola nas ciências
eclesiásticas, nem em filosofia nem
em nenhum dos ramos do saber
humano:

“Como consequência do fim
exclusivamente divino da Obra, seu
espírito é um espírito de liberdade,
de amor à liberdade pessoal de todos
os homens. E, como esse amor à



liberdade é sincero e não um mero
enunciado teórico, nós amamos a
necessária consequência da
liberdade: quer dizer, o pluralismo.
No Opus Dei, o pluralismo é querido
e amado; não simplesmente tolerado
e de modo algum dificultado.
Quando me é dado observar entre os
sócios da Obra tantas ideias diversas,
tantas atitudes diferentes — no que
diz respeito às questões políticas,
econômicas, sociais ou artísticas, etc.
—, esse espetáculo me dá
alegria…”[7].

Deste modo, o fundador do Opus Dei
seguia na esteira do ensinamento
claro dos grandes mestres da
tradição cristã. A concórdia das
vontades não compreende nem exige
de modo algum a coincidência de
opiniões, como afirma São Tomás de
Aquino com frase lapidar (concordia
quae est caritatis effectus est unio
voluntatum, non unio opinionum)[8].



Outro aspecto fundamental da vida e
da doutrina do fundador do Opus
Dei, que causou uma forte impressão
na minha alma de jovem seminarista
e cujo influxo não cessei de sentir,
foi, sem dúvida, o da radicalidade
com que sabia situar as pessoas
diante de Deus e o consequente
caráter, fortemente pessoal, com que
falava a cada um da própria
santidade. De alguma maneira,
Josemaria Escrivá considerava-o um
aspecto fundamental do seu trabalho
sacerdotal[9]. Voltando ao modo
como conheci o fundador do Opus
Dei nos sacerdotes que viviam o seu
espírito, recordo como me faziam
vibrar o tom e os modos da pregação
que escutava aos sacerdotes do Opus
Dei, o que facilitava que se entrasse
em sintonia com o espírito forte e
viril, que descobria em algum dos
seus livros. Ajudavam a
compreender algo que considerei
sempre de importância extrema na
vida espiritual: que nada nem



ninguém nos pode substituir a nós
nas escolhas e decisões próprias; que
cada um deve assumir a
responsabilidade pessoal plena ao
viver a própria vocação nas
circunstâncias pessoais. Na vida
espiritual pode ser-se ajudado - e
quanto se agradece tal ajuda! -,
aconselhado, apoiado; mas, no final
das contas, é sempre a própria vida,
a própria santidade, a própria
resposta às inspirações divinas
pessoalíssimas que estão em causa.
Ao fim e ao cabo, cada um encontra-
se a sós com Deus nosso Senhor.
Cada um tem de ter a coragem de se
sentir chamado pelo seu nome
próprio, de se pôr responsavelmente
diante de Deus, sem esperar
comodamente que outro lhe sugira o
que tem de fazer. A resposta, como a
vocação, como o nome próprio, é
sempre irrenunciável e
inevitavelmente pessoal. Evitam-se
assim, as comparações, odiosas e fora
do contexto, com outras pessoas; o



olhar de soslaio os outros para
determinar com precisão, depois, a
medida certa da resposta à vocação
pessoal; a vulgaridade e a
uniformidade impessoais. Depois,
sim, virá o momento do conselho, da
partilha, da obediência rendida. Mas
não há duas vocações idênticas,
embora o caminho seja o mesmo.
Cada um é chamado a percorrê-lo 
pessoalmente: o ritmo da marcha,
como também as moções e as
inspirações de Deus, têm
necessariamente uma marca
fortemente pessoal. Para cada um é
um caminho novo. Por esse motivo,
no Opus Dei a formação e a
assistência espiritual estão ao serviço
da atuação livre e responsável das
pessoas:

“Cada um, com espontaneidade
apostólica, agindo com completa
liberdade pessoal e formando
autonomamente sua consciência
perante as decisões concretas que



tenha de tomar, procura a perfeição
cristã e esforça-se por dar
testemunho cristão no seu próprio
ambiente, santificando o trabalho
profissional, intelectual ou
manual”[10].

Com o amor à liberdade e a
responsabilidade pessoal perante a
vocação, outra característica da
figura sacerdotal do fundador do
Opus Dei ficou fortemente gravado
na minha alma: a fraternidade
sacerdotal.

“Esta é a nossa grande tarefa: amar
os nossos irmãos sacerdotes. Temos
de sentir a satisfação de ser
servidores de todas as almas, mas em
primeiro lugar dos sacerdotes, nossos
irmãos”[11].

Tenho plena convicção de que nos
meus anos de seminário aprendi a
rezar, a valorizar a mortificação, a
apreciar e viver a castidade e outras
muitas virtudes cristãs. Dou por isso



muitas graças a Deus, e nunca
agradecerei suficientemente a
educação ali recebida. Mas a
fraternidade sacerdotal, a amizade,
aprendia-a com aqueles que a viram
encarnada em Josemaria Escrivá: a
amizade que é afeto nobre, sincero,
sacrifício gostoso, afirmação do
outro, ajuda, incitamento, partilha,
segurança plena de encontrar
compreensão, acolhimento e escuta.
A marca que aqueles sacerdotes
deixaram em mim faz com que sinta
particularmente a fraternidade
sacerdotal, que saia espontânea a
atitude positiva perante qualquer
sacerdote pelo simples fato de o ser,
sem que tenha importância a
proveniência, a língua, a raça, a
formação ou as ideias pessoais; que
ame celebrar com outros sacerdotes
o sacrifício Eucarístico, pela razão do
nosso comum sacerdócio; que me
seja particularmente odioso – é esta a
expressão justa – a desconfiança sem
motivos, a indiferença ou atitude



receosa e circunspecta em relação a
outro sacerdote, e que aprecie, pelo
contrário, a franqueza e sinceridade
na convivência.

A fraternidade sacerdotal, o sentido
de pertença a um presbitério com o
Bispo à frente, a convicção de ser
“um” sacerdote diocesano, como
todos os outros, um entre muitos,
sem nada de particular que,
enquanto sacerdote, me separe ou
distinga. Um sentido vivo de
pertença ao presbitério da diocese,
pelo que sinto natural repugnância,
instintivo repúdio ao ser considerado
diferente, alheio, precisamente
porque não sou nem diferente nem
alheio aos interesses comuns, às
diretrizes gerais, aos problemas, ao
modo de ser, à idiossincrasia
peculiar de um sacerdote diocesano.
Sentindo-me sacerdote diocesano até
à medula, compreende-se, pois, o
repúdio por qualquer tentativa de
ser encerrado, de fora, numa espécie



deghetto, considerado parte de um
grupo, membro de um partido ou
facção.

Pelo contrário, do fundador do Opus
Dei aprendi o sentido de pertença à
diocese e, ao mesmo tempo, a viva
percepção da realidade do ordo
presbyterorum[12] que se abre a
todos os sacerdotes, animando-os a
superar qualquer egoísmo
particularista e a viver a fundo a
fraternidade que deriva da chamada
comum ao sacerdócio; a não
necessitar de nenhuma conotação
acrescentada para se sentir próximo
de qualquer sacerdote, para apreciá-
lo verdadeiramente como irmão; a
procurar a amizade de todos sem
exceção, com a naturalidade e a
simplicidade daquilo que flui
necessariamente dos laços comuns; a
viver a amizade com as decorrentes
exigências do sacrifício e da
disponibilidade, prontos para o
serviço.



Entende-se, pois, perfeitamente que
um sacerdote do Opus Dei (isto é, da
Sociedade Sacerdotal da Santa Cruz) 
sinta – uma vez mais a encarnação
vital, existencial, que abarca
intelecto, vontade e sentimentos! –
que nada o separa dos seus irmãos
sacerdotes, nem sequer, como
gostava de dizer Josemaria Escrivá, o
insignificante muro que pode
constituir uma mortalha, o finíssimo
papel com que os fumadores se
exercitavam calmamente na arte de
fazer cigarros. Exige, isso sim,
exatamente como no caso dos demais
sacerdotes, um legitimo âmbito de
liberdade na sua vida de piedade,
nas suas inclinações e gostos
legítimos que só os que parecem
amigos do partido único poderiam
entender e considerar como fatores
de divisão, confundindo a necessária
unidade de espírito com a amorfa e
incolor uniformidade igualitarista,
que não respeita a magnífica, e



inevitável também, diversidade das
pessoas e dos seus dons.

Na entrevista ao diretor de Palabra e
repetidamente citada nestas páginas,
Josemaria Escrivá sintetiza o que os
sacerdotes diocesanos encontram na
Sociedade Sacerdotal, com estas
palavras:

“Os sacerdotes diocesanos que — no
uso legítimo do direito de associação
— se adscrevem à Sociedade
Sacerdotal da Santa Cruz, fazem-no
única e exclusivamente porque
desejam receber essa ajuda espiritual
pessoal, de maneira absolutamente
compatível com os seus deveres de
estado e ministério: de outro modo,
essa ajuda não seria ajuda, mas sim
complicação, estorvo e desordem.

O espírito do Opus Dei, com efeito,
tem como característica essencial o
fato de não tirar ninguém do seu
lugar — cada um permaneça na
vocação com a qual foi chamado (1



Cor. 6, 20), mas de levar cada um a
cumprir os encargos e deveres do seu
próprio estado, da sua missão na
Igreja e na sociedade civil, com a
maior perfeição possível. por isso,
quando um sacerdote se adscreve à
Obra, não abandona nem modifica
em nada sua vocação diocesana —
dedicação ao serviço da Igreja local a
que está incardinado, plena
dependência do Ordinário próprio,
espiritualidade secular, união com os
outros sacerdotes, etc. —; antes, pelo
contrário, compromete-se a viver
essa vocação com plenitude, porque
sabe que deve procurar a perfeição
precisamente no próprio exercício de
suas obrigações sacerdotais, como
sacerdote diocesano”[13].

O não tirar ninguém do seu lugar não
tem somente conotações negativas,
mas é eminentemente positivo: inclui
amar o lugar em que se encontra,
tudo o que é comum a qualquer
sacerdote secular diocesano: todos os



elementos que definem uma
espiritualidade diocesana. A ajuda
que recebe no Opus Dei leva
precisamente a viver em plenitude a
própria vocação diocesana
(“dedicação ao serviço da Igreja local
em que está incardinado, plena
dependência do Ordinário,
espiritualidade secular, união com os
outros sacerdotes, etc.”). A relação do
sacerdote com a Sociedade
Sacerdotal da Santa Cruz não
consiste em algo acrescentado, de
certo modo postiço, que tivesse como
fim uma espécie de perfeição pessoal
à margem da própria condição de
sacerdote e da missão recebida da
Igreja através das mãos do Bispo.
Essa relação está, na realidade, pela
sua mesma natureza, ao serviço
daassunção plena, com todas as
consequências, da sua própria
condição. Os meios de santificação
estão ao serviço desta. E a santidade
que o Opus Dei proclama é
justamente a santidade no exercício



da própria profissão - neste caso o
ministério sacerdotal -, das suas
circunstâncias sociais, profissionais,
familiares. Os deveres fortes estão ao
serviço da ”situação” pessoal, do
modo peculiar de estar no mundo e
na Igreja, que temos de santificar.

Que espiritualidade tem, pois, um
sacerdote secular diocesano que faz
parte da Sociedade Sacerdotal da
Santa Cruz? A resposta exata, no meu
entender, é: a mesma que qualquer
outro sacerdote secular diocesano
tem, com tudo o que ela integra, sem
que absolutamente nada da mesma
fique de fora. A espiritualidade que
desejo viver é a que está de acordo
com aquilo que sou, um sacerdote
diocesano. Desejo e procuro viver o
espírito próprio de um sacerdote
diocesano, sem excluir nem uma só
das suas características ou
manifestações autênticas. Nunca o
espírito do Opus Dei me afastou da
espiritualidade própria do sacerdote.



Ensinou-me, pelo contrário, uma vez
e outra, a procurar a santidade no
exercício do ministério sacerdotal, no
cumprimento dos deveres e
compromissos próprios do
presbítero. A vocação de um
sacerdote diocesano para o Opus Dei 
reforça, dizia Josemaria Escrivá, a
sua condição como tal, ajuda-o a
viver em plenitude a sua vocação:
“não modifica nem abandona em
nada, mas pelo contrário,
compromete a viver plenamente essa
vocação”.

Nunca me senti chamado a viver
outra coisa ou de diferente maneira
que os outros sacerdotes seculares
que procuram a santidade no
exercício do seu ministério, como
pede o Concílio Vaticano II no
decreto Presbyterorum ordinis[14].
Mantém, neste particular, toda a sua
legitimidade o que Josemaria Escrivá
dizia em geral da vocação para o
Opus Dei, que considerava como uma



luz que ilumina de maneira nova
uma realidade pré-existente[15] ; no
meu caso esta realidade prévia é a
minha vocação para o sacerdócio e a
minha vida sacerdotal. Por isso as
marcas que o espírito do Opus Dei
quer deixar mais profundamente na
alma de um sacerdote pertencem ao
próprio cerne, ao núcleo
fundamental da existência de um
presbítero diocesano: o afã de almas,
que deve ser uma autêntica paixão
dominante, com a vontade decidida
de chegar apostolicamente ao maior
número possível de pessoas; a
preocupação sincera, traduzida em
iniciativas concretas, pelas vocações
sacerdotais e pelo seminário; a
necessidade de adquirir e melhorar
continuamente a preparação nas
disciplinas eclesiásticas, com o desejo
de ampliar a sua cultura, como meio
de uma maior eficácia no próprio
ministério; a obediência real e a
rendida disponibilidade em relação



aos encargos pastorais que o Bispo
diocesano lhe quiser confiar.

A espiritualidade que sinto como
própria é a espiritualidade secular e
diocesana, porque sou e me sinto até
à medula: um sacerdote secular e
diocesano, um entre tantos outros.
Quantas vezes e com que orgulho
dizia o fundador do Opus Dei de si
mesmo que era um sacerdote
diocesano! Sirva como exemplo o que
responde quando se lhe pergunta
sobre os frutos da Sociedade
Sacerdotal da Santa Cruz:

“E os frutos de todo este trabalho
para quem são? São para as Igrejas
locais que estes sacerdotes servem. E
com isto se alegra a minha alma de
sacerdote diocesano, que tem tido,
repetidas vezes, a consolação de ver
com que carinho o Papa e os Bispos
abençoam, desejam e favorecem esse
trabalho”[16].



Para concluir tudo o que foi dito: a
ajuda que recebo do Opus Dei não a
sinto para nada como estranha à
minha condição sacerdotal secular e
diocesana; simplesmente porque não
lhe é alheia ou estranha. É isto que
afirmava Josemaria Escrivá com uma
clareza que não deixa lugar a
confusões farisaicas ou mal
entendidos ingênuos. O texto é longo
mas vale a pena reproduzi-lo na
íntegra, porque não tem coisas a
mais:

“O que estes sacerdotes [refere-se aos
sacerdotes diocesanos adscritos ao
Opus Dei] encontram no Opus Dei é,
sobretudo, a ajuda ascética
continuada que desejam receber,
dentro de uma espiritualidade
secular e diocesana, e
independentemente das mudanças
pessoais e circunstanciais que se
possam verificar no governo da
respectiva Igreja local. Juntam assim
à direção espiritual coletiva que o



Bispo dá com a sua pregação, as suas
cartas pastorais, reuniões, instruções
disciplinares, etc., uma direção
espiritual pessoal, solicita e contínua
em qualquer lugar onde se
encontrarem, que completa as
orientações gerais ministradas pelo
próprio Bispo - respeitando-as
sempre como um dever grave.
Através dessa direção espiritual
pessoal – tão recomendada pelo
Concílio Vaticano II e pelo Magistério
ordinário – fomenta-se no sacerdote
a vida de piedade, a caridade
pastoral, a formação doutrinal
continuada, o zelo pelos apostolados
diocesanos, o amor e a obediência
que devem ao Ordinário próprio, a
preocupação pelas vocações
sacerdotais e pelo seminário, etc.[17].

José María Yanguas é Bispo de
Cuenca (Espanha). Foi Professor
Convidado da Universidade
Pontifícia da Santa Cruz e Chefe de
Seção da Congregação para os Bispos.



[1] Meditação Los pasos de Dios, 14-
II-1964; cfr. A. DEL PORTILLO, Una
vida para Dios, Madrid, 1992, p. 28,
nota 21.

[2] Cfr. A. ARANDA, Sacerdote de
Jesucristo. Sobre la misión eclesial del
Beato Josemaria Escrivá, Fundador do
Opus Dei, em “Romana” 17 (1993/2)
307-327.

[3] Cfr. A. VÁZQUEZ DE PRADA,
Josemaria Escrivá, fundador do Opus
Dei, I, Senhor, que veja, Lisboa, 2002.
p. 91, nota 76.

[4] D. Laureano Castán Lacoma,
bispo de Singuenza-Guadalajara
(1964-1980), fala da sua fama de
santidade já na década dos anos
1930-1940 (cfr. Josemaría Escrivá de
Balaguer, Un hombre de Dios,
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, 8, Madrid 1992, p. 21). D.
Francisco Peralta Ballabriga, bispo de



Vitória (1955 – 1978) refere-se à sua
delicadeza, afabilidade, cortesia,
otimismo contagioso e alegria (cfr. 
Ibidem, pp. 49, 51). São muitos os que
recordam a sua lealdade e amor à
Igreja, bem como a sua fidelidade
sem fissuras ao Magistério; entre
outros, o citado D. Peralta Ballabriga
(ibidem, 48), o Cardeal José Maria
Bueno Monreal, Arcebispo de Sevilha
(1957-1982) (cfr. Josemaria Escrivá…,
cit. 3, pp. 36-38), D. Pedro Cantero
Cuadrado, Bispo de Saragoça
(1964-1977) (cfr. Josemaría Escrivá…,
cit. 2, p. 32). D. José Maria Garcia
Lahiguera, arcebispo de Valência
(1969-1978) salientou a profundidade
com que São Josemaria viveu as
virtudes teologais, bem como a sua
piedade profunda, serena e
constante, o amor à Mãe de Deus e a
São José (cfr. Josemaría Escrivá …,
cit., 1, pp. 45-49). Outras virtudes
que, que segundo estes e outros
eclesiásticos e pessoas de todas as
classes e condições destacaram em



São Josemaria, foram a fortaleza, a
pobreza e a humildade, o
desprendimento, o zelo pelas almas,
e o amor à justiça…

[5] O Card. Bueno Monreal relatava
um fato que viveu como
protagonista. Quando numa viagem
a Roma, fez considerar a São
Josemaria que talvez se estava
exigindo demasiado aos sacerdotes
diocesanos que se aproximavam da
Obra, sentiu que dizia estas palavras:
“Olha, não. No Opus Dei nem um
mais, nem um menos dos que Deus
quer que sejamos. E a chamada que
Deus nos faz é de entrega total,
completa, cada um dentro do seu
estado, com naturalidade, mas sem
concessões. Quando um sacerdote
nos vem pedir que lhe demos o que
lhe podemos dar, damos-lhe a
espiritualidade que temos: a entrega
total: sem sair do seu lugar,
reforçando a sua condição diocesana,
mas dando-se totalmente. Se não lhe



dou isto, uma espiritualidade que ele
pode seguir, que poderia dar-lhe?
que pode dar o Opus Dei a um
sacerdote?...” (Josemaría
Escrivá…,cit. 3, pp. 43-44).

[6] É Cristo que passa, 184.

[7] Entrevistas, 67.

[8] S.Th, II-II, q. 37, a. 1c.

[9] É Cristo que passa, 99: “Sempre
sempre concebi a minha atividade de
sacerdote e de pastor de almas como
uma tarefa dirigida a situar cada um
em face das exigências totais da sua
vida, ajudando as pessoas a
descobrir aquilo que Deus lhes pedia
em concreto, sem estabelecer
qualquer limitação a essa
independência santa e a essa
abençoada responsabilidade
individual, que são características de
uma consciência cristã.”

[10] Entrevistas, 19.



[11] RHF 20.760, 765; citado por J.
ECHEVARRÍA, La fraternidad
sacerdotal en la vida de Mons. Escrivá
de Balaguer, em “Palabra”, 239,
VI-1985, p. 25; publicado também em
L.F. MATEO-SECO e R. RODRÍGUEZ-
OCAÑA, Sacerdotes en el Opus Dei…
cit., 299.

[12] Dec. Presbyterorum ordinis, 8:
“Os presbíteros, constituídos em
ordem ao presbiterado mediante a
ordenação, estão unidos entre eles
com uma íntima fraternidade
sacramental”.

[13] Entrevistas com Mons. Josemaria
Escrivá, 16.

[14] Decr. Presbyterorum ordinis, 12.

[15] Com grande força evocadora e,
ao mesmo tempo, com simplicidade,
que resulta quase solene da cena que
narra, diz São Josemaria no ponto
498 de Sulco: “Escreves-me na
cozinha, junto ao fogão, Está



começando a tarde. Faz frio. A teu
lado, a tua irmãzinha - a última que
descobriu a loucura divina de viver a
fundo a sua vocação cristã - descasca
batatas. Aparentemente - pensas - o
seu trabalho é igual ao de antes.
Contudo, há tanta diferença! - É
verdade: antes “só” descascava
batatas; agora, santifica-se
descascando batatas.”

[16] Entrevistas com Mons. Josemaria
Escrivá, 16.

[17] Entrevistas com Mons. Josemaria
Escrivá, 16. O sublinhado é meu.

D. José María Yanguas

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/sao-josemaria-
sacerdote-diocesano/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/sao-josemaria-sacerdote-diocesano/
https://opusdei.org/pt-br/article/sao-josemaria-sacerdote-diocesano/
https://opusdei.org/pt-br/article/sao-josemaria-sacerdote-diocesano/

	São Josemaria, Sacerdote Diocesano

