
opusdei.org

São Josemaria e o
Cura d'Ars

Artigo da Revista 'Studia et
Documenta' do Instituto
Histórico São Josemaria
Escrivá, sobre São João Maria
Vainney, Cura de Ars,
intercessor do Opus Dei para as
relações com os bispos
diocesanos.

04/08/2022

4 de agosto, Santo Cura de Ars

A data da nomeação• 



Por que um intercessor para as
relações com os bispos?
Por que em 1951-53?
Por que o cura d’Ars?
O cura d’Ars, exemplo das
relações com o bispo

O cura d’Ars e a vida de São
Josemaria antes de 1951-1953

O cura d’Ars na biografia de São
Josemaria

A presença do cura d’Ars na
vida de São Josemaria
O cura d’Ars intercessor, mas
não modelo da vocação
específica do Opus Dei
São Josemaria e o cura d’Ars
depois de 1951-1953
Visitas a Ars
O projeto de peregrinação
O santo cura d’Ars em Villa
Tevere

• 

• 
• 
• 

• 

• 

• 

• 

• 
• 
• 



Um professor universitário de
História, leitor habitual de Studia et
Documenta, ao saber que eu estava
escrevendo este artigo, perguntou-
me com um sorriso se o título ia ser
do estilo que, segundo ele, era
habitual na revista: “Preâmbulo para
um estudo sobre…”, ou “Introdução à
História de…”, etc. Com um pouco de
espírito de contradição, preferi dar-
lhe um título breve, mas uma versão
mais longa e prudente não teria
estado fora de lugar: sobre o tema da
relação entre São Josemaria e o cura
d’Ars, ainda há muitos pontos por
esclarecer e os arquivos estão longe
de ter dito a última palavra.

Este estudo contenta-se com expor os
resultados da investigação, seguindo
uma ordem lógica em três pontos:
em primeiro lugar, a nomeação por
São Josemaria, por volta de
1951-1953, do cura d’Ars como
intercessor para as relações do Opus
Dei com os bispos diocesanos; em



segundo lugar, as relações de São
Josemaria com o santo cura d’Ars
antes de 1951-1953, como
enquadramento que anuncia a
nomeação; e por último, as
consequências desta nomeação, as
relações dos dois santos depois de
1951-1953[1].

A nomeação do cura d’Ars como
intercessor para as relações do Opus
Dei com os bispos diocesanos.

A data da nomeação

O elemento mais importante na
relação entre o fundador do Opus Dei
e o cura d’Ars († 1859) talvez seja a
decisão de São Josemaria de nomear
São João Maria Vianney intercessor
da Obra para as relações com os
ordinários diocesanos. Esta decisão
parece remontar aos anos
1951-1953[2]. No dia 9 de agosto de
1951, escreveu numa nota de
governo: “Recorda aos padres a
necessidade de tratar com carinho os



senhores bispos; e o dever de não
fazer nenhum trabalho externo –
fora das nossas casas – sem uma
autorização prévia do Ordinário.
Talvez nunca tenha dito que ponho
sempre o santo cura d’Ars como
intercessor nas minhas relações com
os senhores bispos: coloquem
também”[3].

Portanto, já antes de 1951, São
Josemaria pedia ao cura d’Ars pelas
relações com os bispos; o que esta
nota muda é que se institucionaliza
para todo o Opus Dei uma devoção
pessoal do fundador. “Talvez nunca
tenha dito”, o que permite supor que
anteriormente não sugeria aos seus
filhos espirituais que o
acompanhassem nesta súplica);
sugere a todos – sobretudo aos
sacerdotes – que peçam a interseção
do santo nas suas relações com os
bispos.



Segundo as recordações do próprio
São Josemaria, é pelo menos a partir
de 1938 que começa a recorrer
pessoalmente à intercessão do cura
d’Ars para esta intenção. Em 1950
escreveu: “Pelo menos, desde 1938
tenho-o como intercessor, nestes
assuntos”[4]. O que aconteceu em
1938 nas suas relações com os bispos
que pôde marcar desta maneira a
memória de São Josemaria? Nesse
ano o fundador do Opus Dei foi para
Burgos, e podíamos dizer que as
circunstâncias o obrigaram a
multiplicar os contatos com
diferentes bispos. Até à guerra civil
espanhola, o trabalho apostólico do
Opus Dei tinha-se realizado
principalmente em Madri, no
território e com a bênção do seu
bispo, D. Leopoldo Eijo y Garay.
Quando São Josemaria chegou a
Burgos, quis reorganizar o
apostolado da Obra e aumentar o
contato com os seus filhos e filhas
espirituais – ainda pouco numerosos



e dispersos por toda a Espanha pelas
mudanças ocasionadas pela guerra –
e com os que tinham assistido aos
meios de formação do Opus Dei antes
do combate, que não tinha podido
ver durante muito tempo. Tudo isto o
obrigou a viajar a muitos lugares,
para realizar atividades apostólicas
que São Josemaria sempre realizou
com a aprovação dos bispos locais[5].
Já tinha conhecido alguns deles em
Madri antes da guerra, como o bispo
Marcelino Olaechea e o bispo Javier
Lauzurica, mas nesta nova etapa da
sua vida foi recebido pelos bispos de
Ávila, Astorga, Burgos, León e
Valladolid[6]. Além disso, a partir de
1938, pregou retiros ao clero de
muitas dioceses espanholas a pedido
dos bispos (de setembro de 1938 a
outubro de 1942, dirigiu dezenove
retiros, geralmente de seis dias, para
seminaristas, diáconos e
sacerdotes[7]).



Os encontros e a colaboração com os
bispos multiplicaram-se, São
Josemaria situou este movimento
numa perspectiva de fé e
acompanhou-o com a oração, e foi
neste contexto que começou a
invocar o santo pároco.

Por que um intercessor para as
relações com os bispos?

A data da nomeação institucional
seria, portanto, 1951-1953. Mas por
que o Opus Dei precisa de um
intercessor específico para as suas
relações com os bispos diocesanos?
Por causa da sua missão e da sua
organização, que intrinsecamente
requerem a colaboração com as
igrejas locais[8]. Estas dimensões
foram regulamentadas do ponto de
vista jurídico com a ereção do Opus
Dei como prelazia pessoal[9], mas
configuraram sempre a sua vida e
estrutura. De fato, a missão da Obra é
difundir a mensagem de que a vida



cotidiana, o trabalho e as
circunstâncias habituais da
existência são uma ocasião de
santificação. Para a difusão desta
mensagem, o Opus Dei colabora com
as igrejas locais, disponibilizando
meios de formação cristã a quem os
quiser receber. Do ponto de vista
organizativo, as pessoas que se
incorporam no Opus Dei continuam
a ser fiéis da diocese a que
pertencem, e estão sujeitas ao bispo
diocesano da mesma maneira e nas
mesmas matérias que os outros
batizados, seus iguais, e dependem
da prelazia para o cumprimento dos
compromissos particulares –
ascéticos, formativos e apostólicos –
que assumem ao fazer parte do Opus
Dei. A Obra existe, portanto, para
servir a Igreja universal a as igrejas
locais. A sua vida e desenvolvimento
passam também pelo contato e
colaboração com os bispos
diocesanos. Isto é o que São
Josemaria viveu com um espírito de



fé e de oração, e é o que transmitiu
aos seus filhos espirituais. Mostrou
sempre um claro espírito de lealdade
e afeto[10] aos bispos diocesanos,
especialmente aqueles cujas dioceses
acolhiam atividades do Opus Dei.

Por que em 1951-53?

Na ausência de explicações de São
Josemaria sobre os motivos por que
nomeou o santo sacerdote como
intercessor em 1951-53, podem
sugerir-se algumas hipóteses.

A primeira seria análoga à razão que
se propôs para explicar o início deste
recurso do fundador do Opus Dei ao
santo pároco: como em 1938 a
expansão da Obra na Espanha
multiplicou as relações com os bispos
e a necessidade de as apoiar com a
oração, em 1951 iniciou-se a
expansão internacional dos
apostolados das filhas e filhos
espirituais de São Josemaria. Sob o
seu impulso, o trabalho apostólico do



Opus Dei começou em Itália (1943),
Portugal (1946), Reino Unido (1946),
Irlanda e França (1947), México e
Estados Unidos (1949), Chile e
Argentina (1950), Colômbia e
Venezuela (1951). E depois de 1951:
na Alemanha (1952); Guatemala e
Peru (1953); Equador (1954); Uruguai
e Suíça (1956); Brasil, Áustria e
Canadá (1957); Japão, Quênia e El
Salvador (1958); Costa Rica (1959);
Países Baixos (1960); Paraguai (1962);
Austrália e Filipinas (1963); Bélgica e
Nigéria (1965); Porto Rico (1969)[11].
O trabalho apostólico, portanto,
começa em novos países, em novas
dioceses, com o acordo e a
colaboração de novos bispos. No
âmbito desta expansão apostólica e
da sua dimensão primordialmente
sobrenatural, São Josemaria quer
contar com a intercessão do santo
pároco.

Esta primeira hipótese parece-me a
mais importante, a mais apropriada



para explicar a decisão do fundador
do Opus Dei.

Podemos acrescentar mais duas. A
primeira tem que ver com o
desenvolvimento da Sociedade
Sacerdotal da Santa Cruz, que em
1950, um ano antes de 1951, abriu as
portas aos sacerdotes diocesanos[12].
Movido pelo amor aos seus irmãos
sacerdotes seculares, em 1948-1949,
São Josemaria pensou com pena que
teria que deixar a Obra para fundar
uma nova instituição dirigida aos
sacerdotes diocesanos. A aprovação
definitiva do Opus Dei estava em
andamento – chegaria em 16 de
junho de 1950 – e São Josemaria via
possível que a Obra continuasse sem
ele, sem que a sua continuidade
estivesse em perigo. Finalmente,
compreendeu que os sacerdotes
seculares se integravam
perfeitamente na estrutura e no
espírito da Obra: a sua mensagem de
santificação da vida secular e o seu



chamamento à contemplação na vida
cotidiana também se adaptava ao
ministério dos clérigos seculares, e
não foi necessário o sacrifício de
deixar a Obra para se dedicar a algo
novo especificamente dirigido a
sacerdotes. Portanto, a partir de
1950, o apostolado com os sacerdotes
adquiriu uma nova forma
institucional na vida de São
Josemaria, e a figura do sacerdote
secular João Maria Vianney talvez
também se tenha apresentado
perante os seus olhos com um maior
relevo (veremos mais adiante, a
propósito do projeto de peregrinação
a Ars, que São Josemaria estabelece
um certo vínculo entre a figura do
cura d’Ars e o seu desejo de ajudar os
sacerdotes diocesanos).

Uma última razão, mais acidental e
sem dúvida menos importante, para
situar em 1951-53 a decisão de
propor aos seus filhos espirituais a
intercessão do santo cura d’Ars,



podia ser a incompreensão
manifestada em 1950 pelo Arcebispo
de Valladolid, Antonio García, acerca
das relações da cúria diocesana com
o centro local do Opus Dei[13]. São
Josemaria soube atuar – e fazer os
seus filhos espirituais atuar – com a
sua habitual veneração pelos bispos
e com respeito pelo direito (conforme
as indicações concretas da
Congregação vaticana competente),
de forma que a cúria diocesana
acabou por já não encontrar
dificuldades.

Talvez por ter recebido no passado
numerosas manifestações de afeto de
D. Antonio García, o fundador do
Opus Dei – que sabia por experiência
que a novidade da Obra podia causar
algumas incompreensões – invocou
com especial intensidade o cura
d’Ars[14] para que se solucionasse o
assunto de Valladolid, que lhe era
especialmente penoso. É possível,
portanto, que este breve desacordo



com o governo diocesano recordasse
a São Josemaria a utilidade de dar
aos seus filhos espirituais todos os
meios sobrenaturais para conseguir
uma relação justa e santa com o
Ordinário do lugar.

Por que o cura d’Ars?

Até agora explicou-se que, pela sua
natureza e missão, o Opus Dei tem
vínculos com os bispos, e que precisa
colocá-los sob a proteção do céu.
Também se disse que os primeiros
anos da década de 1950, marcados
para a Obra por uma forte expansão
internacional, tornaram ainda mais
urgente o recurso a meios
sobrenaturais. Mas ainda fica outra
pergunta: por que recorrer ao cura
d’Ars, por que não escolher outro
santo?

Creio que São Josemaria indicou dois
critérios: o primeiro, válido para
todos os intercessores do Opus Dei,
que não fossem espanhóis para



sublinhar a universalidade da Obra,
e não assimilar tudo à nacionalidade
do fundador e dos seus primeiros
seguidores, e animar assim os seus
filhos espirituais de todos os países a
viver um espírito autenticamente
católico; o segundo critério, mais
específico do intercessor para as
relações com os bispos, que devia ser
um sacerdote diocesano.

Mons. Escrivá falou em várias
ocasiões sobre o primeiro ponto. Por
exemplo, numa reunião com os
estudantes do Colégio Romano da
Santa Cruz em 20 de junho de 1956,
antes de uma viagem a Ars[15]. Fez
notar então que como Espanha
contava com numerosos santos,
podia ter escolhido só intercessores
do seu próprio país, mas preferiu
não escolher nenhum, para evitar os
nacionalismos[16].

Diz também – e isto confirma o
segundo critério – que como



intercessor das relações com os
Ordinários locais, teria podido
nomear, por exemplo, o então B. João
de Ávila[17]. Penso que escolheu o
exemplo deste santo do século XVI
como alternativa ao cura d’Ars,
porque ambos são sacerdotes
seculares pertencentes a uma
diocese, e, portanto, lógicos
intercessores para as relações com os
Ordinários locais.

João de Ávila, morto em 1569 e
beatificado em 1894 por Leão XIII,
vem talvez à mente de São Josemaria
em 1956 porque tinha sido
proclamado padroeiro do clero
secular espanhol dez anos antes por
Pio XII mediante o breve Dilectus
filius de 2 de julho de 1946. Foi
canonizado por São Paulo VI em vida
de São Josemaria, em 31 de maio de
1970[18]. Descartado João de Ávila
pela sua nacionalidade, em 1951-53
havia poucos sacerdotes seculares
canonizados. Além de São João Maria



Vianney, primeiro pároco
canonizado[19] (em 1925), poucos
sacerdotes seculares se contam entre
os santos, além dos mártires e
fundadores de congregações
religiosas que, em geral, foram
elevados aos altares porque
derramaram o seu sangue por Cristo
ou porque abriram um novo
caminho de vida religiosa e não tanto
por serem sacerdotes seculares. A
única exceção que conheço é a de
São Yves de Tréguier, que morreu em
1303 e foi canonizado em 1347, mas
não figura no calendário romano, e é
possível que São Josemaria, apesar
da sua formação universitária em
Direito, não tivesse ouvido falar do
homem que em muitos países ostenta
o título de padroeiro dos juristas.

Mas seria demasiado simples e sem
dúvida inexato, reduzir a figura do
cura d’Ars aos olhos de São
Josemaria a dois critérios negativos:
por um lado, não ser espanhol; por



outro, ser um dos poucos sacerdotes
seculares canonizados; quer dizer,
não teria tido muitos concorrentes
no momento de procurar um
intercessor[20]. Proponho aqui
outras hipóteses para explicar a
escolha de São João Maria Vianney.

O cura d’Ars, exemplo das relações
com o bispo

Como veremos a seguir, São
Josemaria conhecia bastante bem a
vida do santo pároco. Vianney viveu
com grande submissão e lealdade
para com o seu prelado: a sua
intercessão nas relações com os
bispos tem, portanto, a sua lógica,
visto que viveu a sua de maneira
exemplar. Assim – para dar um
exemplo entre outros desta
obediência –, abandonou o rigorismo
dos seus primeiros anos de
ministério graças ao seu bispo, D.
Alexandre Devie (†1852), que o
introduziu na moral de Santo Afonso



Maria de Ligório, em plena difusão
no século XIX[21]. Em 1830, o bispo
de Belley escreveu uma carta
pastoral louvando a Theologia
moralis de Santo Afonso[22], e pode
considerar-se que em 1839, o santo
pároco abandonou o rigorismo que o
tinha levado inicialmente a usar a
absolvição diferida como meio
habitual para conduzir as almas à
conversão[23]. Por outro lado, tinha
um exemplar – que revia todos os
invernos – da Teologia Moral para
uso dos Sacerdotes e Confessores
(1844) do cardeal Charles Gousset,
Arcebispo de Reims († 1866), grande
difusor da moral afonsina[24]. A
influência de Ligório sobre o cura
d’Ars, recebida através do seu bispo,
permitiu-lhe absolver sem demora os
penitentes verdadeiramente
contritos, fortaleceu o seu amor pela
Eucaristia e animou-o a pregar em
tom positivo, quase sempre sobre o
amor divino[25]. A influência do seu
bispo está, portanto no centro das



manifestações da santidade de João
Maria Vianney: esse vínculo do santo
pároco com o seu Ordinário explica
talvez por que foi escolhido como
intercessor das relações com os
bispos.

O cura d’Ars e a vida de São
Josemaria antes de 1951-1953

O cura d’Ars na biografia de São
Josemaria

Vejamos algumas circunstâncias da
vida do fundador do Opus Dei que
facilitaram a sua simpatia pelo cura
d’Ars.

O Papa Pio XI canonizou São João
Maria Vianney em 31 de maio de
1925, poucas semanas depois da
ordenação sacerdotal de São
Josemaria, em 28 de março. Nesses
anos, as canonizações eram menos
frequentes do que agora: é fácil
supor que São Josemaria estivesse a
par deste ato pontifício. Sabemos que



em Madri, a partir de 1927, o
fundador da Obra distribuiu muitas
revistas de informação religiosa:
conhecia-as, sem dúvida as lia de
antemão, e com certeza que faziam
eco da canonização[26].

Também é muito provável a sua
proximidade com um dos escassos
sacerdotes seculares canonizados até
ao momento, que morreu menos de
70 anos antes. A canonização em
1925 do cura Vianney foi
excepcional, pelo menos de dois
pontos de vista: era um sacerdote
secular, e além disso era quase
contemporâneo. Falamos antes do
baixo número de sacerdotes
seculares canonizados; a seguinte
tabela ilustra a escassez das
canonizações até o Vaticano II, e o
fato de que excepcionalmente
involucrassem homens e mulheres
falecidos recentemente[27].



Papas Canonizações

Santos
do
Século
XIX

Santos
do
Século
XX

Pio VII
(1800-1823)

5

Gregório
XVI
(1831-1846)

5

B. Pio IX
(846-1878)

52

Leão XIII
(1878-1903)

18

São Pio X
(1903-1914)

4 1



Bento XV
(1914-1922)

3 1

Pio XI
(1922-1939)

34 11

Venerável
Pio XII
(1939-1958)

33 20 4

São João
XXIII
(1958-1963)

10 5 1

São Paulo
VI
(1963-1978)

84 34 1

São João
Paulo II
(1978-2005)

482

300 125



(entre os
quais, 402
mártires)

Bento XVI
(2005-2013)

43 19 15

A canonização ocorreu apenas treze
dias depois do regresso de São
Josemaria da aldeia aragonesa de
Perdiguera, onde exerceu as suas
primeiras semanas de ministério, e
de onde partiu em 18 de maio de
1925. É fácil encontrar um
paralelismo entre as pequenas
paróquias rurais de Ars e Perdiguera.
Sobre estas situações pastoral e
humanamente análogas, um bom
conhecedor da espiritualidade de
fins do século XIX e princípios do XX
escreveu: “João Maria Vianney tinha-
se convertido para o clero católico
num símbolo, numa esperança e
numa bandeira. Havia muitos



sacerdotes muito humildes como o
cura d’Ars em aldeias que pareciam
ser uma terra árida e estéril, pobres
como ele, com poucos meios
econômicos, mas dispostos a rezar e
trabalhar sinceramente
esperançados no ressurgir da prática
e do fervor religioso, graças à ajuda
de Deus, por meio da Eucaristia e da
devoção a Maria Santíssima”[28].

Convém destacar de passagem que a
escolha de um santo francês é ainda
mais notável se recordarmos o clima
de galofobia que rodeou o pequeno
Josemaria, sobretudo no colégio,
como consequência das más ações
cometidas pelas tropas napoleônicas
em Espanha durante a guerra de
independência[29]. À medida que
amadurecia humana e cristãmente,
Josemaria não só aprendeu a rejeitar
estes ressentimentos com um espírito
verdadeiramente católico, mas
também se sentiu em dívida com
França como se tivesse que amá-la



para apagar o clima de antipatia que
tinha sofrido em criança[30]

A presença do cura d’Ars na vida
de São Josemaria

O primeiro fato a anotar seria a
presença de livros de e sobre São
João Maria Vianney na biblioteca de
trabalho que monsenhor Escrivá
organizou em Roma depois de 1950
para si e para os seus sucessores[31].
Há dois volumes de sermões do cura
d’Ars traduzidos em espanhol[32], e
três livros clássicos sobre a
espiritualidade e a vida do santo
cura: os de Alfred Monnin, Hippolyte
Convert e Francis Trochu[33].

Para provar que Josemaria leu estes
livros e/ou outros de e sobre João
Maria Vianney, vale a pena notar que
o cita na sua pregação. Coloca-o
como exemplo de fé durante um
retiro sacerdotal pregado em Vitória
em agosto de 1938[34]. Durante outro
retiro, em Valência, em novembro de



1940, utiliza dois episódios da vida
do cura d’Ars: o primeiro, que se
retoma no Catecismo da Igreja
Católica, n. 2715: “’Eu olho para Ele e
Ele olha para mim’, dizia ao seu
santo cura um camponês de Ars que
orava diante do Sacrário (cfr. F.
Trochu, Le curé d’Ars Saint Jean
Marie Vianney, pp. 223-224)”. Não é
este o livro de Trochu que está na
biblioteca de São Josemaria, mas a
famosa biografia, um clássico para os
sacerdotes seculares que, por
exemplo, influiu na vocação
sacerdotal de São João Paulo II[35] e
que podemos pensar que São
Josemaria terá lido. O segundo
episódio contado durante esse retiro
em 1940 foi também recolhido mais
tarde num documento eclesial, desta
vez a encíclica Sacerdotii Nostri
Primordia de São João XXIII. É a
resposta do santo pároco a um
companheiro sacerdote que se
queixava da falta de eficácia do seu
ministério: “Rezastes, chorastes,



gemestes, suspirastes. Mas
porventura jejuastes, fizestes vigílias,
dormistes sobre o chão duro, fizestes
penitências corporais? Enquanto não
o fizerdes, não julgueis que fizestes
tudo!”[36]. Quis citar estes
documentos magisteriais e fazer
referência aos santos João XXIII e
João Paulo II para ilustrar que há
ensinamentos da vida de João Maria
Vianney que marcaram várias
gerações de sacerdotes (Angelo
Roncalli nasceu em 1881, Josemaria
Escrivá em 1902 e Karol Wojtyła em
1920).

O cura d’Ars intercessor, mas não
modelo da vocação específica do
Opus Dei

São Josemaria lê e cita São João
Maria Vianney, a sua vida e os seus
ensinamentos inspiram-no, mas não
o considera um modelo a imitar para
viver a vocação ao Opus Dei.
Aparentemente, terá sido por causa



do cura d’Ars que Mons. Escrivá
mudou o título dos intercessores da
Obra, que num princípio se tinham
chamado padroeiros menores. Com a
mudança de título quis-se sublinhar
que os fiéis do Opus Dei recorrem à
intercessão destes santos, mas não
estão obrigados a imitá-los.

Esta mudança de terminologia
parece estar relacionada com um
episódio do verão de 1961; durante
uma reunião com o fundador do
Opus Dei no Colegio Mayor La Estila
(Santiago de Compostela)[37], um dos
presentes perguntou a São Josemaria
se os sacerdotes da Obra deviam
imitar os então chamados padroeiros
menores, acrescentando que lhe era
difícil pensar que os sacerdotes da
Obra deviam tomar como modelo o
cura d’Ars. A pergunta não especifica
os aspectos a que se refere o que a
faz, mas se poderia pensar em
particular na forma concreta de
viver a pobreza, que João Maria



Vianney viveu heroicamente com
uma batina muitas vezes suja e
sapatos sem limpar[38], enquanto
que São Josemaria procurava usar
uma batina sempre limpa, que
utilizava até gastar, e sapatos – tinha
dois pares – que ele próprio limpava
durante anos[39]. A sua atitude
reflete o que pregava sobre as
formas seculares de viver a pobreza,
que implicam certa elegância vivida
de acordo com as circunstâncias
sociais de cada um. Outra
testemunha recorda que São
Josemaria disse que o cura d’Ars não
era modelo para os fiéis do Opus Dei
no seu modo de se mortificar, ao
comer muito pouco ou comer
alimentos em mau estado[40]. O caso
é que em 1961 o fundador do Opus
Dei respondeu à pergunta dizendo
que os padroeiros menores eram só
intercessores, e que os membros da
Obra devem viver o espírito que lhes
corresponde e só imitar Jesus, Maria
e José. O fundador não julgava



negativamente a vida dos
intercessores em geral, e a do santo
cura em particular, mas
simplesmente quis indicar que não
era um modelo para viver segundo o
espírito do Opus Dei. Uns meses
depois, em 13 de abril de 1962,
enviou uma nota do governo que
afirmava que os intercessores não
eram um modelo para viver a
vocação específica do Opus Dei[41].

São Josemaria e o cura d’Ars
depois de 1951-1953

Uma vez que o nomeou intercessor
para as relações com os Ordinários
locais, São Josemaria rezou ao cura
d’Ars porque era o primeiro a viver o
espírito que transmitiu aos seus
filhos, e continua a mencioná-lo nos
seus ensinamentos. Em 15 de
dezembro de 1954, por exemplo,
falando da necessidade de pedir a
Deus muitos sacerdotes doutos e
santos para o Opus Dei, acrescentou:



“Porque se não forem doutos não
podem ser santos. E vocês dirão: –
Padre, e o cura d’Ars? O cura d’Ars
acabou sendo douto e santo, porque
o Senhor lhe dava as suas
iluminações e porque tinha posto
todo o esforço humano – os meios
humanos – para ser douto”[42]. Uma
vez mais, São Josemaria mostra o seu
bom conhecimento da vida do cura
d’Ars, que, apesar das dificuldades
dos seus estudos eclesiásticos, pôde
adquirir um bom nível de formação
intelectual. Como já se disse, todos os
invernos estudava a Théologie
morale à l’usage des curés et des
confesseurs (1844) do cardeal
Charles Gousset, arcebispo de Reims,
conforme o relatado pelo seu vigário
Raymond[43]. Lia um livro de
teologia ou espiritualidade todos os
dias, na cama, mesmo que tivesse
confessado durante muitas horas. A
sua biblioteca constava de 426
volumes[44], escritos dos Padres, de
autores espirituais como frei Luís de



Granada. Releu frequentemente o
livro fundamental da sua formação
inicial, as Instructions sur le rituel,
concernant la théorie et la pratique
des sacrements et de la morale, do
bispo de Toulon, Louis Albert Joly de
Choin (1778); mas os seus livros
preferidos foram os dois volumes da
Vie des saints de François Giry[45].

Em 8 de novembro de 1968, catorze
anos depois do primeiro exemplo
que escolhemos, no contexto da crise
pós-conciliar, São Josemaria exortava
os seus ouvintes a estudar a doutrina
e comentava: “Ao santo cura d’Ars,
para o ordenar, o seu bispo só lhe
exigiu que soubesse o Pai Nosso e o
Credo. Agora, se a alguns lhes
perguntam pelo Credo e pelo Pai
Nosso, tropeçam”[46]. Neste caso os
dados biográficos não parecem
exatos: Joseph Courbon, vigário geral
do cardeal Fesch, arcebispo de Lyon
no exílio em Roma, teria perguntado
pelo cura d’Ars, cujos resultados nos



exames não foram brilhantes: “É
piedoso? Tem devoção à Santíssima
Virgem?”, e como lhe responderam:
“Sim, é um modelo de piedade”,
decidiu ordená-lo[47].

Também há outros pormenores
concretos da devoção a São João
Maria Vianney que não se
manifestaram na vida de Mons.
Escrivá até depois de 1951-1953.

A primeira destas manifestações
seria sem dúvida as visitas a Ars. São
Josemaria foi lá rezar nove vezes, de
1953 a 1960: todas estas visitas
aconteceram depois da sua
nomeação como intercessor – e pode-
se deduzir que São Josemaria lhe
rezasse como tal, para acompanhar a
expansão do trabalho apostólico dos
seus filhos espirituais em novas
dioceses –, e também depois de o
fundador do Opus Dei ver que a
Sociedade Sacerdotal da Santa Cruz
podia abrir-se aos sacerdotes



diocesanos, pelo que é de supor que
também rezasse a João Maria
Vianney enquanto santo sacerdote
secular, algo que se ilustra com uma
segunda manifestação de piedade: o
projeto não levado a cabo de realizar
uma peregrinação da Sociedade
Sacerdotal a Ars. Segundo D. Javier
Echevarría, prelado do Opus Dei e
testemunha presencial de várias
destas peregrinações a Ars, foram
estas duas intenções de oração que
animaram São Josemaria durante as
suas visitas a Ars: “Presenciei o
carinho que o nosso Padre lhe
manifestou quando, certa vez, foi
venerá-lo em Ars para encomendar-
lhe a santidade dos sacerdotes e as
relações do Opus Dei com os Bispos
diocesanos”[48].

Visitas a Ars

Sobre estas visitas encontrou-se
pouca documentação[49]. A primeira
teve lugar em 25 de outubro de 1953,



quando São Josemaria e os seus
acompanhantes chegaram de Paris e
Fontainebleau e depois partiram
para Chambéry e Itália[50].

A segunda visita foi em 20 de
novembro de 1955. Desta vez vieram
de Itália passando por Milão. Este dia
20 de novembro era domingo, e a
igreja de Ars estava cheia quando
entraram para rezar[51]. A seguir
deixaram a aldeia para ir a Mâcon e
depois a Fontainebleau[52].

A terceira visita foi em 27 de junho
de 1956. São Josemaria celebrou a
Santa Missa pela primeira vez em
Ars, partiu para Versalhes e Paris, e
depois para a Bélgica[53].

Em 1957 realizou três visitas a
Ars[54]: a primeira foi em 21 de maio
(seguiram[55] o itinerário Bolonha -
Bardonecchia - Modane - Ars e
partiram para Avinhão, depois
Lourdes, Paris e de regresso a
Itália[56]). Em Lourdes e em Ars, São



Josemaria rezou pela sua irmã
Carmen, diagnosticada com câncer
pouco antes, em 4 de março, e que
morreu em 20 de junho[57]; a
segunda de 1957, nos dias 13 e 14 de
setembro (vinham de Lyon para
passar a que provavelmente foi a
primeira noite de São Josemaria em
Ars e prosseguem para Itália:
Modane - Bardonecchia -
Montecatini[58]); a terceira de 1957,
em 24 de novembro (vinham de
Itália[59] e tinham passado
previamente por Lourdes e
Marselha, e depois continuaram a
viagem a Versalhes e Paris, para
finalmente regressar a Roma[60]).

A sua sétima visita foi nos dias 1 e 2
de fevereiro de 1958; depois de
celebrar a Missa[61] voltam
diretamente para Roma[62]. A oitava
peregrinação foi em 13 de maio de
1959: vêm de Itália, passam por
Mônaco e depois vão para o sul de
França e Espanha[63].



São Josemaria fez a sua nona e
última peregrinação de 31 de
outubro a 1 de novembro de 1960:
chegou de Paris e Lyon, e
anteriormente de Espanha, e depois
de Ars passou de novo por Lyon
antes de ir para Roma via Milão[64].

Ainda lhe restavam quinze anos de
vida – como se sabe, São Josemaria
faleceu em 1975 –, esta nona visita
tem lugar durante a sua décima
sétima passagem por França, país a
que voltará em dezoito ocasiões[65],
mas parece que já não irá a Ars; por
quê? À falta de provas documentais,
eu poria três hipóteses. Por um lado,
o trabalho apostólico da Obra
desenvolvia-se em França
especialmente em Paris, e as viagens
do fundador eram, em primeiro
lugar, para ver os seus filhos
espirituais, para os animar e para
rezar com eles e por eles; por outro
lado, a crise da Igreja, que fez sofrer
tanto a São Josemaria nos últimos



anos da sua vida[66], leva-o a
recorrer mais intensamente a Nossa
Senhora, e a multiplicar as visitas aos
santuários de Nossa Senhora durante
as suas viagens: Maria tem
prioridade sobre os outros santos, a
hiperdulia sobre adulia; finalmente,
embora seja um motivo mais
prosaico, algumas viagens não se
fazem de carro mas de avião[67] e a
passagem pela pequena aldeia de Ars
torna-se mais difícil.

O projeto de peregrinação

Outra manifestação da devoção de
São Josemaria a São João Maria
Vianney é o seu projeto – não
efetuado – de realizar uma
peregrinação a Ars com os
sacerdotes da Sociedade Sacerdotal
da Santa Cruz. Tinha-o planjeado
para 1956 e, na nota de governo que
anunciava o projeto, pedia aos
diretores da Obra e aos sacerdotes da
Sociedade Sacerdotal que dessem a



sua opinião sobre o assunto. Quando
redigiu a nota, ainda não tinha
especificado o programa da
peregrinação: só anunciou que se ia
procurar uma alta figura eclesiástica
para presidir a atividade, e que
incluirá um recolhimento que ele
próprio pregaria. Como esperava
muitos frutos espirituais dessa
reunião, pedia aos seus filhos
orações para os conseguir: “1.
Comunico-vos que tenho o propósito
de organizar, dentro do ano de 1956,
uma peregrinação a Ars. Convém
que assistam, com os sacerdotes
numerários que se designarem, o
maior número possível de sacerdotes
adscritos[68], supernumerários,
cooperadores e assistentes
eclesiásticos das diferentes regiões.
2. Rezem pelo assunto, para que, no
momento certo, tenhamos muitos
frutos espirituais desta visita ao
santo cura d’Ars, nosso padroeiro. 3.
Oportunamente será indicado, com
antecedência suficiente, quando se



vai fazer a peregrinação, os dias que
se vão empregar, as celebrações –
entre as quais, um dia de
recolhimento –, o preço, etc. 4.
Procurar-se-á que presida uma alta
personalidade eclesiástica; e o
Diretor espiritual será o vosso Padre.
5. Também serão estudadas com
carinho as coisas materiais, para
conseguir que a viagem e a estadia
na paróquia de São João Maria
Vianney sejam mais um Convívio,
dos nossos! 6. Vão contando estas
coisas, sem lhes dar caráter oficial,
para que esses filhos da S.S.S.+
[Sociedade Sacerdotal da Santa Cruz]
deem o seu parecer e, sobretudo,
indiquem o momento mais oportuno.
7. Não deixem de me dizer o que
forem pensando sobre este
assunto”[69].

Em novembro de 1955, de passagem
por Paris, falava do projeto aos seus
filhos, explicando-lhes que contaria
com eles para certos pormenores da



organização[70]. Alguns meses mais
tarde, em março de 1956, uma nova
nota anunciava o adiamento da
peregrinação para 1957, um atraso
devido à preparação do II Congresso
Geral do Opus Dei, que se realizaria
em Einsiedeln (Suíça) de 22 a 25 de
agosto de 1956[71]. São Josemaria
termina escrevendo: “Continuem a
rezar pelo assunto, pois não
tardaremos muito a realizar este
projeto”[72].

A partir desse momento, os arquivos
mantêm silêncio: não há rasto das
reações ao projeto inicial formulado
em 1955, nem outras opiniões
posteriores que expliquem o
abandono de uma ideia que afinal
nunca se realizou, nem em 1957 nem
mais tarde. Sabe-se apenas que
abandonou a ideia porque
considerou que a organização de
atividades coletivas deste gênero não
pertencia ao espírito do Opus
Dei[73]. Pode-se pensar, sem dúvida,



que nesta decisão pesou o que São
Josemaria chamava humildade
coletiva, que entendia que os seus
filhos deviam viver com ele, para
evitar o fanatismo de grupo, a falsa
glória dos números, das multidões e
das estatísticas; animava com
frequência os seus filhos espirituais a
viver unicamente para a glória de
Deus, a amar o trabalho silencioso e
eficaz sem procurar aplausos, a
esconder-se e a desaparecer[74].
Talvez São Josemaria tenha pensado
que esta peregrinação podia
fomentar um espírito de corpo fora
de lugar; talvez também temesse que
a sua humildade sofresse com um ato
coletivo em que necessariamente a
sua pessoa teria sido ponto de
referência como fundador da
Sociedade Sacerdotal.

O santo cura d’Ars em Villa Tevere

A devoção aos santos tem outra
manifestação habitual na história da



espiritualidade que se encontra na
relação de São Josemaria com São
João Maria: os cristãos constroem
lugares de culto para honrar a Deus
ao mesmo tempo que recordam os
seus santos e veneram as suas
representações. É o que fez o
fundador do Opus Dei em Villa
Tevere, onde viveu em Roma e donde
dirigiu a Obra em todo o mundo.

Dum ponto de vista arquitetônico,
essa tradição cristã de exprimir a
devoção através da arte sacra
aprecia-se no oratório dedicado ao
cura d’Ars em Villa Tevere. A sua
construção decidiu-se depois de
março de 1952, e, portanto, durante o
período 1951-1953, o período da
nomeação como intercessor, como
vimos antes[75]. A realização do
projeto acontece cinco anos mais
tarde, quando os arquitetos já estão
trabalhando na zona de Villa Tevere
em que ficará situado esse oratório.
As primeiras indicações recebidas de



São Josemaria foram bastante
genéricas: que o estilo devia ser
“relativamente moderno” e que o
retábulo, que seria presidido por
uma imagem do santo pároco,
comemoraria de alguma maneira a
história da Sociedade Sacerdotal[76].
Os arquitetos começaram a trabalhar
em março de 1958[77] e em breve se
preocuparam com o limitado espaço
que o evoluir das obras deixava à sua
disposição. São Josemaria animou-os
paternalmente, aprovou as suas
propostas e consolou-os pelo
pequeno tamanho do oratório,
fazendo-os considerar que mais
tarde tinham que realizar
construções mais ambiciosas: “já
chegará o momento de fazer
catedrais”, disse-lhes[78].

Um pormenor mostra novamente o
conhecimento de São Josemaria
sobre a vida e a personalidade de São
João Maria. Quando o oratório era
apenas um projeto, o fundador do



Opus Dei aludiu à possibilidade de
colocar sob o futuro altar do santo
pároco as relíquias do corpo inteiro
dum mártir, e mencionou a este
respeito a devoção do cura d’Ars às
relíquias[79]. No fim, o altar não
incluiu o corpo inteiro de nenhum
santo, mas é interessante notar que
São Josemaria sabe que São João
Maria gostava de rezar aos santos
diante das suas relíquias[80].

O oratório definitivo não inclui o
retábulo que devia ilustrar a história
da Sociedade Sacerdotal, sem dúvida
por ser menor do que o previsto
inicialmente pelos arquitetos. O
elemento essencial da sua decoração,
que o vincula ao cura d’Ars, é uma
grande estátua do santo colocada
num pedestal por trás do altar, e que
tem a mesma altura que São
Josemaria[81]. Em maio de 1957, o
diário das obras menciona que será
de tamanho natural, e se baseará
numas fotografias trazidas por São



Josemaria, que passou por Ars em 21
de maio durante a sua quarta visita
ao santuário. Essas fotografias, que
não encontrei nos arquivos da
Prelazia, eram talvez a estátua de
Émilien Cabuchet ou do relicário do
santo. O diário das obras especifica
também que São Josemaria entregou
aos arquitetos uma imagem do santo
pároco[82]. Trata-se possivelmente
de uma imagem de madeira, feita em
França em 1953 para São
Josemaria[83]: recebeu-a em julho do
mesmo ano, gostava muito dela e
colocou-a durante uns tempos na sua
mesa de trabalho, conforme disse aos
seus filhos de França[84].

Em 12 de junho de 1957, entregaram-
se as fotografias ao escultor Pasquale
Sciancalepore, que apresentou
rapidamente um esboço, quatro dias
mais tarde[85]. A encomenda
formalizou-se em julho, e o artista,
despois de escolher um bloco de
mármore em Querceta (Toscana)[86],



começou a escultura. São Josemaria
visitou o seu estúdio pelo menos
duas vezes durante a realização da
obra, e em cada uma delas exprimiu
a sua satisfação com o resultado[87].
A escultura ficou acabada em maio
de 1958[88], o pedestal que a
sustenta foi montado no oratório em
agosto[89], e tudo deve ter sido
acabado entre agosto de 1958 e maio
de 1959, período sobre o qual não há
notas no diário das obras.

Além deste oratório dedicado ao cura
d’Ars e a imagem de madeira do
oratório-biblioteca mencionada
anteriormente, São João Maria
Vianney também está presente em
Villa Tevere com os outros
intercessores: há relíquias suas no
altar da Santíssima Trindade, onde
São Josemaria costumava celebrar a
Santa Missa[90]; no retábulo do
oratório dedicado aos
intercessores[91]; e uma pequena
imagem de prata que adorna o



sacrário do oratório do Conselho
Geral da Prelazia, que chegou a Villa
Tevere em setembro de 1956[92].
Também tem de se mencionar, fora
de Villa Tevere, a estátua do santo
pároco colocada – com as dos outros
intercessores – no retábulo do
santuário de Torreciudad, cuja
elaboração São Josemaria seguiu
muito de perto[93].

Como escreveu São John Henry
Newman, “a Igreja Católica jamais
perde o que uma vez possuiu. (…) Em
vez de passar de uma fase da vida
para outra, leva consigo a juventude
e a maturidade até à velhice. (…)
Domingos não faz sombra a
Bento”[94], e podia acrescentar-se
que São Josemaria não faz sombra a
São João Maria Vianney. Graças à
bela verdade da comunhão dos
santos[95], forjam-se amizades entre
os cristãos através dos séculos, e a
devoção do fundador do Opus Dei
pelo cura d’Ars é um bom exemplo



duma dessas pontes de afeto e de
confiança construídos para além da
morte: isto é o que este artigo tratou
de ilustrar. Vemos que “os santos dão
a mão uns aos outros e nos dão a
mão a nós”[96] para nos animar
também a ir até Deus.

[1] O artigo centra-se, portanto, na
relação entre os dois santos no que
diz respeito à nomeação do cura
d’Ars como intercessor. Não se tenta
aqui comparar sistematicamente a
espiritualidade dos dois Santos: seria
interessante situar Josemaria em
relação a João Maria, e analisar o
primeiro na história da
espiritualidade sacerdotal do seu
tempo, destacando os aspectos mais
tradicionais e as possíveis
originalidades, especialmente a
secularidade da espiritualidade



sacerdotal; mas isto seria objeto de
outras investigações.

[2] cfr. a seguinte nota n. 54 e os
parágrafos sobre as visitas a Ars (a
primeira teve lugar em 25 de
outubro de 1953) para explicar a
escolha do ano 1953 como o annus ad
quem da nomeação.

[3] Nota sobre relação com bispos,
Roma, 9 de agosto de 1951: AGP, A.3,
179-4-11. Não se recolhe nada sobre
esta nota no diário do Colégio
Romano à volta de 9 de agosto: AGP,
M.2.2., 427-8, nem nas quatro cartas
do epistolário enviado de Roma
nesse dia.

[4] AGP, A.3.4, 262-2, carta 500902-01.
Esta data dada por São Josemaria é
sem dúvida mais fiável do que a vaga
recordação do redator do diário do
Colégio Romano, que escreveu na
sexta-feira 27 de fevereiro de 1953,
depois de uma reunião com o
fundador, precisando que lhe



falhava a memória: “A meio da
tertúlia o Padre vem ter conosco. Diz-
nos que em 1934 ou 1935 – não
recordo exatamente – pôs sob o
patrocínio do Santo cura d’Ars as
relações da Obra com os bispos. E há
poucos dias, encomendou a São Pio X
as relações com a Santa Sé”: AGP, M.
2.2., 427-16. Parece que foi
precisamente em 1953 que ganhou
forma a ideia de um grupo de santos
a que o Opus Dei confiaria diferentes
intenções institucionais.

[5] “Josemaria foi fazendo um
itinerário em que incluiu também
outras finalidades, como a de visitar
todos os bispos para lhes ir dando a
conhecer a Obra”. Andrés Vázquez
De Prada, O Fundador do Opus Dei,
vol. II, Madri, Rialp, 1997-2003.

[6] cfr. Vázquez De Prada, El
Fundador, vol. II, pp. 253 y ss.

[7] cfr. Constantino Ánchel, La
predicación de san Josemaría.



Fuentes documentales para el
período 1938-1946, SetD 7 (2013), pp.
125-198, especialmente 135-139.

[8] Para esta breve explicação, utilizo
aqui algumas expressões da página
web da Prelazia em francês
www.opusdei.fr, na sua seção O que
é o Opus Dei? (consultado em 9 de
janeiro de 2014).

[9] cfr. especialmente o Codex Iuris
Particularis Operis Dei, Tit. IV, cap. V,
em Amadeo de Fuenmayor - José Luis
Illanes - Valentín Gómez-Iglesias, El
itinerario jurídico del Opus Dei.
Historia y defensa de un carisma,
Pamplona, Eunsa, 19904, pp. 654-656.

[10] Pelas suas amizades com os
bispos de Espanha, onde nasceu o
Opus Dei e onde se expandiu em
primeiro lugar, temos de mencionar
Leopoldo Eijo y Garay, José López
Ortiz, Santos Moro Briz, Pedro
Cantero Cuadrado, Carmelo Ballester
Nieto, José María Bueno Monreal,



José María García Lahiguera e Juan
Hervás Benet, entre outros. Cfr. os
índices de nomes citados nos três
volumes de Vázquez De Prada, El
Fundador del Opus Dei; ou os
testemunhos recolhidos em Benito
Badrinas (ed.) Beato Josemaría
Escrivá de Balaguer: un hombre de
Dios. Testimonios sobre el fundador
del Opus Dei, Madri, Palabra, 1994.
Para o período posterior e
especialmente durante o Concílio
Vaticano II, cfr. por exemplo Carlo
PIOPPI, Alcuni incontri di san
Josemaría Escrivá con personalità
ecclesiastiche durante gli anni del
Concilio Vaticano II, SetD 5 (2011),
pp. 165-228. A relação do Cardeal
patriarca de Lisboa, Manuel
Gonçalves Cerejeira, com o Opus Dei
serve para ilustrar o respeito e afeto
de São Josemaria nuns momentos
complicados pelos mal-entendidos:
cfr. Vázquez De Prada, O Fundador,
vol. III. Cfr. também Hugo de
Azevedo, Primeiras viagens de São



Josemaria a Portugal (1945), SetD 1
(2007), pp. 15-39.

[11] cfr. Federico M. Requena - Javier
Sesé (eds.), Fuentes para la historia
del Opus Dei, Barcelona, Ariel, 2002,
pp. 85-93; 109.

[12] cfr. Vázquez De Prada, El
Fundador, vol. III, pp. 170-176;
Fuenmayor - Illanes - Gómez-Iglesias,
El itinerario, pp. 288-291.

[13] cfr. especialmente as cartas AGP,
A.3.4, 262-2, cartas 500902-01,
500903-01 e 500914-03 do epistolário
de São Josemaria.

[14] AGP, A.3.4, 262-2, carta
500902-01.

[15] AGP, M.2.2, D 428-6.

[16] Testemunho de Mons. Agustín
Romero, atual vigário judicial da
arquidiocese de Paris, que relata
uma visita de São Josemaria a Paris



em 20 de maio de 1959, quer dizer,
como se verá a seguir, uma semana
depois de visitar Ars: “Como um
exemplo da universalidade do
espírito que lhe tinha dado, falou-nos
dos santos intercessores: são Thomas
More, um inglês maravilhoso; o
Santo cura d’Ars, um francês; São Pio
X, um italiano”: AGP, A.2, 83-1-2, H, p.
4.

[17] “Reparem que em Espanha
temos montes de santos e não
procurei nenhum espanhol. Pede-nos
que não sejamos nacionalistas. [...]
Contava como podia ter escolhido
como padroeiro das nossas relações
com os ordinários o B. João de Ávila e
no entanto escolheu o cura d’Ars”:
AGP, M.2.2, 428-6, em 20 de junho de
1956; AGP, A.5, 206-3-8: “Fazia-nos
ver como tinha escolhido
intercessores de diferentes nações,
para que não fossemos nacionalistas,
podendo ter escolhido santos
espanhóis em abundância”:



Testemunho de Hugo de Azevedo,
Porto, 6 de setembro de 1975.

[18] E proclamado doutor da Igreja
por Bento XVI em 7 de outubro de
2012.

[19] cfr. Marc Venard (ed.), Histoire
du christianisme, t. VIII: Le temps
des confessions, Paris, Desclée, 1992,
p. 1026. São Pedro Fourier (†1640),
pároco de Mattaincourt em Lorena,
tinha sido canonizado em 1897, mas
como fundador das cônegas
regrantes da Congregação de Nossa
Senhora.

[20] O deão do pároco rural de
Bernanos observa: “O cura d’Ars não
é uma exceção? Não é insignificante
a proporção, comparada com esta
venerável multidão de clérigos
zelosos, que consagram as suas
forças às cargas esmagadoras do
ministério? E quem ousaria
pretender, no entanto, que a prática
das virtudes heroicas seja privilégio



dos monges ou, se insistes muito, até
dos simples leigos?”: Georges
Bernanos, Journal d'un curé de
campagne, en Albert Béguin (ed.),
Œuvres romanesques, Paris,
(Bibliothèque de la Pléiade, 155)
Gallimard, 1966, p. 1083.

[21] cfr. Gilbert Humbert, Jalons
chronologiques pour une histoire de
la pénétration en pays francophones
de la pensée et des œuvres
d'Alphonse de Liguori, en Jean
DELUMEAU (ed.), Alphonse de
Liguori: pasteur et docteur, París,
Beauchesne, 1987, pp. 369-401; La
recezione del pensiero alfonsiano
nella Chiesa: atti del congresso in
occasione del terzo centenario della
nascita di São Alfonso De Liguori,
Roma 5-7 marzo 1997, (Bibliotheca
historica Congregationis SSmi.
Redemptoris, 18) Collegium São
Alfonsi de Urbe, 1998.



[22] cfr. Gérard Cholvy - Yves-Marie
Hilaire, Histoire religieuse de la
France contemporaine (1800-1880), I,
Toulouse, Privat, 1985, p. 156.

[23] cfr. Gérard Cholvy, Être chrétien
en France au XIXe siècle (1790-1914),
París, Seuil, 1997, p. 113.

[24] cfr. Henri Convert, Le saint curé
d’Ars et le sacrement de pénitence, 1ª
partie, c. VII, Lyon, Emmanuel Vitte,
1923.

[25] cfr. Bernard Nodet, Jean-Marie
Vianney, Curé d’Ars. Sa pensée, son
cœur, Le Puy, Xavier Mappus, 1960,
p. 20.

[26] Em 1930 escreveu: “Desde há
muito tempo, além de levar revistas
religiosas (El Mensajero, el Iris de
Paz, revistas de missões e outras de
diferentes congregações) aos
doentes, distribuí-as, tranquila e
descaradamente, pelas ruas: nos
bairros pobres, houve uma



temporada em que não podia passar
por algumas ruas sem que me
pedissem revistas”: São Josemaria,
Apuntes íntimos, n. 86, 25 de Agosto
de 1930, em Vázquez De Prada, O
Fundador, vol. I. Também podemos
pensar numa revista mais científica
como La Vida Sobrenatural. Cfr.
Federico M. Requena, El “Amor
Misericordioso” en La Vida
Sobrenatural, “Vida Sobrenatural”
591 (1997), pp. 166-182; ID, San
Josemaría Escrivá de Balaguer y la
devoción al Amor Misericordioso
(1927-1935), SetD 3 (2009), pp.
139-174.

[27] cfr. Benoît Pellistrandi, De la
“acción de los católicos” a la santidad
laical. El historiador frente a la
santidad contemporánea, em Josep-
Ignasi Saranyana et alii (eds.), El
camino histórico de la santidad
cristiana: de los inicios de la época
contemporánea hasta el Concilio
Vaticano II, XXIV Simpósio



Internacional de Teología da
Universidad de Navarra, Pamplona,
Serviço de Publicações da
Universidade de Navarra, 2004, pp.
19-42.

[28] Pietro Stella s.d.b., Don Bosco
nella storia della religiosità cattolica,
II, Roma, LAS, 1981, p. 307. Neste
contexto, Pio XI nomeou o cura d’Ars
patrono dos párocos de todo o
mundo na Carta Apostólica Anno
iubilari (23 de abril de 1929): AAS 21
(1929), pp. 312-313.

[29] cfr. Vázquez De Prada, O
Fundador, vol. III.

[30] “Acrescentou que gostava muito
de França. Por espírito de justiça, por
reparação. Ensinaram-me a odiá-la
tanto quando era pequeno!”: AGP, M.
2.2, 428-6, 20 de junho de 1956. Um
francês do Opus Dei, François
Gondrand, recorda que no seu
primeiro encontro com São
Josemaria, em maio de 1960, lhe



disse que “tinha tido que fazer um
esforço para gostar de França,
quando reparou que os bons
religiosos que tinham sido seus
professores na escola primária,
tinham tentado inculcar-lhe ódio aos
franceses, porque em Aragão se
conservava uma recordação muito
viva das campanhas napoleônicas. O
Padre encarregou-nos de dizer aos
outros franceses que viriam depois,
que ele gostava muito mais de
França, precisamente porque tinha
tido que fazer este esforço na sua
juventude, para compensar o ódio
aos franceses que tinham tentado
inculcar-lhe nos seus primeiros anos.
Acrescentou que era uma coisa
terrível introduzir o ódio no coração
das crianças e que, apesar de tudo,
apesar do que tinha feito em
Espanha, Napoleão não era o
monstro que lhe tinham descrito”:
AGP, A.2, 83-1-2, K, p. 2.



[31] cfr. Jesús Gil Sáenz, La biblioteca
de trabajo de san Josemaría Escrivá
de Balaguer en Roma, EDUSC, Roma,
2015. Alguns dos livros chegaram de
Madri depois de 1950, São Josemaria
ocupou a sala que conduz às estantes
desta biblioteca de trabalho em 9 de
janeiro de 1953.

[32] San Juan Bautista María
Vianney, Sermones de Juan Bta. M.ª
Vianney, cura de Ars, Barcelona,
Eugenio Subirana, 1927, vol. 1-2.

[33] Alfred Monnin, Esprit du Curé
d'Ars: Saint J.-B. M. Vianney dans ses
catéchismes, ses homélies et sa
conversation, París, P. Téqui, 193534.
Livro sem cortar; ID., Spirito del
Curato d'Ars, Roma, Ares, 1956 (dois
exemplares); Francis Trochu, L'âme
du Curé d'Ars, Lyon-Paris, Emmanuel
Vitte, 1928. Livro sem cortar;
Hippolyte Convert, Le Saint Curé
d'Ars et la Famille, Lyon-París,
Emmanuel Vitte, 1922. Livro sem



cortar; ID. Méditations sacerdotales:
Le Saint Curé d’Ars modèle du prêtre
retraitant, Lyon-Paris, Emmanuel
Vitte [1935]. Como observa Gil Sáenz:
“Os tomos fechados, quer dizer, os
que conservam as bordas sem cortar:
não permitem afirmar que o
fundador do Opus Dei nunca tivesse
lido esses livros, mas que nunca
ninguém leu esses exemplares
concretos. Ao tratar-se de presentes,
muitos tê-los-ia lido antes de lhos
terem enviado”. Gil Sáenz acrescenta
numa nota: “Também afirmado por
Mons. Echevarría no mesmo lugar
[um questionário apresentado pelo
autor do escrito em 20 de maio de
2011], e além disso reitera-o em
várias perguntas do questionário”.

[34] cfr. São Josemaria, Camino, ed.
crítico-histórica preparada por Pedro
Rodríguez, Roma-Madri, Istituto
Storico San Josemaría Escrivá - Rialp,
20043, p. 733.



[35] cfr. São João Paulo II, Ma
vocation: don et mystère, París,
Bayard-Cerf-Fleurus-Mame-Téqui,
1996, p. 70.

[36] No n. 277, segundo a numeração
de www.vatican.va.

[37] AGP, A.5, 221-2-2: “Outra
recordação da tertúlia que tivemos
com o Padre, no verão de 1961, na
Estila, é o que se segue: Um dos
presentes perguntou-lhe – foi uma
pergunta bastante longa – se
devíamos imitar os que então
chamávamos padroeiros menores.
Alongou-se acerca de que lhe era
difícil pensar que os sacerdotes de
Casa devessem imitar as virtudes do
cura d’Ars, tomá-lo como modelo. O
Padre apressou-se a esclarecer que
os padroeiros menores eram simples
intercessores, e que recorríamos a
eles exclusivamente neste sentido.
Que o nosso espírito era um concreto
– o querido por Deus – que é o que



tínhamos que viver. Que só devíamos
imitar Jesus, a Virgem Santíssima e
São José, e aos outros pedir-lhes a sua
intercessão nas coisas que tínhamos
posto sob a sua proteção. Uns meses
mais tarde chegou-nos uma
indicação do Padre, dizendo que a
partir de então chamaríamos santos
intercessores aos padroeiros
menores”. Testemunho de Carlos
Jordana Butticaz, 20 de Julho de
1975.

[38] “Voluntariamente, por
mortificação e espírito de humildade,
usava uma batina gasta, um chapéu
velho, sapatos remendados que não
conheceram o luxo de ser
escovados”: Francis Trochu, Le curé
d’Ars, saint Jean-Marie-Baptiste
Vianney, 1786-1859, d’après toutes les
pièces du procès de canonisation et
de nombreux documents inédits, E.
Vitte, Lyon-Paris 195412, p. 315, que
cita na mesma página uma das
pessoas que iam receber os



conselhos do santo, a baronesa Alix-
Henriette de Belvey: “Se o Sr.
Vianney gostava da limpeza, a sua
indigência exterior prejudicava-o um
pouco”; “Só consentia mandar
consertar e lavar a batina quando já
precisava demasiado”: Alfred
Monnin, Le Curé d'Ars, vie de M.
Jean-Baptiste-Marie Vianney, Lyon, C.
Douniol, 1868, p. 167.

[39] cfr. Javier Echevarría,
Recordações sobre Mons. Escrivá.

[40] AGP, A.5, 217-2-5. Cfr. Trochu, Le
curé d’Ars Saint Jean Marie Vianney,
pp. 555-564: Trochu diz também p.
556 que esta mortificação do santo
lhe parece “mais admirável do que
imitável”.

[41] AGP, E.1.3, nota 658: “Os
padroeiros da Obra não são
propriamente modelos para nós,
para a nossa vocação específica; mas
intercessores, protetores da nossa
Obra. Tennham-no em conta nas



meditações e nas palestras”. São
Josemaria introduziu a mudança de
vocabulário, de padroeiros menores
para intercessores, no Catecismo da
Obra, que apresenta o direito
particular do Opus Dei em forma de
perguntas e respostas. Cfr. o
exemplar da terceira edição do AGP
(29 de março de 1959), art. 5, nn.
20-27, 25 y 27, AGP, E.1.9, 205-3-1,
com correções manuscritas de São
Josemaria para a quarta edição, de
padroeiros para intercessores.

[42] Testemunho de Iñaki Celaya,
Roma, 22 de setembro de 1975: AGP,
A.5, 204-3-4.

[43] Henri Convert, Le saint curé
d'Ars et le sacrament de pénitence,
1ère partie, c. VII, Lyon, Emmanuel
Vitte, 1923.

[44] Bernard Nodet, Jean-Marie
Vianney, curé d’Ars. Sa pensée, son
cœur, Le Puy, Xavier Mappus, 19605,
p. 18



[45] Bernard Ardura o.praem., “Nella
biblioteca del curato d’Ars.
Conoscere san Giovanni Maria
Vianney attraverso i suoi libri”,
L’Osservatore Romano, 9 gennaio
2010, p. 5.

[46] Enrique PÈLACH, Abancay: un
obispo en los Andes Peruanos, Madri,
Rialp, 2005, p. 86; AGP, A.5, 237-1-3.

[47] cfr. Tocanier, Procès de
l'ordinaire, p. 115, en Henry
Aurenche, La passion du saint curé
d'Ars, Paris, NEL, 1949, p. 54.

[48] Javier Echevarría, Carta Pastoral
(1 de julho de 2009) em https://
opusdei.org/pt-br/article/carta-do-
prelado-julho-2009/

[49] AGP, A.2, 83-1, sobre as 35
estadias de São Josemaria em França.
No entanto, os elementos
encontrados permitirão esclarecer
certos pontos. A biografia de Andrés
Vázquez de Prada dá as datas: 1953,

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-julho-2009/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-julho-2009/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-julho-2009/


1956, 1958, 1959 e 1960. Portanto, a
visita de 1955 e as três visitas de 1957
desapareceram. O autor menciona
como fonte o Summarium do
processo de canonização, p. 837, que
fala das peregrinações a Ars, mas
não dá nenhuma data. Cfr. Vázquez
De Prada, El Fundador del Opus Dei,
vol. III.

[50] AGP, A.2, 83-1-1. Não
encontramos nada sobre Ars e o
santo cura ao redor de 25 de Outubro
nos diários do Centro da Rue de
Bourgogne (Paris) AGP, M.2.2.,
270-17; nem nos do Colégio Romano
da Santa Cruz: AGP, M.2.2., 427-18. O
centro de Grenoble não abrirá até
julho de 1962, depois da última visita
de São Josemaria a Ars; o de Lyon
não abrirá até depois do falecimento
do fundador do Opus Dei: portanto,
não há diários para estes dois
centros, que estão mais perto de Ars
que de Paris, para o período que nos
interessa.



[51] “Estiveram presentes num ofício
solene a que assistiu todo o povo, e
que faz pensar na profunda marca
deixada por este santo”: AGP, A.2,
83-1-2, B, p. 1; Crónica, XII-1955, p.
14, AGP, Biblioteca, P01.

[52] AGP, A.2, 83-1-1. Não se
encontrou nada sobre Ars e o santo
cura no seu regresso da viagem de
São Josemaria no diário do Colégio
Romano da Santa Cruz: AGP, M.2.2,
248-3. Cfr. Também Ana SASTRE,
Tiempo de caminar, Madri, Rialp,
1991, p. 440

[53] AGP, A.2, 83-1-1. “Sem dúvida
celebraram a Missa”: AGP, A.2, 83-1-2,
C, p. 1. São Josemaria esteve
acompanhado pelo B. Álvaro del
Portillo e por Giorgio de Filippi
(mesma fonte). Não se encontrou
nada sobre Ars e o santo cura por
volta de 27 de junho nos diários do
centro do Boulevard Saint-Germain
(París): AGP, M.2.2., 269-17, e do



Colégio Romano da Santa Cruz: AGP,
M.2.2., 428-6.

[54] 1957 foi um ano importante
pelos mal-entendidos expressos pelo
cardeal Manuel Gonçalves Cerejeira
a que se fez referência
anteriormente. Esta intenção por si
só não pode explicar as três
peregrinações a Ars, mas estava
presente no coração de São
Josemaria e dos que o
acompanhavam, especialmente do B.
Álvaro del Portillo, que tinha ido ex
professo a Lisboa em maio de 1956
para esclarecer a situação com o
patriarca. Cfr. Vázquez De Prada, O
Fundador, vol. III.

[55] São Josemaria foi acompanhado
nesta viagem pelo B. Álvaro del
Portillo, Giorgio de Filippi, e pelo que
seria depois prelado do Opus Dei
Mons. Javier Echevarría, então jovem
sacerdote que ia pela primeira vez a
Paris: AGP, A.2, 83-1-2, D.



[56] AGP, A.2, 83-1-2. Não se
encontrou nada sobre Ars e o santo
pároco por volta de 21 de maio nos
diários do centro do Boulevard Saint-
Germain (Paris): AGP, M.2.2., 269-19 e
do Colégio Romano da Santa Cruz:
AGP, M.2.2., 428-8.

[57] AGP, A.5, 237-1-4; Vázquez De
Prada, El Fundador, vol. III, pp.
263-272.

[58] AGP, A.2, 83-1-1. Não se
encontrou nada sobre Ars e o santo
cura por volta de 13 e 14 de setembro
nos diários do Centro do Boulevard
Saint-Germain (Paris): AGP, M.2.2.,
269-20 (São Josemaria não passou
por Paris nesta viagem) e do Colégio
Romano da Santa Cruz: AGP, M.2.2.,
428-8.

[59] São Josemaria foi acompanhado
nesta viagem pelo B. Álvaro del
Portillo e por Giorgio de Filippi: AGP,
A.2, 83-1-2, E.



[60] Não se encontrou nada sobre Ars
e o santo pároco por volta de 24 de
novembro nos diários do centro do
Boulevard Saint-Germain (París):
AGP, M.2.2, 269-21, e do Colégio
Romano da Santa Cruz: AGP, M.2.2,
428-9.

[61] São Josemaria foi acompanhado
pelo B. Álvaro del Portillo, o P. Javier
Echevarría e Armando Serrano: AGP,
A.2, 83-1-2, F.

[62] AGP, A.2, 83-1-1. Não se
encontrou nada sobre Ars e o santo
pároco por volta de 1 e 2 de fevereiro
nos diários do centro do Boulevard
Saint-Germain (Paris): AGP, M.2.2,
269-21 e do Colégio Romano da Santa
Cruz: AGP, M.2.2, 428-9.

[63] AGP, A.2, 83-1-1. São Josemaria
foi acompanhado pelo B. Álvaro del
Portillo, o P. Javier Echevarría e
Armando Serrano. Não há nenhum
diário do centro do Boulevard Saint-
Germain para este período no AGP.



Não se encontrou nada sobre Ars e o
santo cura por volta de 13 de maio no
diário do Colégio Romano da Santa
Cruz: AGP, M.2.2, 428-12.

[64] AGP, A.2, 83-1-1. Não se
encontrou nada sobre Ars e o santo
pároco por volta de 31 de outubro e 1
de novembro nos diários do centro
do Boulevard Saint-Germain (Paris):
AGP, M.2.2., 269-27 e do Colégio
Romano da Santa Cruz: AGP, M.2.2.,
428-16. Cfr. também Peter Berglar,
Josemaría Escrivá. Leben und Werk
des Gründers des Opus Dei, Köln,
Adamas, 2005, p. 351.

[65] AGP, A.2, 83-1-1.

[66] cfr. por exemplo Vázquez De
Prada, O Fundador, vol. III.

[67] Pelo menos os de 23 de julho de
1961 e de 3 de outubro de 1972,
última passagem por França em
Lourdes: AGP, A.2, 83-1-1.



[68] São Josemaria decidiu mais
tarde chamar-lhes adscritos.

[69] AGP, E.1.3, nota 100.

[70]AGP, M.2.2, 269-15 (22 de
novembro de 1955); AGP, A.2, 83-1-2,
B.II. Não se encontrou nada sobre o
tema por volta das mesmas datas no
diário do Colégio Romano da Santa
Cruz, AGP, M.2.2, 428-3.

[71] cfr. Vázquez De Prada, O
Fundador, vol. III.

[72] AGP, E.1.3, nota 4144 (15 de
março de 1956).

[73] cfr. as recordações de Mons.
Javier Echevarría em Crónica, 1994,
p. 330, AGP, Biblioteca, P01.

[74] cfr. por exemplo Ernst Burkhart
- Javier López,Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de san
Josemaría. Estudio de teología



espiritual, vol. II, Madri, Rialp, 2011,
pp. 400-405.

[75] cfr. AGP, A.3, 176-2-19, que é uma
lista, escrita à mão por São
Josemaria, de 23 oratórios previstos
em Villa Tevere, sendo o 22 o do cura
d’Ars. No verso da lista há indicações
sobre as obras de Villa Tevere, de
março de 1952.

[76] “Quer o Padre que seja de estilo
relativamente moderno e que no
retábulo, onde a estátua presidirá, se
comemore de algum modo a história
da Sociedade Sacerdotal da Santa
Cruz”: Diário de obras, 30 de maio de
1957: AGP, M.2. Pela informação que
provém do diário das obras, escrito
pelo arquiteto Jesús Álvarez Gazapo,
agradeço a sua ajuda a Alfredo
Méndiz, do Istituto Storico San
Josemaría Escrivá.

[77] Diário de obras, 12 de março de
1958: AGP, M.2.2, D 1059, 9.



[78] “O Padre esteve muito tempo
conosco no ateliê de manhã. Viu
como se apresentou o oratório do
cura d’Ars, que fica pequeníssimo.
Diz o Padre que pode ficar uma coisa
simpática, onde será possível fazer
muito trabalho com os padres
oblatos e supernumerários”: Ibid., 15
de março de 1958: AGP, M.2.2, D
1059, 9: “O Padre esteve muito tempo
de manhã no ateliê. Comentando
sobre o oratório do cura d’Ars, disse
para não nos preocuparmos, já
chegará a hora de fazer catedrais”:
17 de março de 1958: Ibid., “O Padre
esteve muito tempo no gabinete
conosco de manhã. Continuamos a
dar voltas ao cura d’Ars; o Padre diz
que nos conformemos com o que
tínhamos preparado, mas não acaba
de nos convencer”: 18 de março de
1958: Ibid.

[79] O diário do Colégio Romano da
Santa Cruz diz exatamente: “O corpo
inteiro de São Félix [ficará] sob o



altar do cura d’Ars, que era muito
devoto das relíquias; por cima ficará
uma estátua de corpo inteiro do
santo cura que vai ser feita por um
bom escultor”: AGP, M.2.2., 428-8 (6
de junho de 1957). As relíquias de
São Félix não estão em Villa Tevere: o
redator do diário deve ter
confundido com São Severino, cujas
relíquias, entregues a São Josemaria
pelo cardeal Marcello Mimmi,
arcebispo de Nápoles, chegaram a
Villa Tevere em 1957 e foram
colocadas sob o altar do oratório de
São José.

[80] cfr. por exemplo Monnin, Le
Curé d'Ars, p. 573.

[81] AGP A.5, 329-2-1; AGP A.5,
323-2-9; AGP A.5, 338-1-4; AGP A.5,
218-2-3. Desejo agradecer a
Constantino Ánchel por me ter
comunicado estes dados.

[82] “O Padre deu a Jesús [Álvarez
Gazapo] ontem à noite várias coisas



que trazia da viagem, para nós.
Fotografias de coisas aproveitáveis,
um livrinho sobre Avinhão e umas
fotos e uma escultura do cura d’Ars.
Estas últimas servir-nos-ão para que
um escultor – possivelmente
Sciancalepore – faça uma escultura
do santo, em tamanho natural, que
presidirá o seu oratório”: Diário de
obras, 30 de maio de 1957: AGP, M.
2.2, D 1059, 7.

[83] “Hoje Fernando Maycas e Pepe
saíram e compraram uma estátua do
cura d’Ars (estava encomendada há
tempos) para o Padre. É uma talha de
madeira, digna mas simples”: Diário
do centro da rue du Docteur Blanche
(Paris), 12 de abril de 1953: AGP, M.
2.2., 272-40.

[84] Como informa Fernando Maycas
segundo o redator do diário: “Gostou
muito da imagem do cura d’Ars que
lhe enviamos, tem-na sempre na
mesa de trabalho”: Diário do centro



da rue du Docteur Blanche (Paris), 10
de julho de 1953: AGP, M.2.2., 272-40.
Mons. Maycas, que foi vigário
judicial da arquidiocese de Paris –
designado pelo cardeal Jean-Marie
Lustiger – e com quem manteve
correspondência sobre este assunto
antes do seu falecimento em 2014,
com 92 anos de idade, reconhecia a
imagem que lhe ofereceram em 1953
nas fotos do oratório-biblioteca de
Villa Tevere, a poucos passos do
quarto que São Josemaria ocupava, o
que confirmaria uma vez mais a sua
devoção ao santo pároco. Gostaria de
agradecer ao Pe. Fernando Maycas a
sua colaboração, e ao Pe. Ángel
Martínez, que teve a amabilidade de
atuar como intermediário dos nossos
correios eletrônicos.

[85] “O Padre e o P. Álvaro estiveram
muito tempo no escritório. De manhã
cedo, vendo o esboço do cura d’Ars,
que trouxe Sciancalepore, e de que o



Padre gostou”: Diário de obras, 16 de
junho de 1957: AGP, M.2.2, D 1059, 7.

[86] Ibid. 8 de Julho de 1957: AGP, M.
2.2, D 1059, 7.

[87] “O Padre e Jesús foram no carro
das obras, conduzido por Javier
Abad, ver Sciancalepore. O Padre viu
o cura d’Ars, que já está muito
adiantado e gostou muito: quer que
façamos um molde do esboço
pequeno em barro, para poder
fundir pequenas imagens em metal
leve”: Ibid. 31 de Março de 1958: AGP,
M.2.2, D 1059, 9; “Invenção da Santa
Cruz. O Padre foi a Santa Croce in
Gerusalemme ao princípio da manhã
rezar junto das relíquias, ao voltar
passou pelo ateliê de Sciancalepore,
que deve ter tido uma boa surpresa.
O Padre está muito contente pela
forma como está ficando a estátua”:
Ibid. 3 de maio de 1958: AGP, M.2.2, D
1059, 10.



[88] Id. 17 de maio de 1958: AGP, M.
2.2, D 1059, 10

[89] Id. 13 de agosto de 1958: AGP, M.
2.2, D 1059, 10.

[90] Por exemplo, Id. 2 de junho de
1957: AGP, M.2.2, D 1059, 7

[91] “O Padre quer que conservemos
os modelos dos quatro intercessores
para depois poder fazer cópias”: Id. 4
de julho de 1959: AGP, M.2.2, D 1059,
11.

[92] cfr. Vázquez De Prada, El
Fundador, vol. III, pp. 306-309.

[93] cfr. Manuel González-Simancas
Lacasa, Un retablo de alabastro en
pleno siglo XX, en Manuel Gómez
Leira - Manuel Garrido González
(eds.), Torreciudad, Madri, Rialp,
1988, pp. 165-192, especialmente o
que se refere à estátua do cura d’Ars:
pp. 170-172; 174; 182-184; 187-188;
191.



[94] John Henry Newman, La mission
de saint Benoît, en Yves-Marie J.
Congar o.p., Sainte Église, París,
(Unam Sanctam, 41) Cerf, 1964, p.
559.

[95] “Na santa Igreja os católicos
encontramos (…) o sentido da
fraternidade, a comunhão com todos
os irmãos que já desapareceram e
que se purificam no purgatório –
Igreja padecente –, ou com os que já
gozam – Igreja triunfante – da visão
beatífica, amando eternamente o
Deus três vezes santo. É a Igreja que
permanece aqui e, ao mesmo tempo,
transcende a história”: São
Josemaria, Amar à Igreja.

[96] François-Marie Léthel o.c.d., La
lumière du Christ dans le cœur de
l’Église. Jean-Paul II et la théologie
des saints, Paris, Parole et Silence,
2011, p. 16.

Laurent Touze



Laurent Touze

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/sao-josemaria-
e-o-cura-dars/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/sao-josemaria-e-o-cura-dars/
https://opusdei.org/pt-br/article/sao-josemaria-e-o-cura-dars/
https://opusdei.org/pt-br/article/sao-josemaria-e-o-cura-dars/

	São Josemaria e o Cura d'Ars
	4 de agosto, Santo Cura de Ars


