
opusdei.org

São Josemaria e o
amor à criação

A propósito da publicação da
encíclica Laudato Si'[LS] do
Papa Francisco, podemos fazer
a pergunta: que dizia São
Josemaria sobre o amor à
criação?

24/06/2015

A propósito da publicação da 
encíclica Laudato Si'[LS] do Papa
Francisco, sobre o cuidado com o
ambiente, podemos fazer a pergunta:
que dizia São Josemaria sobre o
amor à criação? Antes de tentar dar

https://opusdei.org/pt-br/article/laudato-si-a-enciclica-do-papa-sobre-o-cuidado-da-casa-comum/
https://opusdei.org/pt-br/article/laudato-si-a-enciclica-do-papa-sobre-o-cuidado-da-casa-comum/


uma resposta, é necessário esclarecer
que a encíclica desenvolve
amplamente temas e perspectivas
que o fundador do Opus Dei não teve
oportunidade de tratar, pelo menos
com a profundidade, o percurso e a
metodologia (cf. LS, 15-16) de um
documento atual do magistério
social.

Comecemos por alguns pontos de
contato. O Santo Padre refere-se ao
“cuidado da casa comum”[1], um
termo que se pode aplicar a várias
realidades. Por exemplo, São
Josemaria aplicou a expressão “casa
comum” à universidade. No contexto
das injustiças e opressões políticas e
sociais dos anos 1960, dizia: “A
Universidade é o lugar onde as
pessoas se preparam para dar
soluções a esses problemas; é a casa
comum, lugar de estudo e de
amizade; lugar onde devem conviver
em paz pessoas de diversas
tendências que, em cada momento,



sejam expressão do legítimo
pluralismo que existe na
sociedade.”[2]. Por sua vez, São João
Paulo II, na encíclicaEvangelium vitæ,
também utilizava esta expressão
quando afirmava que com a negação
do direito original e inalienável à
vida, “o Estado deixa de ser a «casa
comum» onde todos podem viver
segundo os princípios de igualdade
fundamental”[3]. Se anteriormente
“casa comum” nos fazia pensar na
paz e na igualdade na sociedade,
agora o Papa Francisco convida-nos a
ampliar este conceito, até abarcar o
mundo inteiro em tom ecológico
(uma palavra criada em finais do séc.
XIX a partir do grego “casa”). É
necessário realizar a reorientação do
mundo (cf. LS, cap. III) e desterrar
dele os “pecados contra a 
criação” (LS, n. 8).

O amor apaixonado pela Criação

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.pt.josemariaescriva.info/artigo/cuidados-a-ter-com-a-criae7e3o


São Josemaria convidava a “amar o
mundo apaixonadamente”, título de
uma conhecida homilia sua que
inclui também, sem dúvida, as coisas
mais materiais. Não há amor sem
respeito. “O mundo é bom – dizia -
porque as obras de Deus são sempre
perfeitas”; e mais adiante: “fomos
nós, os homens, que fizemos o
mundo mau pelo pecado.”[4]. É uma
convicção que nasce do olhar de fé e
amor dirigido à Criação. Este mesmo
olhar é o que nos leva a seguir o Papa
Francisco, ao longo da encíclica (cf.
por exemplo LS, nº. 96-100): desde a
doação originária (cf. LS, n. 5) até à
abertura à admiração e ao encanto
(LS, n. 11), juntamente com a amarga
constatação da pobreza e da
desigualdade. A este respeito, São
Josemaria alertava: “Os bens da
terra, repartidos entre poucos; os
bens da cultura, encerrados em
cenáculos. E, lá fora, fome de pão e
de sabedoria; vidas humanas - que
são santas, porque vêm de Deus -

https://www.pt.josemariaescriva.info/artigo/amar-o-mundo-apaixonadamente-1
https://www.pt.josemariaescriva.info/artigo/amar-o-mundo-apaixonadamente-1
https://www.pt.josemariaescriva.info/artigo/cuidados-a-ter-com-a-criae7e3o


tratadas como simples coisas, como
números de uma estatística.
Compreendo e partilho dessa
impaciência, levantando os olhos
para Cristo, que continua a convidar-
nos a pôr em prática o mandamento
novo do amor”[5].

São Josemaria, falecido em 1975, não
se ocupou explicitamente da questão
ecológica, de que atualmente
tomamos uma maior consciência.
Contudo, os seus ensinamentos sobre
o amor cristão ao mundo, e a tarefa
humana de o santificar, respeitando
as suas leis próprias e levando à
plenitude as suas potencialidades,
oferecem-nos um rico acervo para
refletir sobre o cuidado do nosso
ambiente, à luz das perspectivas e
propostas que Laudato Si’ apresenta.

A relação com o ambiente tem uma
grande influência, e o regresso a
certos lugares geográficos confirma a
nossa identidade (LS, n. 84).



Josemaria Escrivá amava a sua terra,
Aragão. Compartilhava o seu amor
pela natureza, pelas plantas e pelas
flores, até as belezas da natureza que
ele tinha conhecido quando jovem
nas novelas de Júlio Verne [6]. Em
terras da Espanha, soube ouvir a
canção da água que rega as plantas, e
contemplar a horta que reverdece
enquanto o burrico, dia após dia, ano
após ano, vai deixando a sua vida
nas voltas da nora. Manifestava
predileção por esse animal, dócil,
humilde e trabalhador, e não
duvidava afirmar, por exemplo, que
“um cavalo bonito encanta-me, um
pássaro, uma flor; um cão
também”[7].

Ser administradores e não
desperdiçar

Como comportar-se com os bens
dessa casa comum do mundo? O
Fundador do Opus Dei, comentava o
bem-aventurado Álvaro del Portillo,



convidava “a estarmos bem
desprendidos das coisas humanas -
somos somente administradores -, e a
atuar com bom senso, sem abusar,
sem desperdiçar, administrando o
melhor possível o que devemos
usar”[8]. Trata-se, antes de mais
nada, de uma atitude espiritual, mais
do que de uma questão econômica.
Francisco oferece algumas ideias
concretas na sua encíclica, que
confirmam a autenticidade da sua
vida desprendida: não desperdiçar
papel (cf. LS, nºs 22, 211), economizar
a eletricidade (cf. LS, nº 211), para
citar por agora apenas isto.

Como tantos santos, também São
Josemaria era concreto e recorria a
este tipo de exemplos que eram fruto
da sua experiência de vida. O seu
primeiro sucessor recorda que
“usava sempre folhas de papel já
utilizadas de um lado para escrever
do outro lado anotações ou
rascunhos; dizia a brincar que, se



fosse possível, escreveria na
aresta”[9], para não desperdiçar. E
quanto à energia elétrica, eram
frequentes os seus conselhos como
este: “Olha, ali acenderam as luzes
para abrir as janelas, e como toda o
quarto se encheu de luz natural,
esqueceram-se de apagar as
lâmpadas. […] Vai lá por favor e diz-
lhe com delicadeza que apague,
porque estamos gastando luz
inutilmente”[10]. Também animava
a estar atentos às coisas pequenas
por motivo de caridade, e nisto
incluía detalhes que ajudam a
poupar e a evitar o desperdício de
recursos, que podem ser usados para
aliviar as necessidades dos nossos
semelhantes.

Trabalho, filiação e louvor
eucarístico

São Josemaria não procurava
apresentar um programa de ação
social corporativo para o Opus Dei,



pois fica fora da missão desta
prelazia, mas empenhou-se em
difundir o chamamento evangélico à
santidade e ao apostolado no
trabalho profissional e na vida
cotidiana no respeito pela natureza,
no cumprimento dos deveres cívicos.
Depois, dizia, que cada um se junte
aos outros, cristãos ou não, para
enfrentarem juntos os problemas da
sociedade (cf. LS, nº 219), cumprindo
do melhor modo possível tudo o que
fazem: “Para nós é tão natural o
trabalho constante e ordinário, que o
nosso hobby também é trabalho: com
um trabalho, descansamos do
outro”[11].

O tema do trabalho é outro dos eixos
da encíclica de Francisco (cf. LS, nºs
98, 124-129). Como se sabe, trata-se
também de uma característica
essencial do espírito do Opus Dei,
junto com a afirmação da filiação
divina em que tudo se fundamenta, e
a centralidade da Eucaristia, mistério



que de algum modo Laudato Si’ coroa
(cf. nºs 236-237).

A partir da formosura da Criação e
da contemplação de Jesus Cristo, São
Josemaria chega à “loucura de Amor
da Sagrada Eucaristia”[12].
Comentava: “quando digo Dominus
vobiscum, embora esteja só com o
que me ajuda, digo-o a toda a Igreja,
a todas as criaturas da terra, à
criação inteira, também aos pássaros
e aos peixes”[13]. No mistério, o trigo
e as uvas simbolizam a natureza e o
mundo; tornam-se pão e vinho, e
assim se oferece o trabalho e as
culturas, para transformar tudo em
Cristo, Filho de Deus e de Santa
Maria, em louvor a Deus. Esta ação
litúrgica, que faz a terra entrar no
Céu e tem uma dimensão cósmica,
anuncia a recapitulação de todas as
coisas em Cristo (cf. LS, 100): como
diz São Tomás de Aquino, “toda a
criatura sensível receberá uma certa
novidade de glória”[14].



Por isso, depois de celebrar a
Eucaristia, o fundador do Opus Dei
gostava de rezar um hino tirado do
livro de Daniel (cap. 3) junto com o
Salmo Laudate (Sal 150), o Trium
puerorum ou Benedicite, cujo uso
remonta pelo menos ao século
terceiro. Convida toda a criação a
bendizer o Senhor: o olhar dirige-se
para o sol, a lua, as estrelas; alcança a
imensa extensão das águas; eleva-se
até aos montes, contempla as mais
diferentes situações atmosféricas,
passa do frio para o calor, da luz
para as trevas; considera o mundo
mineral e vegetal; detém-se nas
diferentes espécies animais; termina
com o homem. Todos os seres, pela
sua simples existência, bendizem e
dão glória a Deus (cf. LS, 69). Como
ensina a Gaudium et spes, “o homem,
ser uno, composto de corpo e alma,
sintetiza em si mesmo, pela sua
natureza corporal, os elementos do
mundo material, os quais, por meio



dele, atingem a sua máxima elevação
e louvam livremente o Criador”[15].

A este louvor nos convoca o Papa
Francisco, fazendo-se eco do Cântico
das criaturas de São Francisco de
Assis. É um canto que louva o
Criador nas suas criaturas, de modo
análogo a como louvamos Deus na
vida dos santos, pois coroando os
seus méritos, coroa os seus próprios
dons [16]. Nem tudo é Deus, nem o
mundo é Deus, nem o futuro do
mundo é o futuro de Deus. Mas,
ensina o Catecismo, “as diferentes
criaturas, queridas pelo seu próprio
ser, refletem, cada qual a seu modo,
uma centelha da sabedoria e da
bondade infinitas de Deus”[17].

Com um profundo sentido da sua
filiação divina, o Autor de Caminho
não tinha ainda 30 anos quando
escreveu nos seus Apontamentos
íntimos: “Menino: habitua-te a elevar
o coração a Deus, em ação de graças,



muitas vezes ao dia. - Porque te dá
isto e aquilo. - Porque te
desprezaram. - Porque não tens o
que precisas, ou porque o tens.
Porque fez tão formosa a sua Mãe,
que é também tua Mãe. – Porque
criou o sol e a lua e este animal e
aquela planta. - Porque fez aquele
homem eloquente e a ti te fez difícil
de palavra... Dá-Lhe graças por tudo,
porque tudo é bom”[18]. Uma ação
de graças que não é passiva, mas que
nos leva a atuar, como nos convida o
Papa Francisco ao longo da sua
encíclica (cf. por exemplo LS, nºs 13,
19, 189, 217). Se, como escreve o
teólogo Fernando Ocáriz, “a criação é
uma realidade atual e permanente, e
não só nem essencialmente um início
temporal absoluto”[19], a partir da
nossa condição radical de filhos de
Deus encontramos na beleza da obra
divina um lugar comum de diálogo e
de trabalho onde “nos unimos para
tomar a nosso cargo esta casa que
nos foi confiada” (LS, n. 244).



________________________________________

[1] Francisco, Encíclica Laudato Si’,
24 de Maio de 2015, título, e cf. nºs. 1,
3, 13, 17, 53, 61, 155, 232, 243.

[2] São Josemaria, Questões atuais do
cristianismo…, ed. crítico-histórica
(José Luis Illanes), Rialp, Madri 2012,
nºs 76-77.

[3] São João Paulo II, Encíclica 
Evangelium vitae, nº 20.

[4] São Josemaria, Questões atuais do
cristianismo, nº 70.

[5] São Josemaria, É Cristo que passa,
ed. crítico-histórica (Antonio
Aranda), Rialp, Madri 2013, nº 111.

[6] Cf. São Josemaria, Apontamentos
de uma tertúlia, 1 de Abril de 1973
(AGP, biblioteca, P01).

[7] São Josemaria, Apontamentos de
uma tertúlia em Buenos Aires, 23 de
Junho de 1974 (AGP, biblioteca, P04).



[8] Bem-aventurado Álvaro del
Portillo, nota 94 a São Josemaria, 
Instrução, Maio-1935/14-IX-1950, nº
56.

[9] Bem-aventurado Álvaro del
Portillo, Entrevista sobre o Fundador
do Opus Dei, 11, pág 192.

[10] São Josemaria, AGP, biblioteca,
P01.

[11] São Josemaria, Carta 29-IX-1957,
n. 73.

[12] São Josemaria, Caminho, ed.
crítico-histórica (Pedro Rodríguez),
Rial, Madri 20043, nº 432; cf. nº 533.

[13] São Josemaria, Apontamentos da
pregação oral, em Crônica, 1969, p.
63 (AGP, biblioteca, P01).

[14] São Tomás de Aquino, In Epist.
ad Romanos, c.8, lect.4, citado em
Fernando Ocáriz, Naturaleza, gracia



y gloria, EUNSA, Pamplona 2000, pág.
353. Cf. Rm 8,19; Col 1,20; Ap 21,1.

[15] Concílio Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes, nº 14.

[16] Cf. Missale romanum, Prefacio I 
de sanctis.

[17] Catecismo da Igreja Católica, nº
339.

[18] São Josemaria,
ApontamentosÍntimos, 28 de
Dezembro de 1931, cit. em Caminho,
ed. crit., comentário ao nº 268, pág
450.

[19] Fernando Ocáriz, Sobre Deus, a
Igreja, o mundo, Rialp 2013, pág. 43.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/sao-josemaria-
e-o-amor-a-criacao/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/sao-josemaria-e-o-amor-a-criacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/sao-josemaria-e-o-amor-a-criacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/sao-josemaria-e-o-amor-a-criacao/

	São Josemaria e o amor à criação

