
opusdei.org

São José na vida
cristã e nos
ensinamentos de São
Josemaria

A devoção a São José estava
profundamente enraizada na
alma de São Josemaria desde
muito jovem. O nº 59 de
“Romana” publica um artigo,
que aqui reproduzimos, sobre a
devoção de São Josemaria a São
José.

03/01/2021



A devoção a São José estava
profundamente enraizada na alma
de São Josemaria desde muito jovem.
Recordando como em 1934 tinha
encomendado ao santo Patriarca os
esforços para conseguir que se lhe
concedesse o primeiro sacrário,
comentava em 1971: “No fundo da
minha alma já tinha esta devoção a
São José, que vos inspirei”[1]. Esta
devoção está presente, sólida e clara,
em escritos de 1933 - embora São
Josemaria já a vivesse desde tempos
atrás, como se pode ver no texto de
Santo Rosário, de 1931— e mantém-
se viva e ardente até o final da sua
vida, experimentando um notório
incremento nos seus últimos anos[2].

1. Introdução

Nos três pontos que dedica em
Caminho à devoção a São José,
aparecem já algumas das razões
teológicas em que fundamenta esta
devoção. No número 559, escreve: 



"São José, Pai de Cristo, é também teu
Pai e teu Senhor. - Recorre a ele".[3]. É
significativa a força com que chama
aqui a São José pai de Cristo. Mais
adiante, em uma homilia de 19 de
março de1963, dedicada
integralmente a São José[4] ,
explicitará o sentido com que fala
desta paternidade seguindo a
conhecida reflexão de Sto. Agostinho
no Sermão 51, 20: "O Senhor não
nasceu do gérmen de José. Mas da
piedade e caridade de José nasceu
um filho da Virgem Maria, e que era
Filho de Deus"[5]. Para São
Josemaria, a paternidade de São José
em relação a Jesus não é uma
paternidade segundo a carne, mas é
uma paternidade real e única, que
brota do seu verdadeiro matrimônio
com Nossa Senhora e da sua
especialíssima missão, e que é a
razão por que também a Igreja e
cada um dos cristãos o invocam
como «Pai e Senhor».



Nessa mesma homilia que acabamos
de citar, diz São Josemaria: "desde há
muitos anos, me agrada invocá-lo
com um título carinhoso: Nosso Pai e
Senhor" [6]. E explica: "São José é
realmente Pai e Senhor, protegendo e
acompanhando no seu caminho
terreno aqueles que o veneram, como
protegeu e acompanhou Jesus
enquanto crescia e se fazia homem"
[7]. Na edição crítico-histórica de
Caminho, Pedro Rodríguez explica
que São Josemaria pode ter tomado a
expressão Pai e Senhor de Sta. Teresa
de Jesus, que tanto contribuiu para a
devoção a São José não só no
Carmelo, mas em toda a Igreja[8].

Em Caminho, as consequências desta
«paternidade» concentram-se no
magistério de São José sobre a «vida
interior». Diz o nº. 560: "Nosso Pai e
Senhor São José é Mestre da vida
interior. - Coloca-te sob o seu
patrocínio e sentirás a eficácia do seu
poder". E o nº. 561: "De São José diz



Santa Teresa, no livro da sua vida:
“Quem não achar mestre que lhe
ensine a orar, tome este glorioso
Santo por mestre, e não errará no
caminho”. - O conselho vem de uma
alma experimentada. Segue-o". A
razão que São Josemaria aponta para
apoiar estes dois conselhos é a
convivência intima e contínua que
São José manteve com Jesus e com
Maria ao longo de toda a vida.

Os três pontos de Caminho citados
situam o pensamento de São
Josemaria sobre São José em duas
coordenadas essenciais: a verdade da
sua paternidade em relação a Jesus e
a influência do santo Patriarca na
história da salvação. Estes pontos
confirmam já desde as suas
primeiras manifestações um
pensamento josefológico maduro e
uma firme convicção teológica.
Assim se vê na firmeza simples com
que chama a São José «pai» de Jesus
sem qualquer vacilação[9].



2. Uma sólida tradição anterior

Com a sobriedade no dizer e com a
precisão de linguagem que o
caracterizam, São Josemaria sabe-se
inserido em uma sólida tradição
eclesial de teologia e devoção ao
santo Patriarca. Os seus
ensinamentos sobre São José são
ricos, sólidos e constantes, e neles
afloram, junto com a iniciativa
própria de uma delicada piedade
movida pelo Espírito Santo, uma
profunda informação sobre as
questões teológicas referentes a São
José, e a consciência de estar pisando
em terreno seguro[10].

Como se sabe, em 1870, Pio IX, pelo 
decreto Quemadmodum Deus (8-
XII-1870), tinha proclamado São José
patrono da Igreja universal, e a 15 de
Agosto de 1889, Leão XIII tinha
publicado a sua encíclica Quamquam
Pluries dedicada ao santo Patriarca.
Nesta encíclica, de grande vigor de

https://opusdei.org/pt-br/document/da-mesma-maneira-que-deus-quemadmodum-deus-pio-ix/


pensamento, recolhem-se as linhas
fundamentais da teologia de São José,
precisamente ao mencionar as
razões por que deve ser considerado
patrono da Igreja universal.

A primeira razão que o Papa refere é
que São José é o esposo de Nossa
Senhora e, consequentemente, é pai
de Jesus, que é um bem - bonum
prolis - deste casal. No texto do
pontífice, a verdade do matrimônio
entre Nossa Senhora e São José está
fora de qualquer dúvida e leva
diretamente à verdade da
paternidade de São José para com
Jesus. Ambas as realidades -
matrimônio e paternidade -
constituem traços essenciais da
vocação divina de São José: ele foi
chamado a desempenhar estas duas
missões queridas em si mesmas por
Deus, no seu próprio valor. Nesta
vocação encontram a sua razão de
ser todas as graças recebidas por São
José; nela se encontra, pois, a razão



última da «sua dignidade, da sua
santidade e da sua glória»[11].

Na abordagem de Leão XIII, o
casamento de São José com a Virgem
Maria é a razão última de tudo o que
acompanha a figura de São José,
porque a verdade e perfeição deste
matrimônio «exigem» a participação
nos seus bens e, concretamente, no
bem dos filhos, embora o filho tenha
sido gerado virginalmente. O Papa
chama a este matrimônio «máximo
consórcio e amizade em que a si
mesmo está unida a comunhão de
bens», e diz que São José foi entregue
à Virgem não só como «companheiro
de vida, testemunha da virgindade e
protetor da honra», mas também
como participante da sua «excelsa
grandeza». Ele é, pois, «o guardião
legítimo e natural da Sagrada
Família»[12].

Leão XIII continua assim uma linha
de pensamento já seguida por Sto.



Ambrósio e Sto. Agostinho, que
encontra uma das suas formulações
mais perfeitas em S. Tomás de
Aquino: entre Nossa Senhora e São
José houve verdadeiro e perfeito
matrimônio. Dada a virgindade
perpétua de Nossa Senhora, alguns
escritores antigos tiveram certa
dificuldade em considerar esta união
como um verdadeiro
matrimônio[13]. Estas hesitações
dissiparam-se a favor da
autenticidade do matrimônio, entre
outras causas, devido à decidida
tomada de posição de Sto.
Ambrósio[14] e de Sto. Agostinho[15].
Isto não impede que autores tão
importantes como S. Bernardo
(+1153) se tenham mostrado muito
cautelosos perante a afirmação do
matrimônio entre São José e Nossa
Senhora, ou não o tenham valorizado
como elemento fundamental na
teologia josefina[16]. A posição de S.
Tomás de Aquino (+1274) não oferece
lugar a dúvidas: a união entre José e



Maria foi verdadeiro e perfeito
matrimônio, porque nele teve lugar a
união esponsal entre os seus
espíritos[17].

Convém não esquecer que considerar
a união entre José e Maria como
verdadeiro matrimônio se ajusta à
linguagem do Novo Testamento, que
não vacila em chamar a Nossa
Senhora «mulher» de José: não há
hesitações quanto à virgindade de
Nossa Senhora inclusive naqueles
lugares em que se lhe chama esposa
de José (cf., p.ex., Mt 1, 16-25), nem
há dúvidas quanto a chamar a José
pai de Jesus, nem em mostrá-lo
agindo como tal (cf., p.ex., Lc 2,
21-49).

3. A figura de São José nos
ensinamentos de São Josemaria

Desde os primeiros escritos, São
Josemaria descreve a figura de São
José como um homem jovem, talvez
um pouco mais velho que Nossa



Senhora, mas na plenitude da força e
da vida: O santo Patriarca não era
um velho, mas um homem jovem,
forte, reto, grande apaixonado pela
lealdade, com fortaleza. A Sagrada
Escritura define-o com uma só
palavra: justo (cf. Mt 1, 20-21). José
era um varão justo, um homem cheio
de todas as virtudes, como convinha
a quem tinha de ser o protetor de
Deus na terra[18].

Por detrás desta descrição encontra-
se a convicção de que Deus, ao dar a
vocação, outorga as graças
convenientes a quem a recebe e que,
portanto, atribuiu a São José aqueles
dotes da natureza e da graça que o
fizeram digno esposo de Nossa
Senhora e cabeça da Sagrada Família;
está claro também que, de modo
análogo à Virgem Santíssima, o papel
de São José não é algo acidental, mas
parte essencial do plano divino da
salvação.



Na pregação de São Josemaria, o
destaque da juventude de São José
apoia-se, ainda, em três razões
fundamentais: o bom senso na hora
de ler a Sagrada Escritura (sempre se
apresenta o seu casamento como um
casamento normal, e não teria sido
muito normal o matrimônio de uma
jovem com um ancião), a
consideração da comunhão de
espíritos própria do matrimônio (do
amor existente entre eles) e,
sobretudo, a convicção de que a
santa pureza não é questão de idade,
antes brota do amor: “Não estou de
acordo com a forma clássica de
representar São José como um
homem velho, apesar da boa
intenção de se destacar a perpétua
virgindade de Maria. Eu imagino-o
jovem, forte, talvez com alguns anos
mais do que a Virgem, mas na
pujança da vida e das forças
humanas. Para viver a virtude da
castidade não é preciso ser velho ou
carecer de vigor. A castidade nasce



do amor; a força e a alegria da
juventude não constituem obstáculo
para um amor limpo. Jovem era o
coração e o corpo de São José quando
contraiu matrimônio com Maria,
quando conheceu o mistério da sua
Maternidade Divina, quando viveu
junto d'Ela respeitando a integridade
que Deus queria oferecer ao mundo
como mais um sinal da sua vinda às
criaturas[19]. Para São Josemaria é
«inaceitável» apresentar São José
como um homem idoso com a
finalidade de calar os mal-
intencionados[20]. É igualmente
inaceitável não só duvidar da
verdade do seu matrimônio com
Nossa Senhora, como também não
tomar em consideração o amor
existente entre eles.

3.1. O amor entre São José e a
Virgem Maria

D. Javier Echevarría oferece um
valiosíssimo testemunho sobre o



modo como São Josemaria
contemplava as relações entre Maria
e José, ao recolher as suas palavras
perante Nossa Senhora de
Guadalupe: “Uma família composta
por um homem jovem, reto,
trabalhador, forte; e uma mulher,
quase uma menina que, com os seus
esponsais cheios de um amor limpo,
encontram nas suas vidas o fruto do
amor de Deus pelos homens. Ela
passa pela humildade de não dizer
nada: que lição para todos nós, que
estamos sempre dispostos a cantar as
nossas façanhas! Ele move-se com a
delicadeza de um homem reto - na
ocasião seria muito duro quando se
apercebeu de que a sua mulher, santa,
estava grávida! - e, como não quer
manchar a sua reputação, cala-se,
enquanto pensa como resolver as
coisas até que chega a luz de Deus,
que sem dúvida pedia desde o
primeiro momento, e se adapta sem
vacilar aos planos do Céu”[21].



A autenticidade do casamento
pressupõe a existência de amor
conjugal, de desejo de vida em
comum, de compromisso, e é lógico
pensar que estes traços estiveram
muito presentes no casamento de
José e Maria. Deus juntou a esse
amor o fruto de Nossa Senhora: o
Filho Eterno feito homem, que quis
nascer em uma família humana.

Como dissemos, São Josemaria dá
como assente que o casamento entre
São José e a Virgem é um verdadeiro
casamento. Parte daqui como de um
dado seguro, e aprofunda a
consideração do amor existente
entre os cônjuges: "São José devia ser
jovem quando se casou com a Virgem
Santíssima, uma mulher então
acabada de sair da adolescência.
Sendo jovem, era puro, limpo,
castíssimo. E era-o, precisamente, por
amor. Só enchendo de amor o coração
podemos ter a certeza de que não se
levantará nem se desviará, mas que



permanecerá fiel ao amor puríssimo
de Deus" [22].

Para São Josemaria, o amor é a chave
de toda a vida humana, e também o é
na vida de José: nele está a razão da
sua fortaleza, da sua fidelidade, da
sua castidade. Um pouco mais
adiante, acrescenta: "Imaginais São
José, que amava tanto a Santíssima
Virgem e sabia da sua integridade
sem mancha? Quanto terá sofrido ao
ver que esperava um filho! Só a
revelação de Deus nosso Senhor,
através de um anjo, o tranquilizou.
Tinha encontrado uma solução
prudente: não a desonrar, afastar-se
sem dizer nada. Mas, que dor!, porque
a amava com toda a alma. Calculais a
sua alegria, quando soube que o fruto
daquele ventre era obra do Espírito
Santo?" [23]

Embora não se detenha no motivo da
perturbação de José, São Josemaria
está querendo dizer que consiste em



«não ver», não no fato de que
duvidasse da virtude da sua esposa.
Não sabe o que fazer: "José era um
varão justo, um homem cheio de todas
as virtudes, como convinha ao que
havia de ser o protetor de Deus na
terra. A princípio perturba-se, quando
descobre que a sua Esposa Imaculada
está grávida. Pressente a mão de Deus
naquela situação, mas não sabe como
comportar-se. E na sua honradez,
para não a difamar, pensa afastar-se
em segredo" [24].

A dor de José aponta para o próprio
fato de ter de abandonar a sua
esposa. São Josemaria cinge-se
sobriamente aos dados que oferece o
Novo Testamento, lendo-os com fé e
com senso comum: segundo os
textos, a perturbação de São José é
clara; essa perturbação deve-se a
uma ignorância que será
ultrapassada com a mensagem do
anjo; o amor e o conhecimento que
José tem de Maria, levam-no a pensar



que nesse acontecimento, que não
entende, está a mão de Deus. São
Josemaria sugere aqui o que
bastantes exegetas pensaram: que a
dúvida de José recai, não sobre a
honra de Nossa Senhora, mas em
como deve comportar-se pensando
que há ali algo divino[25].

E sempre o amor pelo meio, pois São
Josemaria não duvida de que havia
autêntico amor conjugal entre eles 
[26]. Mais ainda, a castidade de José
aparece protegida por esse amor, que
se fundamenta na fé: "a sua fé funde-
se com o amor: com o amor de Deus,
que estava cumprindo as promessas
feitas a Abraão, a Jacob, a Moisés;
com o carinho de esposo para com
Maria e com o carinho de pai por
Jesus. Fé e amor na esperança da
grande missão que Deus, servindo-se
também dele - um carpinteiro da
Galileia - estava começando no
mundo - a redenção dos homens" [27].



Isto significa que, no meio do claro-
escuro da fé, São José consegue
pressentir também algo da grandeza
de sua missão.

3.2. A paternidade de José

Em São Josemaria, não existe dúvida
nenhuma sobre o modo de expressar
a paternidade de São José. Desde os
primeiros escritos até ao final,
chama-lhe Pai de Jesus sem mais
limitações. Pode-se dizer que o seu
pensamento acerca da teologia de
São José se inscreve nas coordenadas
de dois Padres da Igreja: S. João
Crisóstomo e Sto. Agostinho. De S.
João Crisóstomo cita um texto que
coloca na boca de Deus estas
palavras: «Não penses que, por ser a
concepção de Cristo obra do Espírito
Santo, tu és estranho ao serviço desta
divina economia. Porque, se é certo
que não tens nenhum papel na
geração e a Virgem permanece
intacta; contudo, tudo o que diz



respeito à paternidade sem atentar
na dignidade da virgindade, tudo isso
entrego a ti, tal como dar nome ao
filho»[28]. De Sto. Agostinho, São
Josemaria cita, como vimos, no
Sermão 51[29].

O exercício da paternidade de Jesus
constitui parte essencial de uma
«missão» que enche toda a vida de
José: "tem uma missão divina: vive
com a alma entregue, dedica-se
inteiramente às coisas de Jesus Cristo,
santificando a vida quotidiana" [30].
Aqui reside um dos principais
atrativos que o santo Patriarca
exerce sobre São Josemaria: a sua
total entrega a Jesus santificando a
vida quotidiana, quer dizer, no
exercício dos afazeres próprios de
sua profissão e como um bom Pai de
família judaica do seu tempo.

São Josemaria oferece em É Cristo
que passa uma longa descrição da
relação paterno-filial que tem lugar



entre São José e Nosso Senhor. É uma
página bela, sóbria e piedosa, em que
se presta atenção aos detalhes: "para
São José, a vida de Jesus foi uma
contínua descoberta da sua vocação.
Recordamos acima aqueles primeiros
anos cheios de circunstâncias
aparentemente contraditórias:
glorificação e fuga, majestade dos
magos e pobreza da gruta, canto dos
Anjos e silêncio dos homens. Quando
chega o momento de apresentar o
Menino no Templo, José, que leva a
modesta oferenda de um par de rolas,
vê como Simeão e Ana proclamam
que Jesus é o Messias. Seu pai e sua
mãe ouviram com admiração (Lc 2,
33), diz S. Lucas. Mais tarde, quando o
Menino fica no templo sem que Maria
e José o saibam, ao encontrá-Lo de
novo depois de O procurarem por três
dias, o mesmo evangelista narra que
se maravilharam (Lc 2, 48). José
surpreende-se, José admira-se. Deus
vai lhe revelando os seus desígnios e
ele esforça-se por compreendê-los. (…)



São José, como nenhum outro homem
antes ou depois dele, aprendeu com
Jesus a estar atento para conhecer as
maravilhas de Deus, a ter a alma e o
coração abertos" [31].

Eis a vida interior de São José
descrita como uma autêntica
peregrinação na fé, em certo sentido,
muito parecida à de Nossa Senhora.
Ambos, Maria e José, vão
descobrindo a vontade de Deus
pouco a pouco, e vão tornando
realidade a sua primeira entrega em
uma fidelidade com que se
confortam mutuamente. Ao mesmo
tempo, no exercício da sua
paternidade, José transmite a Jesus o
seu ofício de artesão, o seu modo de
trabalhar, inclusive em tantas coisas
a sua visão do mundo: "mas se José
aprendeu de Jesus a viver de um modo
divino, atrever-me-ia a dizer que, no
aspecto humano, ensinou muitas
coisas ao Filho de Deus (…). José
amou Jesus como um pai ama o seu



filho, tratou-o dando-lhe tudo que de
melhor tinha. José, cuidando daquele
Menino como lhe tinha sido ordenado,
fez de Jesus um artesão: transmitiu-
lhe o seu ofício. Por isso, os vizinhos
de Nazaré falavam de Jesus
chamando-lhe indistintamente faber e
fabri filius (Mc 6, 3; Mt 13, 55):
artesão e filho do artesão. Jesus
trabalhou na oficina de José e junto de
José. Como seria José, como teria
atuado nele a graça, para ser capaz de
levar a cabo a tarefa de desenvolver
no aspecto humano o Filho de Deus?
Por isso, Jesus devia parecer-se com
José no modo de trabalhar, nos traços
do seu caráter, na maneira de falar.
No realismo de Jesus, no seu espírito
de observação, no seu modo de se
sentar à mesa e de partir o pão, no
seu gosto por falar de um modo
concreto tomando como exemplo as
coisas da vida corrente, reflete-se o
que foi a infância e a juventude de
Jesus e, portanto, a sua convivência
com José" [32].



Eis o paradoxo, e São Josemaria tem
dele plena consciência: aquele que é
a Sabedoria «aprende» de um
homem as coisas mais elementares,
como o ofício de carpinteiro.
Manifesta-se neste paradoxo a
«sublimidade do mistério» da
Encarnação e a verdade da
paternidade de José. Com a sua Mãe,
o Senhor aprendeu a falar e a andar;
no lar governado por São José,
aprendeu lições de laboriosidade e
de honradez. O carinho mútuo fez
com que José e Jesus se parecessem
em muitas coisas: "Não é possível
desconhecer a sublimidade do
mistério. Esse Jesus que é homem, que
fala com o sotaque de uma
determinada região de Israel, que se
parece com um artesão chamado José,
esse é o Filho de Deus. E quem pode
ensinar alguma coisa a Deus? Mas é
realmente homem e vive
normalmente: primeiro como menino;
depois, como rapaz que ajuda na
oficina de José; finalmente como



homem maduro, na plenitude da
idade. Jesus crescia em sabedoria, em
idade e em graça diante de Deus e dos
homens." (Lc 2, 52)[33].

3.3. São José, Mestre de vida
interior no trabalho

São José soube ensinar Jesus com as
lições com que todo bom pai israelita
sabia educar os seus filhos: lições de
vida limpa e de sacrifício, de virtudes
humanas e de trabalho oferecido a
Deus e bem acabado; lições de vida
sóbria, justa e honesta. São José nos
ensinará também a nós, que
formamos um só Corpo com Cristo. 
"José foi, no aspecto humano, mestre
de Jesus; conviveu com Ele
diariamente, com delicado carinho, e
cuidou dele com alegre abnegação.
Não será esta uma boa razão para
considerarmos este varão justo, este
Santo Patriarca, no qual culmina a Fé
da Antiga Aliança, como Mestre de
vida interior? A vida interior não é



outra coisa senão o convívio assíduo e
íntimo com Cristo, para nos
identificarmos com Ele. E José saberá
dizer-nos muitas coisas sobre Jesus.
Por isso, não deixeis nunca de
conviver com ele; ite ad Joseph, como
diz a tradição cristã com uma frase
tomada do Antigo Testamento (Gn 41,
55)" [34].

Duas características da vida de São
José atraem poderosamente a
devoção de São Josemaria: a sua vida
de contemplação e a sua vida de
trabalho. É lógico, pois ambos os
rasgos são essenciais no espírito do
Opus Dei. Na festa da Epifania de
1956 dizia: "E um último pensamento
vai também para esse homem justo,
Nosso Pai e Senhor, São José, que,
como habitualmente, passa
despercebido na cena da Epifania.
Pressinto-o recolhido em
contemplação, protegendo com amor
o Filho de Deus,que, ao fazer-se
homem, foi confiado à sua atenção



paternal. Com a maravilhosa
delicadeza de quem não vive para si, o
Santo Patriarca entrega-se com um
espírito de sacrifício tão silencioso
como eficaz. Falamos hoje da vida de
oração e do afã de apostolado.
Queremos porventura melhor mestre
nesta matéria do que São José? Se
quereis que vos dê um conselho, dir-
vos-ei - com palavras que venho
repetindo incansavelmente há muitos
anos: Ite ad Joseph (Gn 41, 55),
recorrei a São José; ele vos mostrará
caminhos concretos e meios humanos
e divinos para chegar a Jesus. E em
breve ousareis, tal como ele, segurar
nos braços, beijar, vestir e cuidar
deste Menino Deus que nasceu para
nós" [35].

A citação é da oração a São José,
preparatória para a santa Missa
contida no missal romano[36]. Esta
oração oferece como exemplo a
contemplação de São José na
proximidade de Jesus que, na sua



simplicidade, é um bom exemplo da
proximidade com que o cristão deve
contemplar a vida de Jesus.

São Josemaria enamora-se da vida de
trabalho de José e considera-o mestre
de vida interior nessa vida de
trabalho intenso e humilde, "porque
nos ensina a conhecer Jesus, a
conviver com Ele, a tomar consciência
de que fazemos parte da família de
Deus", e "nos dá essas lições sendo,
como foi, um homem corrente, um pai
de família, um trabalhador que
ganhava a vida com o esforço de suas
mãos. Este fato possui também, para
nós, um significado que é motivo de
reflexão e de alegria" [37]. A figura de
São José fala também da
universalidade do chamamento ao
apostolado: ele soube converter o
trabalho em ocasião de «dar a
conhecer Jesus».

Grande parte da homilia Na oficina
de José está dedicada a este tema: o



espírito do Opus Dei "apoia-se, como
em seu gonzo, no trabalho corrente,
no trabalho profissional exercido no
meio do mundo. A vocação divina dá-
nos uma missão, convida-nos a
participar na tarefa única da Igreja,
para sermos assim testemunhas de
Cristo perante os nossos iguais, os
homens, e para levarmos todas as
coisas a Deus" [38]. A figura de São
José sobressai como a daquele que
soube dar ao trabalho a sua
dimensão própria na história da
salvação.

É aqui, no oferecimento a Deus do
próprio trabalho, onde o cristão
exercita o sacerdócio que recebeu no
batismo. Comentando a oração a São
José que se acaba de citar, diz: «Deus
qui dedisti nobis regale sacerdotium…
Para todos os cristãos, o sacerdócio é
real (…): todos temos alma sacerdotal.
Praesta, quaesumus ut, sicut beatus
Ioseph unigenitum Filium tuum,
natum ex Maria Virgine, (...) suis



manibus reverenter tractare meruit et
portare, (…) ita nos facias cum cordis
munditia… Assimquer Ele que
sejamos: limpos de coração. Et operis
innocentia - a inocência das obras é a
retidão de intenção - tuis sanctis
altaribus deservire. Servi-Lo não só
no altar, mas no mundo inteiro, que é
altar para nós. Todas as obras dos
homens se fazem como em um altar, e
cada um de vós, nessa união de almas
contemplativas que é o vosso dia, de
algum modo diz a sua missa, que dura
vinte e quatro horas, à espera da
missa seguinte, que durará outras
vinte e quatro horas, e assim até o fim
de nossa vida" [39].

Santificar é próprio do sacerdote. A
santificação do trabalho tem lugar
como exercício do sacerdócio dos
leigos, pois todos os seus trabalhos,
orações e empreendimentos
apostólicos, a vida conjugal e
familiar, o trabalho de cada dia, o
descanso do espírito e do corpo, se



forem feitos no Espírito, e as próprias
incomodidades da vida, suportadas
com paciência, se tornam em outros
tantos sacrifícios espirituais,
agradáveis a Deus por Jesus Cristo
(cf. 1 Pe 2,5); sacrifícios estes que são
piedosamente oferecidos ao Pai,
juntamente com a oblação do corpo
do Senhor, na celebração da
Eucaristia[40].

O ato próprio do sacerdote é
santificar. A santificação do trabalho
se realiza como um exercício do
sacerdócio dos fiéis, "pois todas as
suas obras, orações e projetos
apostólicos, vida conjugal e familiar,
trabalho diário, o descanso da alma e
do corpo, se forem realizados no
Espírito; até os aborrecimentos da
vida se a pessoa sofre pacientemente,
tornam-se hóstias espirituais
aceitáveis a Deus por de Jesus Cristo
(1P 2,5), que na celebração da
Eucaristia, com a oblação do corpo



do Senhor, os cristãos oferecem o Pai
mais piedosamente" [41].

Entre os gestos de devoção a São José
destaca-se um com que São
Josemaria se insere também em uma
rica tradição anterior: a comparação
do santo Patriarca com José, o filho
de Jaco, que distribuiu o pão aos
habitantes do Egito e aos filhos de
Israel. Esta comparação é reforçada
por um fato que o atinge
profundamente no coração: porque
«providenciar o pão» é característica
do Pai de família - somos da família
de São José -, e porque o pão de que
se fala é a sagrada Eucaristia. Os
textos mais vibrantes sobre este tema
encontram-se quando evoca os
acontecimentos que se relacionam
com a obtenção da autorização para
a reserva do Senhor na primeira
residência de estudantes.

É assim que recorda este
acontecimento:«Em 1934, se não me



engano, começamos a primeira
residência de estudantes (...).
Precisávamos ter o Senhor conosco,
no tabernáculo. Agora é fácil, mas,
naquela altura, ter um sacrário era
muito difícil (…) Comecei a pedir a São
José que nos concedesse o primeiro
sacrário, e o mesmo faziam os meus
filhos que então tinha. Enquanto
rezávamos por este assunto, eu
tratava de encontrar os objetos
necessários: paramentos,
tabernáculo… Não tínhamos dinheiro.
Quando juntava cinco duros, que
então era uma quantia discreta,
gastavam-se em outra necessidade
mais imperiosa. Consegui que umas
freirinhas, a quem muito quero, me
arranjassem um sacrário; consegui os
paramentos em outro lugar e,
finalmente, o bom bispo de Madri
concedeu-nos a autorização para ter o
Santíssimo Sacramento conosco.
Então, em sinal de agradecimento,
mandei pôr uma corrente na chave do
sacrário, com uma medalhinha de São



José em que, por trás, está escrito: ite
ad Ioseph! De modo que São José é
verdadeiramente nosso Pai e Senhor,
porque nos deu o pão – o pão
eucarístico - como um bom Pai de
família. Não disse já que nós
pertencemos à sua família?» [42].

São José, dispensador do pão para a
Sagrada Família, é também
dispensador do pão para a Igreja. Do
céu, continua a exercer a sua
paternidade sobre aqueles que
formam em Cristo um mesmo Corpo
Místico. Com o correr dos anos, esta
reflexão foi-se tornando cada vez
mais viva, enraizando-se
progressivamente na alma de São
Josemaria. O Venerável Servo de
Deus Álvaro del Portillo, refere esta
recordação da viagem por alguns
países da América do Sul em 1974:
«Durante aquela viagem, o nosso
Fundador começou a falar da
presença misteriosa - "inefável", dizia
- de Maria e de José junto aos



sacrários de todo o mundo.
Explicava-o do seguinte modo: se a
Santíssima Virgem nunca se separou
do seu Filho, é lógico que continue ao
seu lado também quando o Senhor
decide ficar nesta "prisão de amor"
que é o tabernáculo: para O adorar,
para O amar, rezar por nós. E
aplicava a São José a mesma ideia:
esteve sempre junto de Jesus e junto 
da de sua Esposa; teve a sorte de
morrer acompanhado por eles, que
morte tão maravilhosa! (…)
Definitivamente, o nosso Padre[43]
punha São José em tudo»[44].

Concluindo, a devoção de São
Josemaria a São José e a sua visão
teológica da figura e da missão do
santo Patriarca têm o seu
fundamento na meditação da
Sagrada Escritura - na sua leitura
cristã da Bíblia -, nos santos Padres,
especialmente S. João Crisóstomo e
Sto. Agostinho, e naquilo que
constituem as linhas de força da



teologia de São José no magistério
pontifício anterior, especialmente no
de Leão XIII. A teologia mariana
costuma desenvolver-se em torno da
verdadeira maternidade de Nossa
Senhora (a sua maternidade de
Cristo e de todos os homens); assim
sucede de modo análogo com a
teologia de São José, tal como a
encontramos nos ensinamentos de
São Josemaria: toda ela está
fundamentada em torno de três eixos
fundamentais: a verdade do seu
casamento com Nossa Senhora, a
verdade da sua paternidade de Jesus,
a sua missão de protetor da Sagrada
Família primeiro, e depois da Igreja.
Dentro destas coordenadas, o leitor
atento encontra como que um
caminho amável na «descoberta» de
pequenos detalhes, aplicações e
matizes que vão durar até ao final de
sua vida, como se salienta, por
exemplo, no testemunho do
Venerável Servo de Deus Álvaro del
Portillo que acaba de ser citado.



* Artigo póstumo.

[1] SÃO JOSEMARIA ESCRIVÁ, Da
família de José, apontamentos da
pregação, 19-III-1971 (AGP, biblioteca,
P09, pág. 136).

[2] Cf. ANDRÉS VÁZQUEZ DE PRADA,
O Fundador do Opus Dei, vol. III,
Rialp, Madri 2003, pág. 728 ss. Sobre
a presença de São José nos
ensinamentos de São Josemaria, cf.,
entre outros, os seguintes trabalhos:
L.M. DE LA HERRÁN, La devoción a
San José en la vida y enseñanzas de
Mons. Escrivá de Balaguer, fundador
del Opus Dei (1902-1975), Estudios
josefinos, 34 (1980), pág. 147-189; I.
SOLER, San José en los escritos y en
la vida de San Josemaría. Hacia una
teología de la vida ordinaria, Estudos
josefinos, 59 (2005), pág. 259-284. Cf.
também J.B. FREIRE PÉREZ, Para



amar más San José, Promesa, San
José de Costa Rica 2007, pág. 55-61;
M. IBARRA BENLLOCH, La capilla de
la Sagrada Familia, Scripta de Maria,
II/4 (2007), pág. 351-364; J. FERRER,
San José nuestro padre y Señor, Arca
de la Alianza, Madri 2007.

[3] SÃO JOSEMARIA ESCRIVÁ,
Caminho, nº 559.

[4] SÃO JOSEMARIA ESCRIVÁ, Cf.
homilia Na Oficina de José, em É
Cristo que passa, nº. 39-56. Daqui em
diante, Na Oficina de José.

[5] SANTO AGOSTINHO, Sermão 51,
20: PL 38, 351; BAC 95, p. 40. Cf. Na
Oficina de José, nº. 55.

[6] Na Oficina de José, nº 39.

[7] Ibid.

[8] As palavras de Santa Teresa:
«Começo em nome do Senhor,
tomando por ajuda a sua gloriosa



Mãe, cujo hábito trago, embora
indigna dele, e o meu glorioso pai e
senhor S. José, em cuja casa
estou» (SANTA TERESA, Fundações,
prólogo, 5; BAC 212, 8ª ed., pág. 675).
Cf. Caminho. Edição crítico-histórica
preparada por Pedro Rodríguez,
Rialp, Madrid 2002, pág. 689, esp. nt.
29.

[9] Sobre os diversos qualificativos
que a paternidade de São José
recebeu ao longo dos séculos - Pai
legal, putativo, nutrício, adotivo etc.
-, cf. B. LLAMERA, Teología de San
José, BAC, Madri 1953, pág. 73-114.
Llamera apresenta duas conclusões
muito orientadoras: «As
denominações pai legal, putativo,
nutrício, adotivo, virginal e vigário
do Pai celeste exprimem somente
aspectos parciais e incompletos da
paternidade de São José» (p. 94). E a
conclusão seguinte que explica por
que todas estas «paternidades» lhe
parecem incompletas: «A



paternidade de São José é nova,
única e singular, de ordem superior à
paternidade natural e adotiva
humanas» (pág. 102). Seguindo Santo
Agostinho pode dizer-se que a
paternidade de São José quanto a
Jesus é única, singular e de ordem
superior como é único, singular e de
ordem superior o seu casamento com
Nossa Senhora.

[10] Além das numerosas alusões a
São José que São Josemaria faz ao
longo de toda a vida, existem quatro
extensos textos dedicados a São José,
com que é fácil esboçar uma teologia
quase completa do santo Patriarca.
São estes textos: homilia Na Oficina
de José, 19-III-1963, em É Cristo que
passa, nºs. 39-56; A escola de José,
apontamentos de pregação, 19-
III-1958 (AGP, biblioteca, P18, pág.
79-88); São José, nosso Pai e Senhor,
apontamentos de pregação, 19-
III-1968 (AGP, biblioteca, P09, pág.
93-103); Da família de José,



apontamentos de pregação, 19-
III-1971 (AGP, biblioteca, P09, pág.
133-141). De agora em diante, os três
últimos serão citados como A escola
de José; São José, nosso Pai e Senhor;
e Da família de José,
respectivamente.

[11] LEÃO XIII, Enc. Quamquam
pluries (15-VIII-1889), nº. 3.

[12] «Uma vez que o casamento é a
máxima união e amizade - a que por
si própria vai unida a comunhão de
bens – daí resulta que, se Deus deu
José como esposo da Virgem, deu-o
não só como companheiro de vida,
testemunha da virgindade e protetor
da honra, mas também para que
participasse, por meio do pacto
conjugal, na excelsa grandeza
dela» (Ibid.).

[13] Cf. G.M. BERTRAND, Joseph
(saint). II. Patristique et haut moyen
âge, Dictionnaire de Spiritualité, VIII,
Beauchesne, Paris 1974, 1304.



[14] «Nec te moveat quod frequenter
Scriptura conjugem dicit: non enim
virginitatis ereptio, sed conjugii
testificatio, nuptiarum celebratio
declaratur» (In Lucam, 2, 5: SC 45,
pág. 74).

[15] Sto. Agostinho lembra as
implicações desta situação
providencial no próprio conceito de
casamento ao propô-lo como modelo
aos casamentos continentes dizendo:
«este casamento é tanto mais real
quanto mais casto é» (Sermão 51, 10,
13 y 16: PL 38, 342, 344-346, 348; BAC
95, 39-40). As expressões latinas de
Sto. Agostinho no Sermão 51 são de
uma grande beleza e clareza: «Quare
pater? Quia tanto firmius pater,
quanto castius pater (…) Non ergo de
semine Joseph Dominus, quamvis
hoc putaretur: et tamen pietati et
charitati Joseph natus est de Maria
virgine filius, idemque Filius Dei».



[16] Cf. SÃO BERNARDO, Homilia
Super missus est, II, 15: «Nec vir ergo
matris, nec filii pater exstitit,
quamvis certa… et necessaria
dispensatione utrumque ad tempus
appellatus sit et putatus» (em Opera,
t. 4, éd. J. Leclerq et H. Rochais, Roma
1966, pág. 33). O que aqui ocupa o
primeiro plano não é a verdade do
casamento, mas o fato de São José ter
sido chamado «vir» e «pater»
temporalmente, ad tempus. A
tradução castelhana de Díez Ramos
sublinha a pouca importância que o
casamento de José e Maria recebe
nesta homilia: «Nem foi, portanto,
marido da mãe nem Pai do filho,
embora (como dissemos), por uma
necessária razão de ação e permissão
em Deus, foi chamado e tido durante
algum tempo uma coisa e
outra» (BAC 110, 203). A pouca
importância dada por S. Bernardo ao
casamento entre a Virgem e São José
não o impede de fazer uma ardente
descrição da santidade de José, p.ex.,



ao compará-lo com José, filho de
Jacob: «Recorda-te ao mesmo tempo
daquele grande patriarca, vendido
noutros tempos no Egito, e
reconhecerás que este não só teve o
seu nome, mas a sua castidade, a sua
inocência e a sua graça (…) Aquele,
guardando lealdade ao seu senhor,
não quis consentir má intenção da
sua senhora (cf. Gn 39, 12); este,
reconhecendo Virgem a sua Senhora,
Mãe do seu Senhor, guardou-a
fidelissimamente, conservando ele
próprio toda a castidade» (Ibid., 16:
BAC 110, 204).

[17] «A forma do casamento consiste
numa certa união indivisível das
almas pela qual cada cônjuge de
modo indivisível se obriga a guardar
fidelidade ao outro; o fim do
casamento é gerar e educar os filhos:
ao primeiro chega-se pelo ato
conjugal; ao segundo pelas obras do
marido e da esposa com que se
ajudam para criar a prole (…) Quanto



à primeira perfeição, o casamento da
Virgem Mãe de Deus e José foi um
verdadeiro casamento, porque
ambos consentiram na união
conjugal (…) Quanto à segunda
perfeição, que tem lugar pelo ato
matrimonial, se se refere à união
carnal pela qual se concebem os
filhos, aquele casamento não foi
consumado (…) porém aquele
casamento teve também a segunda
perfeição no que se refere à
educação da prole» (S. Tomás, S. Th.
III, q. 29, a. 2, in c.).

[18] A escola de José, pág. 80. E
noutro lugar, diz: «Das narrativas
evangélicas se depreende a grande
personalidade humana de José: em
nenhum momento nos aparece como
um homem apoucado ou assustado
perante a vida; pelo contrário, sabe
enfrentar-se com os problemas,
seguir em frente nas situações
difíceis, assumir com
responsabilidade e iniciativa as



tarefas que lhe encomendam» (Na
Oficina de José, nº. 40).

[19] Na Oficina de José, nº 40.
Encontramos o mesmo pensamento
em Da família de José, pág. 134, e em
São José, nosso Pai e Senhor, pág.
95-96.

[20] Para «garantir» melhor a
virgindade de Nossa Senhora alguns
apócrifos falaram de um casamento
anterior de José e apresentaram-no
de idade avançada. Esta
apresentação influiu poderosamente
na arte (cf. G.M. BERTRAND, en
Joseph (saint). II. Patristique et haut
moyen âge, Dictionnaire de
Spiritualité, VIII, cit., 1302-1303).
Para o «realismo» e a simplicidade de
São Josemaria, a imaginação desses
apócrifos é inaceitável. A posição de
São Josemaria é muito parecida com
a de S. Jerônimo no Adv. Helvidium,
19 (PL 23, 203): é necessário apoiar-



se sobriamente nos dados que Novo
Testamento oferece.

[21] SÃO JOSEMARIA, Apontamentos
da sua oração pessoal perante Nossa
Senhora de Guadalupe, 21-V-1970,
citado em J. ECHEVARRÍA, Carta, 1-
XII-1996 (AGP, biblioteca, P17, vol. 4,
pág. 230-231).

[22] Da família de José, pág. 134.

[23] Ibid., pág. 138.

[24] A escola de José, pág. 80.

[25] Após citar Mt 1, 20, P. GRELOT
comenta: «A exortação a não temer
ocorre em um relato de vocação:
José, o justo, recebe de Deus um
chamamento à medida da sua justiça
(…) Ao tomar consigo a mãe do
menino e converter-se em seu
esposo, José converte-se ao mesmo
tempo em responsável pela mãe e
pelo filho perante Deus e perante os
homens; é o seu papel especial no



plano da salvação. A sua paternidade
real está marcada pelo fato de que
será ele a pôr o nome ao menino;
esta será desde então "a palavra de
reconhecimento" do Pai ao filho» (P.
GRELOT, Joseph (Saint). I. Écriture,
Dictionnaire de Spiritualité, VIII, cit.,
1297-1298).

[26] E aqui está outra expressão feliz:
«(…) mas José, seu esposo, sendo,
como era, justo, e não querendo
difamá-la… Não, em consciência não
podia. Sofre. Sabe que a sua esposa é
imaculada, que é uma alma sem
mancha, e não compreende o
prodígio que se verifica nela. Por isso
voluit occulte dimittere eam (Mt 1,
19), deliberou deixá-la secretamente.
Vacila, não sabe que fazer, mas
resolve da maneira mais limpa» (São
José, nosso Pai e Senhor, pág. 101).

[27] Na Oficina de José, nº. 42.



[28] S. JOÃO CRISÓSTOMO, In Mat.,
Hom. 4, 6: BAC 141, 70. Cf. A escola
de José, pág. 80-81.

[29] Cf. Na Oficina de José, nº. 55.

[30] A escola de José, pág. 81.

[31] Na Oficina de José, nº. 54.

[32] Ibid., nº. 55.

[33] Ibid.

[34] Ibid., nº. 56.

[35] Homilia Na epifania do Senhor,
6-I-1956, em É Cristo que passa, nº.
38.

[36] «O felicem virum, beatum
Ioseph, cui datum est, Deum, quem
multi reges voluerunt videre et non
viderunt, audire et non audierunt;
non solum videre et audire, sed
portare, deosculari, vestire et
custodire!».



[37] SÃO JOSEMARIA ESCRIVÁ, Na
Oficina de José, É Cristo que passa, nº
39.

[38] Ibid., nº 45.

[39] SÃO JOSEMARIA ESCRIVÁ,
Apontamentos de uma meditação,
Roma, 19-III-1968.

[40] CONCÍLIO VATICANO II, Const.
dogm. Lumen gentium, nº. 34.

[41] CONCILIO VATICANO II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 34.

[42] Da família de José, pág. 137.

[43] D. Álvaro del Portillo refere-se a
São Josemaria como nosso Pai, pois o
Opus Dei é uma família de caráter
sobrenatural.

[44] ÁLVARO DEL PORTILLO,
Entrevista sobre o Fundador do Opus
Dei, Rialp, Madri 1993, pág. 161

Lucas F. Mateo-Seco



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/sao-jose-na-
vida-crista-e-nos-ensinamentos-de-s-

josemaria/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/sao-jose-na-vida-crista-e-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/sao-jose-na-vida-crista-e-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/sao-jose-na-vida-crista-e-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/sao-jose-na-vida-crista-e-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/

	São José na vida cristã e nos ensinamentos de São Josemaria

