opusdei.org

Sdo José na vida
crista e nos
ensinamentos de Sao
Josemaria

A devocdo a Sao José estava
profundamente enraizada na
alma de Sao Josemaria desde
muito jovem. O n° 59 de
“Romana” publica um artigo,
que aqui reproduzimos, sobre a
devocdo de Sdo Josemaria a Sdo
José.

03/01/2021



A devocao a Sdo José estava
profundamente enraizada na alma
de Sdo Josemaria desde muito jovem.
Recordando como em 1934 tinha
encomendado ao santo Patriarca os
esforgos para conseguir que se lhe
concedesse o primeiro sacrario,
comentava em 1971: “No fundo da
minha alma ja tinha esta devocgdo a
Sdo José, que vos inspirei”[1]. Esta
devocdao esta presente, sdlida e clara,
em escritos de 1933 - embora Séao
Josemaria ja a vivesse desde tempos
atras, como se pode ver no texto de
Santo Rosario, de 1931— e mantém-
se viva e ardente até o final da sua
vida, experimentando um notorio
incremento nos seus ultimos anos[2].

1. Introducao

Nos trés pontos que dedica em
Caminho a devocao a Sao José,
aparecem ja algumas das razoes
teoldgicas em que fundamenta esta
devogdo. No numero 559, escreve:



"Sdo José, Pai de Cristo, é também teu
Pai e teu Senhor. - Recorre a ele".[3]. E
significativa a for¢ca com que chama
aqui a Sao José pai de Cristo. Mais
adiante, em uma homilia de 19 de
marco del1963, dedicada
integralmente a Sao José[4],
explicitara o sentido com que fala
desta paternidade seguindo a
conhecida reflexao de Sto. Agostinho
no Sermao 51, 20: "O Senhor nao
nasceu do gérmen de José. Mas da
piedade e caridade de José nasceu
um filho da Virgem Maria, e que era
Filho de Deus"[5]. Para Sdo
Josemaria, a paternidade de Sao José
em relacdo a Jesus ndo € uma
paternidade segundo a carne, mas é
uma paternidade real e unica, que
brota do seu verdadeiro matrimonio
com Nossa Senhora e da sua
especialissima missao, e que é a
razao por que também a Igreja e
cada um dos cristdos o invocam
como «Pai e Senhor».



Nessa mesma homilia que acabamos
de citar, diz Sdo Josemaria: "desde ha
muitos anos, me agrada invocd-lo
com um titulo carinhoso: Nosso Pai e
Senhor" [6]. E explica: "Sdo José é
realmente Pai e Senhor, protegendo e
acompanhando no seu caminho
terreno aqueles que o veneram, como
protegeu e acompanhou Jesus
enquanto crescia e se fazia homem"
[7]. Na edicdo critico-historica de
Caminho, Pedro Rodriguez explica
que Sao Josemaria pode ter tomado a
expressdo Pai e Senhor de Sta. Teresa
de Jesus, que tanto contribuiu para a
devocdo a Sao José ndo so no
Carmelo, mas em toda a Igreja[8].

Em Caminho, as consequéncias desta
«paternidade» concentram-se no
magistério de Sdo José sobre a «vida
interior». Diz o n°. 560: "Nosso Pai e
Senhor Sdo José é Mestre da vida
interior. - Coloca-te sob o seu
patrocinio e sentiras a eficacia do seu
poder”. E o n°. 561: "De Sdo José diz



Santa Teresa, no livro da sua vida:
“Quem ndo achar mestre que lhe
ensine a orar, tome este glorioso
Santo por mestre, e ndo errara no
caminho”. - O conselho vem de uma
alma experimentada. Segue-o". A
razao que Sao Josemaria aponta para
apoiar estes dois conselhos é a
convivéncia intima e continua que
Sao José manteve com Jesus e com
Maria ao longo de toda a vida.

Os trés pontos de Caminho citados
situam o pensamento de Sao
Josemaria sobre Sdo José em duas
coordenadas essenciais: a verdade da
sua paternidade em relacdo a Jesus e
a influéncia do santo Patriarca na
historia da salvagdo. Estes pontos
confirmam ja desde as suas
primeiras manifestacdes um
pensamento josefologico maduro e
uma firme convic¢do teologica.
Assim se vé na firmeza simples com
que chama a Sao José «pai» de Jesus
sem qualquer vacilacdo[9].



2. Uma solida tradicao anterior

Com a sobriedade no dizer e com a
precisdo de linguagem que o
caracterizam, Sao Josemaria sabe-se
inserido em uma solida tradicao
eclesial de teologia e devogdo ao
santo Patriarca. Os seus
ensinamentos sobre Sao José sao
ricos, solidos e constantes, e neles
afloram, junto com a iniciativa
propria de uma delicada piedade
movida pelo Espirito Santo, uma
profunda informacéo sobre as
questdes teologicas referentes a Sdo
José, e a consciéncia de estar pisando
em terreno seguro[10].

Como se sabe, em 1870, Pio IX, pelo
decreto Quemadmodum Deus (8-
XII-1870), tinha proclamado Sdo José
patrono da Igreja universal, e a 15 de
Agosto de 1889, Ledo XIII tinha
publicado a sua enciclica Quamquam
Pluries dedicada ao santo Patriarca.
Nesta enciclica, de grande vigor de


https://opusdei.org/pt-br/document/da-mesma-maneira-que-deus-quemadmodum-deus-pio-ix/

pensamento, recolhem-se as linhas
fundamentais da teologia de Sao José,
precisamente ao mencionar as
razoes por que deve ser considerado
patrono da Igreja universal.

A primeira razdo que o Papa refere é
que Sao Joseé é o esposo de Nossa
Senhora e, consequentemente, é pai
de Jesus, que é um bem - bonum
prolis - deste casal. No texto do
pontifice, a verdade do matriménio
entre Nossa Senhora e S3o José esta
fora de qualquer duvida e leva
diretamente a verdade da
paternidade de Sao José para com
Jesus. Ambas as realidades -
matrimoénio e paternidade -
constituem tracos essenciais da
vocacao divina de Sao José: ele foi
chamado a desempenhar estas duas
missoes queridas em si mesmas por
Deus, no seu proprio valor. Nesta
vocacdo encontram a sua razdo de
ser todas as gracas recebidas por Sdo
José; nela se encontra, pois, a razdo



ultima da «sua dignidade, da sua
santidade e da sua gloria»[11].

Na abordagem de Ledo XIII, o
casamento de Sao José com a Virgem
Maria € a razdo ultima de tudo o que
acompanha a figura de Sao José,
porque a verdade e perfeicdo deste
matrimonio «exigem» a participacao
nos seus bens e, concretamente, no
bem dos filhos, embora o filho tenha
sido gerado virginalmente. O Papa
chama a este matriménio «maximo
consorcio e amizade em que a si
mesmo estd unida a comunhado de
bens», e diz que Sao José foi entregue
a Virgem ndo s6 como «companheiro
de vida, testemunha da virgindade e
protetor da honra», mas também
como participante da sua «excelsa
grandeza». Ele é, pois, «o guardido
legitimo e natural da Sagrada
Familia»[12].

Ledo XIII continua assim uma linha
de pensamento ja seguida por Sto.



Ambrosio e Sto. Agostinho, que
encontra uma das suas formulacdes
mais perfeitas em S. Tomas de
Aquino: entre Nossa Senhora e Sdo
José houve verdadeiro e perfeito
matrimonio. Dada a virgindade
perpétua de Nossa Senhora, alguns
escritores antigos tiveram certa
dificuldade em considerar esta unido
como um verdadeiro
matrimoénio[13]. Estas hesitacoes
dissiparam-se a favor da
autenticidade do matrimonio, entre
outras causas, devido a decidida
tomada de posicao de Sto.
Ambrosio[14] e de Sto. Agostinho[15].
Isto ndo impede que autores tdo
importantes como S. Bernardo
(+1153) se tenham mostrado muito
cautelosos perante a afirmacao do
matrimoénio entre Sao José e Nossa
Senhora, ou ndo o tenham valorizado
como elemento fundamental na
teologia josefina[16]. A posicdo de S.
Tomas de Aquino (+1274) ndo oferece
lugar a duvidas: a uniao entre José e



Maria foi verdadeiro e perfeito
matrimonio, porque nele teve lugar a
unido esponsal entre os seus
espiritos[17].

Convém nao esquecer que considerar
a unido entre José e Maria como
verdadeiro matrimonio se ajusta a
linguagem do Novo Testamento, que
ndo vacila em chamar a Nossa
Senhora «mulher» de José: ndo ha
hesitagdes quanto a virgindade de
Nossa Senhora inclusive naqueles
lugares em que se lhe chama esposa
de José (cf., p.ex., Mt 1, 16-25), nem
ha duvidas quanto a chamar a José
pai de Jesus, nem em mostra-lo
agindo como tal (cf.,, p.ex., Lc 2,
21-49).

3. A figura de Sao José nos
ensinamentos de Sdo Josemaria

Desde os primeiros escritos, Sdo
Josemaria descreve a figura de Sao
José como um homem jovem, talvez
um pouco mais velho que Nossa



Senhora, mas na plenitude da forca e
da vida: O santo Patriarca ndo era
um velho, mas um homem jovem,
forte, reto, grande apaixonado pela
lealdade, com fortaleza. A Sagrada
Escritura define-o com uma s6
palavra: justo (cf. Mt 1, 20-21). José
era um vardo justo, um homem cheio
de todas as virtudes, como convinha
a quem tinha de ser o protetor de
Deus na terra[18].

Por detras desta descri¢cdo encontra-
se a conviccdo de que Deus, ao dar a
vocagdo, outorga as gracas
convenientes a quem a recebe e que,
portanto, atribuiu a Sdo José aqueles
dotes da natureza e da graca que o
fizeram digno esposo de Nossa
Senhora e cabeca da Sagrada Familia;
esta claro também que, de modo
analogo a Virgem Santissima, o papel
de Sdo José ndo € algo acidental, mas
parte essencial do plano divino da
salvacao.



Na pregacdo de Sao Josemaria, o
destaque da juventude de Sao José
apoia-se, ainda, em trés razoes
fundamentais: o bom senso na hora
de ler a Sagrada Escritura (sempre se
apresenta o seu casamento como um
casamento normal, e ndo teria sido
muito normal o matrimonio de uma
jovem com um ancido), a
consideracdo da comunhdo de
espiritos propria do matriménio (do
amor existente entre eles) e,
sobretudo, a convicc¢do de que a
santa pureza nao € questdo de idade,
antes brota do amor: “Nao estou de
acordo com a forma classica de
representar Sao José como um
homem velho, apesar da boa
intencdo de se destacar a perpétua
virgindade de Maria. Eu imagino-o
jovem, forte, talvez com alguns anos
mais do que a Virgem, mas na
pujanca da vida e das forcas
humanas. Para viver a virtude da
castidade ndo € preciso ser velho ou
carecer de vigor. A castidade nasce



do amor; a forca e a alegria da
juventude ndo constituem obstaculo
para um amor limpo. Jovem era o
coracdo e o corpo de Sdo José quando
contraiu matriménio com Maria,
quando conheceu o mistério da sua
Maternidade Divina, quando viveu
junto d'Ela respeitando a integridade
que Deus queria oferecer ao mundo
como mais um sinal da sua vinda as
criaturas[19]. Para Sdo Josemaria €
«inaceitavel» apresentar Sao José
como um homem idoso com a
finalidade de calar os mal-
intencionados[20]. E igualmente
inaceitavel ndo s6 duvidar da
verdade do seu matrimoénio com
Nossa Senhora, como também nao
tomar em considera¢do o amor
existente entre eles.

3.1. O amor entre Sao José e a
Virgem Maria

D. Javier Echevarria oferece um
valiosissimo testemunho sobre o



modo como Sdo Josemaria
contemplava as relacdes entre Maria
e José, ao recolher as suas palavras
perante Nossa Senhora de
Guadalupe: “Uma familia composta
por um homem jovem, reto,
trabalhador, forte; e uma mulher,
quase uma menina que, com 0S seus
esponsais cheios de um amor limpo,
encontram nas suas vidas o fruto do
amor de Deus pelos homens. Ela
passa pela humildade de ndo dizer
nada: que licdo para todos nos, que
estamos sempre dispostos a cantar as
nossas facanhas! Ele move-se com a
delicadeza de um homem reto - na
ocasido seria muito duro quando se
apercebeu de que a sua mulher, santa,
estava gravida! - e, como ndo quer
manchar a sua reputagdo, cala-se,
enquanto pensa como resolver as
coisas até que chega a luz de Deus,
que sem duvida pedia desde o
primeiro momento, e se adapta sem
vacilar aos planos do Céu”[21].



A autenticidade do casamento
pressup0e a existéncia de amor
conjugal, de desejo de vida em
comum, de compromisso, e é 1logico
pensar que estes tracos estiveram
muito presentes no casamento de
José e Maria. Deus juntou a esse
amor o fruto de Nossa Senhora: o
Filho Eterno feito homem, que quis
nascer em uma familia humana.

Como dissemos, Sao Josemaria da
como assente que o casamento entre
Sao José e a Virgem € um verdadeiro
casamento. Parte daqui como de um
dado seguro, e aprofunda a
consideracdo do amor existente
entre os conjuges: "Sdo José devia ser
jovem quando se casou com a Virgem
Santissima, uma mulher entdo
acabada de sair da adolescéncia.
Sendo jovem, era puro, limpo,
castissimo. E era-o, precisamente, por
amor. So enchendo de amor o coragdo
podemos ter a certeza de que ndo se
levantara nem se desviarad, mas que



permanecerd fiel ao amor purissimo
de Deus" [22].

Para Sdo Josemaria, o amor é a chave
de toda a vida humana, e também o é
na vida de José: nele esta a razdo da
sua fortaleza, da sua fidelidade, da
sua castidade. Um pouco mais
adiante, acrescenta: "Imaginais Sdo
José, que amava tanto a Santissima
Virgem e sabia da sua integridade
sem mancha? Quanto tera sofrido ao
ver que esperava um filho! S6 a
revelagdo de Deus nosso Senhor,
através de um anjo, o tranquilizou.
Tinha encontrado uma solugdo
prudente: ndo a desonrar, afastar-se
sem dizer nada. Mas, que dor!, porque
a amava com toda a alma. Calculais a
sua alegria, quando soube que o fruto
daquele ventre era obra do Espirito
Santo?" [23]

Embora néo se detenha no motivo da
perturbacao de José, Sdo Josemaria
esta querendo dizer que consiste em



«ndo ver», ndo no fato de que
duvidasse da virtude da sua esposa.
Ndao sabe o que fazer: "José era um
vardo justo, um homem cheio de todas
as virtudes, como convinha ao que
havia de ser o protetor de Deus na
terra. A principio perturba-se, quando
descobre que a sua Esposa Imaculada
esta gravida. Pressente a mdo de Deus
naquela situagdo, mas ndo sabe como
comportar-se. E na sua honradez,
para ndo a difamar, pensa afastar-se
em segredo” [24].

A dor de José aponta para o proprio
fato de ter de abandonar a sua
esposa. Sdo Josemaria cinge-se
sobriamente aos dados que oferece o
Novo Testamento, lendo-os com fé e
com senso comum: segundo 0s
textos, a perturbacdo de Sdo José é
clara; essa perturbacdo deve-se a
uma ignorancia que sera
ultrapassada com a mensagem do
anjo; o amor e o conhecimento que
José tem de Maria, levam-no a pensar



que nesse acontecimento, que nao
entende, estd a mao de Deus. Sdo
Josemaria sugere aqui o que
bastantes exegetas pensaram: que a
duvida de José recai, nao sobre a
honra de Nossa Senhora, mas em
como deve comportar-se pensando
que ha ali algo divino[25].

E sempre o amor pelo meio, pois Sao
Josemaria ndo duvida de que havia
auténtico amor conjugal entre eles
[26]. Mais ainda, a castidade de José
aparece protegida por esse amor, que
se fundamenta na fé: "a sua fé funde-
se com o amor: com o amor de Deus,
que estava cumprindo as promessas
feitas a Abrado, a Jacob, a Moisés;
com o carinho de esposo para com
Maria e com o carinho de pai por
Jesus. Fé e amor na esperanga da
grande missdo que Deus, servindo-se
também dele - um carpinteiro da
Galileia - estava comeg¢ando no
mundo - a redencgdo dos homens" [27].



Isto significa que, no meio do claro-
escuro da fé, Sdo José consegue
pressentir também algo da grandeza
de sua missao.

3.2. A paternidade de José

Em S&o Josemaria, ndo existe duvida
nenhuma sobre o modo de expressar
a paternidade de Sao José. Desde o0s
primeiros escritos até ao final,
chama-lhe Pai de Jesus sem mais
limitacdes. Pode-se dizer que o seu
pensamento acerca da teologia de
Sao José se inscreve nas coordenadas
de dois Padres da Igreja: S. Jodo
Crisostomo e Sto. Agostinho. De S.
Jodo Crisdstomo cita um texto que
coloca na boca de Deus estas
palavras: «Nao penses que, por ser a
concepcdo de Cristo obra do Espirito
Santo, tu és estranho ao servigo desta
divina economia. Porque, se € certo
que ndo tens nenhum papel na
geracdo e a Virgem permanece
intacta; contudo, tudo o que diz



respeito a paternidade sem atentar
na dignidade da virgindade, tudo isso
entrego a ti, tal como dar nome ao
filho»[28]. De Sto. Agostinho, Sdo
Josemaria cita, como vimos, no
Sermao 51[29].

O exercicio da paternidade de Jesus
constitui parte essencial de uma
«missdo» que enche toda a vida de
José: "tem uma missdo divina: vive
com a alma entregue, dedica-se
inteiramente as coisas de Jesus Cristo,
santificando a vida quotidiana" [30].
Aqui reside um dos principais
atrativos que o santo Patriarca
exerce sobre Sdo Josemaria: a sua
total entrega a Jesus santificando a
vida quotidiana, quer dizer, no
exercicio dos afazeres proprios de
sua profissdo e como um bom Pai de
familia judaica do seu tempo.

Sdo Josemaria oferece em E Cristo
que passa uma longa descricdo da
relacdo paterno-filial que tem lugar



entre Sdo José e Nosso Senhor. E uma
pagina bela, sobria e piedosa, em que
se presta atencao aos detalhes: "para
Sdo José, a vida de Jesus foi uma
continua descoberta da sua vocagao.
Recordamos acima aqueles primeiros
anos cheios de circunstdancias
aparentemente contraditorias:
glorificagdo e fuga, majestade dos
magos e pobreza da gruta, canto dos
Anjos e siléncio dos homens. Quando
chega o momento de apresentar o
Menino no Templo, José, que leva a
modesta oferenda de um par de rolas,
Vvé como Simedo e Ana proclamam
que Jesus é o Messias. Seu pai e sua
mde ouviram com admiragdo (Lc 2,
33), diz S. Lucas. Mais tarde, quando o
Menino fica no templo sem que Maria
e José o saibam, ao encontrd-Lo de
novo depois de O procurarem por trés
dias, o mesmo evangelista narra que
se maravilharam (Lc 2, 48). José
surpreende-se, José admira-se. Deus
vai lhe revelando os seus designios e
ele esforg¢a-se por compreendé-los. (...)



Sdo José, como nenhum outro homem
antes ou depois dele, aprendeu com
Jesus a estar atento para conhecer as
maravilhas de Deus, a ter a alma e o
coragdo abertos" [31].

Eis a vida interior de S&o José
descrita como uma auténtica
peregrinacdo na fé, em certo sentido,
muito parecida a de Nossa Senhora.
Ambos, Maria e José, vao
descobrindo a vontade de Deus
pouco a pouco, e vao tornando
realidade a sua primeira entrega em
uma fidelidade com que se
confortam mutuamente. Ao mesmo
tempo, no exercicio da sua
paternidade, José transmite a Jesus o
seu oficio de artesao, o seu modo de
trabalhar, inclusive em tantas coisas
a sua visao do mundo: "mas se José
aprendeu de Jesus a viver de um modo
divino, atrever-me-ia a dizer que, no
aspecto humano, ensinou muitas
coisas ao Filho de Deus (...). José
amou Jesus como um pai ama o seu



filho, tratou-o dando-lhe tudo que de
melhor tinha. José, cuidando daquele
Menino como lhe tinha sido ordenado,
fez de Jesus um artesdo: transmitiu-
lhe o seu oficio. Por isso, 0s vizinhos
de Nazaré falavam de Jesus
chamando-lhe indistintamente faber e
fabri filius (Mc 6, 3; Mt 13, 55):
artesdo e filho do artesdo. Jesus
trabalhou na oficina de José e junto de
José. Como seria José, como teria
atuado nele a graga, para ser capaz de
levar a cabo a tarefa de desenvolver
no aspecto humano o Filho de Deus?
Por isso, Jesus devia parecer-se com
José no modo de trabalhar, nos tragos
do seu cardater, na maneira de falar.
No realismo de Jesus, no seu espirito
de observacgado, no seu modo de se
sentar a mesa e de partir o pdo, no
seu gosto por falar de um modo
concreto tomando como exemplo as
coisas da vida corrente, reflete-se o
que foi a infancia e a juventude de
Jesus e, portanto, a sua convivéncia
com José" [32].



Eis o paradoxo, e Sdo Josemaria tem
dele plena consciéncia: aquele que é
a Sabedoria «aprende» de um
homem as coisas mais elementares,
como o oficio de carpinteiro.
Manifesta-se neste paradoxo a
«sublimidade do mistério» da
Encarnacdo e a verdade da
paternidade de José. Com a sua Mae,
o Senhor aprendeu a falar e a andar;
no lar governado por Sao José,
aprendeu licdes de laboriosidade e
de honradez. O carinho mutuo fez
com que José e Jesus se parecessem
em muitas coisas: "Ndo é possivel
desconhecer a sublimidade do
mistério. Esse Jesus que é homem, que
fala com o sotaque de uma
determinada regido de Israel, que se
parece com um artesdo chamado José,
esse é o Filho de Deus. E quem pode
ensinar alguma coisa a Deus? Mas é
realmente homem e vive
normalmente: primeiro como menino;
depois, como rapaz que ajuda na
oficina de José; finalmente como



homem maduro, na plenitude da
idade. Jesus crescia em sabedoria, em
idade e em graga diante de Deus e dos
homens." (Lc 2, 52)[33].

3.3. Sao José, Mestre de vida
interior no trabalho

Sao José soube ensinar Jesus com as
licdes com que todo bom pai israelita
sabia educar os seus filhos: licdes de
vida limpa e de sacrificio, de virtudes
humanas e de trabalho oferecido a
Deus e bem acabado; li¢cdes de vida
sobria, justa e honesta. Sdo José nos
ensinara também a nos, que
formamos um s6 Corpo com Cristo.
"[osé foi, no aspecto humano, mestre
de Jesus; conviveu com Ele
diariamente, com delicado carinho, e
cuidou dele com alegre abnegacgdo.
Ndo sera esta uma boa razdo para
considerarmos este vardo justo, este
Santo Patriarca, no qual culmina a Fé
da Antiga Alian¢a, como Mestre de
vida interior? A vida interior ndo é



outra coisa sendo o convivio assiduo e
intimo com Cristo, para nos
identificarmos com Ele. E José saberd
dizer-nos muitas coisas sobre Jesus.
Por isso, ndo deixeis nunca de
conviver com ele; ite ad Joseph, como
diz a tradigdo cristd com uma frase
tomada do Antigo Testamento (Gn 41,
55)" [34].

Duas caracteristicas da vida de Sao
José atraem poderosamente a
devocdo de Sao Josemaria: a sua vida
de contemplacdo e a sua vida de
trabalho. E 16gico, pois ambos o0s
rasgos sdo essenciais no espirito do
Opus Dei. Na festa da Epifania de
1956 dizia: "E um ultimo pensamento
vai também para esse homem justo,
Nosso Pai e Senhor, Sdo José, que,
como habitualmente, passa
despercebido na cena da Epifania.
Pressinto-o recolhido em
contemplacdo, protegendo com amor
o0 Filho de Deussque, ao fazer-se
homem, foi confiado a sua atengdo



paternal. Com a maravilhosa
delicadeza de quem ndo vive para si, o
Santo Patriarca entrega-se com um
espirito de sacrificio tdo silencioso
como eficaz. Falamos hoje da vida de
oragdo e do afa de apostolado.
Queremos porventura melhor mestre
nesta matéria do que Sdo José? Se
quereis que vos dé um conselho, dir-
vos-ei - com palavras que venho
repetindo incansavelmente ha muitos
anos: Ite ad Joseph (Gn 41, 55),
recorrei a Sao José; ele vos mostrara
caminhos concretos e meios humanos
e divinos para chegar a Jesus. E em
breve ousareis, tal como ele, segurar
nos bracos, beijar, vestir e cuidar
deste Menino Deus que nasceu para
nos" [35].

A citacdo é da oracdo a Sao Jose,
preparatoria para a santa Missa
contida no missal romano[36]. Esta
oracdo oferece como exemplo a
contemplacdo de Sdo José na
proximidade de Jesus que, na sua



simplicidade, ¢ um bom exemplo da
proximidade com que o cristdo deve
contemplar a vida de Jesus.

Sdo Josemaria enamora-se da vida de
trabalho de José e considera-o mestre
de vida interior nessa vida de
trabalho intenso e humilde, "porque
nos ensina a conhecer Jesus, a
conviver com Ele, a tomar consciéncia
de que fazemos parte da familia de
Deus", e "nos da essas li¢oes sendo,
como foi, um homem corrente, um pai
de familia, um trabalhador que
ganhava a vida com o esforco de suas
mdaos. Este fato possui também, para
nos, um significado que é motivo de
reflexdo e de alegria” [37]. A figura de
Sao José fala também da
universalidade do chamamento ao
apostolado: ele soube converter o
trabalho em ocasido de «dar a
conhecer Jesus».

Grande parte da homilia Na oficina
de José esta dedicada a este tema: o



espirito do Opus Dei "apoia-se, como
em seu gonzo, no trabalho corrente,
no trabalho profissional exercido no
meio do mundo. A vocagdo divina da-
nos uma missdo, convida-nos a
participar na tarefa unica da Igreja,
para sermos assim testemunhas de
Cristo perante 0s nossos iguais, os
homens, e para levarmos todas as
coisas a Deus" [38]. A figura de Sado
José sobressai como a daquele que
soube dar ao trabalho a sua
dimensdo propria na historia da
salvacao.

F aqui, no oferecimento a Deus do
proprio trabalho, onde o cristdo
exercita o sacerddcio que recebeu no
batismo. Comentando a oracdo a Sao
José que se acaba de citar, diz: «Deus
qui dedisti nobis regale sacerdotium...
Para todos os cristdos, o sacerdocio é
real (...): todos temos alma sacerdotal.
Praesta, quaesumus ut, sicut beatus
Ioseph unigenitum Filium tuum,
natum ex Maria Virgine, (...) suis



manibus reverenter tractare meruit et
portare, (...) ita nos facias cum cordis
munditia... Assimquer Ele que
sejamos: limpos de coragdo. Et operis
innocentia - a inocéncia das obras é a
retiddo de intengdo - tuis sanctis
altaribus deservire. Servi-Lo ndo so
no altar, mas no mundo inteiro, que é
altar para nos. Todas as obras dos
homens se fazem como em um altar, e
cada um de vos, nessa unido de almas
contemplativas que € o vosso dia, de
algum modo diz a sua missa, que dura
vinte e quatro horas, a espera da
missa seguinte, que durard outras
vinte e quatro horas, e assim até o fim
de nossa vida" [39].

Santificar é proprio do sacerdote. A
santificacdo do trabalho tem lugar
como exercicio do sacerdocio dos
leigos, pois todos os seus trabalhos,
oracgOes e empreendimentos
apostolicos, a vida conjugal e
familiar, o trabalho de cada dia, o
descanso do espirito e do corpo, se



forem feitos no Espirito, e as proprias
incomodidades da vida, suportadas
com paciéncia, se tornam em outros
tantos sacrificios espirituais,
agradaveis a Deus por Jesus Cristo
(cf. 1 Pe 2,5); sacrificios estes que sdo
piedosamente oferecidos ao Pai,
juntamente com a oblacdo do corpo
do Senhor, na celebracdo da
Eucaristia[40].

O ato proprio do sacerdote é
santificar. A santificacdo do trabalho
se realiza como um exercicio do
sacerdocio dos fiéis, "pois todas as
suas obras, oracdes e projetos
apostolicos, vida conjugal e familiar,
trabalho diario, o descanso da alma e
do corpo, se forem realizados no
Espirito; até os aborrecimentos da
vida se a pessoa sofre pacientemente,
tornam-se hostias espirituais
aceitaveis a Deus por de Jesus Cristo
(1P 2,5), que na celebracao da
Eucaristia, com a oblagdo do corpo



do Senhor, os cristaos oferecem o Pai
mais piedosamente" [41].

Entre os gestos de devog¢ao a Sdo José
destaca-se um com que Sao
Josemaria se insere também em uma
rica tradi¢do anterior: a comparacao
do santo Patriarca com José, o filho
de Jaco, que distribuiu o pédo aos
habitantes do Egito e aos filhos de
Israel. Esta comparacao é reforcada
por um fato que o atinge
profundamente no coragao: porque
«providenciar o pdo» é caracteristica
do Pai de familia - somos da familia
de Sao José -, e porque o pao de que
se fala é a sagrada Eucaristia. Os
textos mais vibrantes sobre este tema
encontram-se quando evoca 0s
acontecimentos que se relacionam
com a obtencdo da autorizacdo para
a reserva do Senhor na primeira
residéncia de estudantes.

E assim que recorda este
acontecimento:«Em 1934, se ndo me



engano, come¢amos a primeira
residéncia de estudantes (...).
Precisdvamos ter o Senhor conosco,
no tabernaculo. Agora é facil, mas,
naquela altura, ter um sacrario era
muito dificil (...) Comecei a pedir a Sdo
José que nos concedesse o primeiro
sacrdrio, e 0 mesmo faziam os meus
filhos que entdo tinha. Enquanto
rezavamos por este assunto, eu
tratava de encontrar os objetos
necessdarios: paramentos,
tabernaculo... Ndo tinhamos dinheiro.
Quando juntava cinco duros, que
entdo era uma quantia discreta,
gastavam-se em outra necessidade
mais imperiosa. Consegui que umas
freirinhas, a quem muito quero, me
arranjassem um sacrario; consegui os
paramentos em outro lugar e,
finalmente, o bom bispo de Madri
concedeu-nos a autorizagdo para ter o
Santissimo Sacramento conosco.
Entdo, em sinal de agradecimento,
mandei pOr uma corrente na chave do
sacrdrio, com uma medalhinha de Sdo



José em que, por trds, estd escrito: ite
ad Ioseph! De modo que Sdo José é
verdadeiramente nosso Pai e Senhor,
porque nos deu o pdo — o pdo
eucaristico - como um bom Pai de
familia. Ndo disse ja que nos
pertencemos a sua familia?» [42].

Sao José, dispensador do pdo para a
Sagrada Familia, é também
dispensador do pdo para a Igreja. Do
céu, continua a exercer a sua
paternidade sobre aqueles que
formam em Cristo um mesmo Corpo
Mistico. Com o correr dos anos, esta
reflexdo foi-se tornando cada vez
mais viva, enraizando-se
progressivamente na alma de Sdo
Josemaria. O Veneravel Servo de
Deus Alvaro del Portillo, refere esta
recordacdo da viagem por alguns
paises da América do Sul em 1974:
«Durante aquela viagem, 0 nosso
Fundador comecou a falar da
presenca misteriosa - "inefavel", dizia
- de Maria e de José junto aos



sacrarios de todo o mundo.
Explicava-o do seguinte modo: se a
Santissima Virgem nunca se separou
do seu Filho, é 16gico que continue ao
seu lado também quando o Senhor
decide ficar nesta "prisdo de amor"
que é o taberndculo: para O adorar,
para O amar, rezar por nos. E
aplicava a Sdo José a mesma ideia:
esteve sempre junto de Jesus e junto
da de sua Esposa; teve a sorte de
morrer acompanhado por eles, que
morte tdo maravilhosa! (...)
Definitivamente, o nosso Padre[43]
punha Sao José em tudo»[44].

Concluindo, a devocéao de Sao
Josemaria a Sdo José e a sua visao
teoldgica da figura e da missdo do
santo Patriarca tém o seu
fundamento na meditacao da
Sagrada Escritura - na sua leitura
cristd da Biblia -, nos santos Padres,
especialmente S. Jodo Crisostomo e
Sto. Agostinho, e naquilo que
constituem as linhas de forca da



teologia de Sdo José no magistério
pontificio anterior, especialmente no
de Ledo XIII. A teologia mariana
costuma desenvolver-se em torno da
verdadeira maternidade de Nossa
Senhora (a sua maternidade de
Cristo e de todos os homens); assim
sucede de modo analogo com a
teologia de Sao José, tal como a
encontramos nos ensinamentos de
Sao Josemaria: toda ela esta
fundamentada em torno de trés eixos
fundamentais: a verdade do seu
casamento com Nossa Senhora, a
verdade da sua paternidade de Jesus,
a sua missdo de protetor da Sagrada
Familia primeiro, e depois da Igreja.
Dentro destas coordenadas, o leitor
atento encontra como que um
caminho amavel na «descoberta» de
pequenos detalhes, aplicacdes e
matizes que vao durar até ao final de
sua vida, como se salienta, por
exemplo, no testemunho do
Veneravel Servo de Deus Alvaro del
Portillo que acaba de ser citado.



* Artigo postumo.

[1] SAO JOSEMARIA ESCRIVA, Da
familia de José, apontamentos da
pregacao, 19-111-1971 (AGP, biblioteca,
P09, pag. 136).

[2] Cf. ANDRES VAZQUEZ DE PRADA,
O Fundador do Opus Dei, vol. III,
Rialp, Madri 2003, pag. 728 ss. Sobre
a presenca de Sao José nos
ensinamentos de Sdo Josemaria, cf.,
entre outros, os seguintes trabalhos:
L.M. DE LA HERRAN, La devocion a
San José en la vida y ensefianzas de
Mons. Escriva de Balaguer, fundador
del Opus Dei (1902-1975), Estudios
josefinos, 34 (1980), pag. 147-189; I.
SOLER, San José en los escritos y en
la vida de San Josemaria. Hacia una
teologia de la vida ordinaria, Estudos
josefinos, 59 (2005), pag. 259-284. Cf.
também ].B. FREIRE PEREZ, Para



amar mas San José, Promesa, San
José de Costa Rica 2007, pag. 55-61;
M. IBARRA BENLLOCH, La capilla de
la Sagrada Familia, Scripta de Maria,
11/4 (2007), pag. 351-364; J. FERRER,
San José nuestro padre y Sefior, Arca
de la Alianza, Madri 2007.

[3] SAO JOSEMARIA ESCRIVA,
Caminho, n° 559.

[4] SAO JOSEMARIA ESCRIVA, Cf.
homilia Na Oficina de José, em F
Cristo que passa, n°. 39-56. Daqui em
diante, Na Oficina de José.

[5] SANTO AGOSTINHO, Sermado 51,
20: PL 38, 351; BAC 95, p. 40. Cf. Na
Oficina de José, n°. 55.

[6] Na Oficina de José, n° 39.
[7] Ibid.

[8] As palavras de Santa Teresa:
«Comeco em nome do Senhor,
tomando por ajuda a sua gloriosa



Mae, cujo habito trago, embora
indigna dele, e 0 meu glorioso pai e
senhor S. José, em cuja casa

estou» (SANTA TERESA, Fundacades,
prologo, 5; BAC 212, 82 ed., pag. 675).
Cf. Caminho. Edicao critico-histérica
preparada por Pedro Rodriguez,
Rialp, Madrid 2002, pag. 689, esp. nt.
29.

[9] Sobre os diversos qualificativos
que a paternidade de Sao José
recebeu ao longo dos séculos - Pai
legal, putativo, nutricio, adotivo etc.
-, cf. B. LLAMERA, Teologia de San
José, BAC, Madri 1953, pag. 73-114.
Llamera apresenta duas conclusdes
muito orientadoras: «As
denominacdes pai legal, putativo,
nutricio, adotivo, virginal e vigario
do Pai celeste exprimem somente
aspectos parciais e incompletos da
paternidade de Sao José» (p. 94). E a
conclusdo seguinte que explica por
que todas estas «paternidades» lhe
parecem incompletas: «A



paternidade de Sao José é nova,
unica e singular, de ordem superior a
paternidade natural e adotiva
humanas» (pag. 102). Seguindo Santo
Agostinho pode dizer-se que a
paternidade de Sado José quanto a
Jesus € unica, singular e de ordem
superior como é unico, singular e de
ordem superior o seu casamento com
Nossa Senhora.

[10] Além das numerosas alusoes a
Sao José que Sao Josemaria faz ao
longo de toda a vida, existem quatro
extensos textos dedicados a Sao José,
com que é facil esbocar uma teologia
quase completa do santo Patriarca.
Sao estes textos: homilia Na Oficina
de José, 19-111-1963, em E Cristo que
passa, n°s. 39-56; A escola de José,
apontamentos de pregacao, 19-
I11-1958 (AGP, biblioteca, P18, pag.
79-88); Sado José, nosso Pai e Senhor,
apontamentos de pregacao, 19-
[11-1968 (AGP, biblioteca, P09, pag.
93-103); Da familia de José,



apontamentos de pregacao, 19-
[11-1971 (AGP, biblioteca, P09, pag.
133-141). De agora em diante, os trés
ultimos serdo citados como A escola
de José; Sdo José, nosso Pai e Senhor;
e Da familia de José,
respectivamente.

[11] LEAO XIII, Enc. Quamquam
pluries (15-VIII-1889), n°. 3.

[12] «Uma vez que o casamento € a
maxima unido e amizade - a que por
si prépria vai unida a comunhdo de
bens — dai resulta que, se Deus deu
José como esposo da Virgem, deu-o
ndo s6 como companheiro de vida,
testemunha da virgindade e protetor
da honra, mas também para que
participasse, por meio do pacto
conjugal, na excelsa grandeza

dela» (Ibid.).

[13] Cf. G.M. BERTRAND, Joseph
(saint). II. Patristique et haut moyen
age, Dictionnaire de Spiritualité, VIII,
Beauchesne, Paris 1974, 1304.



[14] «Nec te moveat quod frequenter
Scriptura conjugem dicit: non enim
virginitatis ereptio, sed conjugii
testificatio, nuptiarum celebratio
declaratur» (In Lucam, 2, 5: SC 45,
pag. 74).

[15] Sto. Agostinho lembra as
implicac¢des desta situacao
providencial no préprio conceito de
casamento ao propo-lo como modelo
aos casamentos continentes dizendo:
«este casamento € tanto mais real
quanto mais casto é» (Sermao 51, 10,
13 y 16: PL 38, 342, 344-346, 348; BAC
95, 39-40). As expressoes latinas de
Sto. Agostinho no Serméo 51 sdo de
uma grande beleza e clareza: «Quare
pater? Quia tanto firmius pater,
quanto castius pater (...) Non ergo de
semine Joseph Dominus, quamvis
hoc putaretur: et tamen pietati et
charitati Joseph natus est de Maria
virgine filius, idemque Filius Dei».



[16] Cf. SAO BERNARDO, Homilia
Super missus est, II, 15: «Nec vir ergo
matris, nec filii pater exstitit,
quamvis certa... et necessaria
dispensatione utrumque ad tempus
appellatus sit et putatus» (em Opera,
t. 4, éd. J. Leclerq et H. Rochais, Roma
1966, pag. 33). O que aqui ocupa o
primeiro plano ndo é a verdade do
casamento, mas o fato de Sao José ter
sido chamado «vir» e «pater»
temporalmente, ad tempus. A
traducao castelhana de Diez Ramos
sublinha a pouca importancia que o
casamento de José e Maria recebe
nesta homilia: «Nem foi, portanto,
marido da mae nem Pai do filho,
embora (como dissemos), por uma
necessaria razao de acdo e permissao
em Deus, foi chamado e tido durante
algum tempo uma coisa e

outra» (BAC 110, 203). A pouca
importancia dada por S. Bernardo ao
casamento entre a Virgem e Sao José
ndo o impede de fazer uma ardente
descricdo da santidade de José, p.ex.,



ao compara-lo com José, filho de
Jacob: «Recorda-te ao mesmo tempo
daquele grande patriarca, vendido
noutros tempos no Egito, e
reconhecerds que este nao so teve o
seu nome, mas a sua castidade, a sua
inocéncia e a sua graca (...) Aquele,
guardando lealdade ao seu senhor,
ndo quis consentir ma intencdo da
sua senhora (cf. Gn 39, 12); este,
reconhecendo Virgem a sua Senhora,
Maée do seu Senhor, guardou-a
fidelissimamente, conservando ele
proprio toda a castidade» (Ibid., 16:
BAC 110, 204).

[17] «A forma do casamento consiste
numa certa unido indivisivel das
almas pela qual cada conjuge de
modo indivisivel se obriga a guardar
fidelidade ao outro; o fim do
casamento é gerar e educar os filhos:
ao primeiro chega-se pelo ato
conjugal; ao segundo pelas obras do
marido e da esposa com que se
ajudam para criar a prole (...) Quanto



a primeira perfei¢cdo, o casamento da
Virgem Mae de Deus e José foi um
verdadeiro casamento, porque
ambos consentiram na unido
conjugal (...) Quanto a segunda
perfeicdo, que tem lugar pelo ato
matrimonial, se se refere a uniao
carnal pela qual se concebem os
filhos, aquele casamento néo foi
consumado (...) porém aquele
casamento teve também a segunda
perfeicdo no que se refere a
educacao da prole» (S. Tomas, S. Th.
11, . 29, a. 2, in c.).

[18] A escola de José, pag. 80. E
noutro lugar, diz: «Das narrativas
evangeélicas se depreende a grande
personalidade humana de José: em
nenhum momento nos aparece como
um homem apoucado ou assustado
perante a vida; pelo contrario, sabe
enfrentar-se com os problemas,
seguir em frente nas situacoes
dificeis, assumir com
responsabilidade e iniciativa as



tarefas que lhe encomendam» (Na
Oficina de José, n°. 40).

[19] Na Oficina de José, n° 40.
Encontramos o0 mesmo pensamento
em Da familia de José, pag. 134, e em
Sao José, nosso Pai e Senhor, pag.
95-96.

[20] Para «garantir» melhor a
virgindade de Nossa Senhora alguns
apocrifos falaram de um casamento
anterior de José e apresentaram-no
de idade avancada. Esta
apresentacdo influiu poderosamente
na arte (cf. G.M. BERTRAND, en
Joseph (saint). II. Patristique et haut
moyen age, Dictionnaire de
Spiritualité, VIII, cit., 1302-1303).
Para o «realismo» e a simplicidade de
Sdo Josemaria, a imaginacao desses
apocrifos € inaceitavel. A posicdo de
Sao Josemaria € muito parecida com
a de S. Jerbnimo no Adv. Helvidium,
19 (PL 23, 203): é necessario apoiar-



se sobriamente nos dados que Novo
Testamento oferece.

[21] SAO JOSEMARIA, Apontamentos
da sua oracdo pessoal perante Nossa
Senhora de Guadalupe, 21-V-1970,
citado em J. ECHEVARRIA, Carta, 1-
XI1-1996 (AGP, biblioteca, P17, vol. 4,
pag. 230-231).

[22] Da familia de José, pag. 134.
[23] Ibid., pag. 138.
[24] A escola de José, pag. 80.

[25] ApOs citar Mt 1, 20, P. GRELOT
comenta: «A exortacdo a ndo temer
ocorre em um relato de vocacao:
José, o justo, recebe de Deus um
chamamento a medida da sua justica
(...) Ao tomar consigo a mae do
menino e converter-se em seu
esposo, José converte-se ao mesmo
tempo em responsavel pela mae e
pelo filho perante Deus e perante o0s
homens; é o seu papel especial no



plano da salvacao. A sua paternidade
real esta marcada pelo fato de que
sera ele a pOr o nome ao menino;
esta sera desde entdo "a palavra de
reconhecimento” do Pai ao filho» (P.
GRELOT, Joseph (Saint). I. Ecriture,
Dictionnaire de Spiritualité, VIII, cit.,
1297-1298).

[26] E aqui esta outra expressao feliz:
«(...) mas José, seu esposo, sendo,
como era, justo, e ndo querendo
difama-la... Nao, em consciéncia ndo
podia. Sofre. Sabe que a sua esposa é
imaculada, que é uma alma sem
mancha, e ndo compreende o
prodigio que se verifica nela. Por isso
voluit occulte dimittere eam (Mt 1,
19), deliberou deixa-la secretamente.
Vacila, ndo sabe que fazer, mas
resolve da maneira mais limpa» (Sdo
José, nosso Pai e Senhor, pag. 101).

[27] Na Oficina de José, n°. 42.



[28] S. JOAO CRISOSTOMO, In Mat.,
Hom. 4, 6: BAC 141, 70. Cf. A escola
de José, pag. 80-81.

[29] Cf. Na Oficina de José, n°. 55.
[30] A escola de José, pag. 81.

[31] Na Oficina de José, n°. 54.
[32] Ibid., n®. 55.

[33] Ibid.

[34] Ibid., n®. 56.

[35] Homilia Na epifania do Senhor,
6-1-1956, em E Cristo que passa, n°.
38.

[36] «O felicem virum, beatum
Ioseph, cui datum est, Deum, quem
multi reges voluerunt videre et non
viderunt, audire et non audierunt;
non solum videre et audire, sed
portare, deosculari, vestire et
custodire!».



[37] SAO JOSEMARIA ESCRIVA, Na
Oficina de José, E Cristo que passa, n°
39.

[38] Ibid., n° 45.

[39] SAO JOSEMARIA ESCRIVA,
Apontamentos de uma meditacio,
Roma, 19-I1I-1968.

[40] CONCILIO VATICANO II, Const.
dogm. Lumen gentium, n°. 34.

[41] CONCILIO VATICANO II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 34.

[42] Da familia de José, pag. 137.

[43] D. Alvaro del Portillo refere-se a
Séo Josemaria como nosso Pai, pois o
Opus Dei é uma familia de carater
sobrenatural.

[44] ALVARO DEL PORTILLO,
Entrevista sobre o Fundador do Opus
Dei, Rialp, Madri 1993, pag. 161

Lucas F. Mateo-Seco



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/sao-jose-na-
vida-crista-e-nos-ensinamentos-de-s-
josemaria/ (28/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/sao-jose-na-vida-crista-e-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/sao-jose-na-vida-crista-e-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/sao-jose-na-vida-crista-e-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/sao-jose-na-vida-crista-e-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/

	São José na vida cristã e nos ensinamentos de São Josemaria

