
opusdei.org

São João: filho de
Zebedeu, teólogo,
vidente

O Papa Bento XVI dedicou três
catequeses ao Apóstolo João. Na
primeira, procura ver o que se
pode saber da sua vida. Depois,
medita acerca do conteúdo
central do seu Evangelho, das
suas Cartas: a caridade, o amor.
E por fim considera a figura do
Vidente do Apocalipse.

23/08/2006

João, filho de Zebedeu



João, o teólogo

João, o vidente de Patmos

João, filho de Zebedeu

Queridos irmãos e irmãs!

Dedicamos o encontro de hoje à
recordação de outro membro muito
importante do colégio apostólico:
João, filho de Zebedeu e irmão de
Tiago. O seu nome, tipicamente
judaico, significa “o Senhor fez a
graça”. Estava consertando as redes
na margem do lago de Tiberíades,
quando Jesus o chamou juntamente
com o irmão (cf. Mt 4, 21; Mc 1, 19).
João pertence também ao grupo
restrito, que Jesus chama em
determinadas ocasiões.

Está com Pedro e com Tiago quando
Jesus, em Cafarnaum, entra em casa

https://opusdei.org/pt-br/article/quem-foram-os-doze-apostolos/
https://opusdei.org/pt-br/article/sao-tiago-apostolo/
https://opusdei.org/pt-br/article/sao-tiago-apostolo/
https://opusdei.org/pt-br/article/cafarnaum-a-cidade-de-jesus/


de Pedro para curar a sua sogra (cf. 
Mc 1, 29); com os outros dois segue o
Mestre na casa de Jairo, chefe da
sinagoga, cuja filha será chamada à
vida (cf. Mc 5, 37); segue-o quando
ele sobe ao monte para ser
transfigurado (cf. Mc 9, 2); está ao
lado dele no Monte das Oliveiras
quando, face à imponência do 
Templo de Jerusalém, pronuncia o
sermão sobre o fim da cidade e do
mundo (cf. Mc 13, 3); e, finalmente,
está ao seu lado quando, no Horto do 
Getsêmani, se retira para rezar ao
Pai antes da Paixão (cf. Mc 14, 33).
Pouco antes da Páscoa, quando Jesus
escolhe dois discípulos para enviar a
preparar a sala para a Ceia, confia a
ele e a Pedro esta tarefa (cf. Lc 22, 8).

Esta sua posição de relevo no grupo
dos Doze torna de certa forma
compreensível a iniciativa tomada
um dia pela mãe: ela aproximou-se
de Jesus para lhe pedir que os dois
filhos, precisamente João e Tiago,

https://opusdei.org/pt-br/.../monte-tabor-basilica-da-transfiguracao/
https://opusdei.org/pt-br/.../monte-tabor-basilica-da-transfiguracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-templo-de-jerusalem/
https://opusdei.org/pt-br/.../getsemani-oracao-e-agonia-de-jesus/


pudessem sentar-se um à sua direita
e outro à sua esquerda no Reino (cf. 
Mt 20, 20-21). Como sabemos, Jesus
respondeu fazendo por sua vez uma
pergunta: pediu que eles estivessem
dispostos a beber do cálice que ele
mesmo estava para beber (cf. Mt 20,
22).

A intenção que estava por trás
daquelas palavras era despertar os
dois discípulos, introduzi-los no
conhecimento do mistério da sua
pessoa e de os fazer refletir sobre a
futura chamada a ser suas
testemunhas até à prova suprema do
sangue.

De fato, pouco depois Jesus
esclareceu que não veio para ser
servido mas para servir e dar a
própria vida em resgate pela
multidão (cf. Mt 20, 28). Nos dias
seguintes à ressurreição,
encontramos “os filhos de Zebedeu”
empenhados com Pedro e outros



discípulos numa noite infrutuosa, à
qual se segue, pela intervenção do
Ressuscitado, a pesca milagrosa: será
“o discípulo que Jesus amava” quem
reconhece primeiro “o Senhor” e
quem o indica a Pedro (cf. Jo 21,
1-13).

Na Igreja de Jerusalém, João ocupou
um lugar de realce na orientação do
primeiro grupo de cristãos. De fato,
estava incluído entre os que São
Paulo chama as “colunas” daquela
comunidade (cf. Gl 2, 9). Na
realidade, nos Atos dos Apóstolos,
Lucas apresenta-o juntamente com
Pedro quando vão rezar no Templo
(cf. Act 3, 1-4.11) ou estão diante do
Sinédrio para testemunhar a própria
fé em Jesus Cristo (cf. Act 4, 13.19).
Juntamente com Pedro é enviado
pela Igreja de Jerusalém para
confirmar aos que na Samaria
aceitaram o Evangelho, pregando
sobre eles a fim de que recebam o
Espírito Santo (cf. Act 8, 14-15).



Em particular, deve recordar-se o
que afirma, juntamente com Pedro,
diante do Sinédrio que os está a
processar: “Quanto a nós, não
podemos deixar de afirmar o que
vimos e ouvimos” (Act 4, 20).
Precisamente esta franqueza ao
confessar a própria fé permanece um
exemplo e uma admoestação para
todos nós a estarmos sempre prontos
para declarar com determinação a
nossa inabalável adesão a Cristo,
antepondo a fé a qualquer cálculo ou
interesse humano.

Segundo a tradição, João é “o
discípulo predileto”, que no Quarto
Evangelho apoia a cabeça no peito do
Mestre durante a Última Ceia (cf. Jo
13, 21), encontra-se aos pés da Cruz
juntamente com a Mãe de Jesus (cf. 
Jo 19, 25) e, por fim, é testemunha
quer do túmulo vazio quer da
própria presença do Ressuscitado (cf.
Jo 20, 2; 21, 7).



Sabemos que esta identificação hoje
é debatida pelos estudiosos, alguns
dos quais veem nele simplesmente o
protótipo do discípulo de Jesus.
Deixando aos exegetas a tarefa de
resolver a questão, contentamo-nos
com receber uma lição importante
para a nossa vida: o Senhor deseja
fazer de cada um de nós um
discípulo que vive uma amizade
pessoal com Ele. Para realizar isto
não é suficiente segui-lo e ouvi-lo
exteriormente; é preciso também
viver com e como Ele.

Isto é possível apenas no contexto de
uma relação de grande
familiaridade, repleto do calor de
uma total confiança; por isso um dia
Jesus disse: “Ninguém tem amor
maior do que aquele que dá a vida
por seus amigos.... Já não vos chamo
servos, porque o servo não sabe o
que faz o seu Senhor. Eu vos chamo
amigos, porque vos dei a conhecer



tudo o que ouvi de meu Pai” (Jo 15,
13.15).

Nos apócrifos Atos de João, o
Apóstolo é apresentado não como
fundador de Igrejas nem sequer
como guia de comunidades já
constituídas, mas em contínua
itinerância como comunicador da fé
no encontro com “almas capazes de
ter esperança e de ser salvas” (18, 10;
10, 8). Tudo é movido pela intenção
paradoxal de mostrar o invisível. De
fato, ele é chamado pela Igreja
oriental simplesmente “o Teólogo”,
isto é, aquele que é capaz de falar das
coisas divinas em termos acessíveis,
revelando um arcano acesso a Deus
mediante a adesão a Jesus.

O culto de João apóstolo afirmou-se a
partir da cidade de Éfeso, onde,
segundo uma antiga tradição,
trabalhou por muito tempo,
falecendo ali com uma idade
extraordinariamente avançada, sob o

https://opusdei.org/pt-br/article/quais-sao-as-diferencas-entre-os-evangelhos-canonicos-e-os-apocrifos/


Imperador Trajano. Em Éfeso o
imperador Justiniano, no século VI,
mandou construir em sua honra uma
grande basílica, da qual permanecem
ainda imponentes ruínas.

Precisamente no Oriente ele gozou e
goza ainda de grande veneração. Na
iconografia bizantina é representado
com frequência muito idoso; segundo
a tradição morreu sob o imperador
Trajano e em intensa contemplação,
quase na atitude de quem convida ao
silêncio.

De fato, sem adequado recolhimento
não é possível aproximar-se do
mistério supremo de Deus e da sua
revelação. Isto explica porque, há
anos, o Patriarca Ecumênico de
Constantinopla, Atenágoras, aquele
que o Papa Paulo VI abraçou num
memorável encontro, afirmou: “João
está na origem da nossa mais alta
espiritualidade. Como ele, os
‘silenciosos’ conhecem aquele



misterioso intercâmbio dos corações,
invocando a presença de João e o seu
coração inflama-se” (O. Clément, 
Diálogos com Atenágoras, Turim
1972, p. 159). O Senhor nos ajude a
pormo-nos na escola de João para
aprender a grande lição do amor, de
modo que nos sintamos amados por
Cristo ‘até o fim’ (Jo 13, 1) e
empreguemos a nossa vida por Ele.

João, o teólogo

Queridos irmãos e irmãs!

Antes das férias eu tinha começado a
fazer pequenos retratos dos doze
Apóstolos. Os Apóstolos eram
companheiros de vida de Jesus,
amigos de Jesus e este caminho deles
com Jesus não era só um caminho
exterior, da Galiléia a Jerusalém, mas
um caminho interior no qual
aprenderam a fé em Jesus Cristo, não



sem dificuldades porque eram
homens como nós. Mas,
precisamente por isto, porque eram
companheiros de vida de Jesus,
amigos de Jesus que num caminho
não fácil aprenderam a fé, são
também guias para nós, que nos
ajudam a conhecer Jesus Cristo, a
amá-lo e a ter fé n'Ele. Eu já tinha
falado sobre quatro dos doze
Apóstolos: de Simão Pedro, do seu
irmão André, de Tiago, o irmão de
São João, e do outro Tiago, chamado
“o Menor”, que escreveu uma Carta
que encontramos no Novo
Testamento. E eu tinha começado a
falar de João, o evangelista,
mencionando na última audiência
antes das férias os dados essenciais
que traçam a fisionomia deste
Apóstolo. Agora gostaria de
concentrar a atenção sobre o
conteúdo do seu ensinamento. Por
conseguinte, os escritos dos quais
hoje desejamos ocupar-nos são o

https://opusdei.org/pt-br/article/santo-andre-apostolo-bento-xvi/
https://opusdei.org/pt-br/article/sao-tiago-apostolo/


Evangelho e as Cartas que têm o seu
nome.

Se existe um assunto característico
que mais sobressai nos escritos de
João, é o amor. Não foi por acaso que
quis iniciar a minha primeira Carta
encíclica com as palavras deste
Apóstolo: “Deus é amor (Deus caritas
est); quem está no amor habita em
Deus e Deus habita nele” (1 Jo 4, 16).
É muito difícil encontrar textos do
gênero em outras religiões. Portanto,
tais expressões põem-nos diante de
um dado verdadeiramente peculiar
do cristianismo. Certamente João não
é o único autor das origens cristãs
que fala do amor. Sendo este um
elemento essencial do cristianismo,
todos os escritores do Novo
Testamento falam dele, mesmo que
com acentuações diferentes. Se agora
nos detemos a refletir sobre este
tema em João, é porque ele nos
traçou com insistência e de modo
incisivo as suas linhas principais.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html


Portanto, confiemo-nos às suas
palavras. Uma coisa é certa: ele não
reflete de modo abstrato, filosófico,
ou até teológico, sobre o que é o
amor. Não, ele não é um teórico. De
fato, o verdadeiro amor, por sua
natureza, nunca é meramente
especulativo, mas faz referência
direta, concreta e verificável a
pessoas reais. Pois bem, João, como
apóstolo e amigo de Jesus mostra-nos
quais são os componentes ou melhor
as fases do amor cristão, um
movimento caracterizado por três
momentos.

O primeiro refere-se à própria Fonte
do amor, que o Apóstolo coloca em
Deus, chegando, como ouvimos, a
afirmar que “Deus é amor” (1 Jo 4,
8.16). João é o único autor do Novo
Testamento que nos dá uma espécie
de definição de Deus. Ele diz, por
exemplo, que “Deus é Espírito” (Jo 4,
24) ou que “Deus é luz” (1 Jo 1, 5).
Aqui proclama com intuição



resplandecente que “Deus é amor”.
Observe-se bem: não é simplesmente
afirmado que “Deus ama”, nem
sequer que “o amor é Deus”! Em
outras palavras: João não se limita a
descrever o agir divino, mas avança
às suas raízes. Além disso, não
pretende atribuir uma qualidade a
um amor genérico e talvez
impessoal; não se eleva do amor a
Deus, mas dirige-se diretamente a
Deus para definir a sua natureza com
a dimensão infinita do amor. Com
isto João deseja dizer que o
constitutivo essencial de Deus é o
amor e, portanto, toda a atividade de
Deus nasce do amor e está orientada
para o amor: tudo o que Deus faz é
por amor, mesmo que nem sempre
possamos compreender
imediatamente que Ele é amor, o
verdadeiro amor.

Mas, a este ponto é indispensável dar
um passo em frente e esclarecer que
Deus demonstrou concretamente o



seu amor entrando na história
humana mediante a pessoa de Jesus
Cristo, que encarnou, morreu e
ressuscitou por nós. Este é o segundo
momento constitutivo do amor de
Deus. Ele não se limitou às
declarações verbais, mas, podemos
dizer, empenhou-se verdadeiramente
e “pagou” em primeira pessoa. Como
escreve precisamente João, “Tanto
amou Deus o mundo (isto é: todos
nós) que lhe entregou o seu Filho
Unigênito” (Jo 3, 16). Agora, o amor
de Deus pelos homens concretiza-se e
manifesta-se no amor do próprio
Jesus. João escreve ainda: Jesus
“tendo amado os seus que estavam
no mundo, amou-os até o fim” (Jo 13,
1). Em virtude deste amor oblativo e
total nós somos radicalmente
resgatados do pecado, como escreve
ainda São João: “Filhinhos meus... se
alguém pecar, temos junto do Pai um
advogado, Jesus Cristo, o Justo, pois
Ele é a vítima que expia os nossos
pecados, e não somente os nossos,



mas também os de todo o mundo” (1
Jo 2, 1-2; cf.1 Jo 1, 7). Eis até onde
chegou o amor de Jesus por nós: até à
efusão do próprio sangue para a
nossa salvação! O cristão, detendo-se
em contemplação diante deste
“excesso” de amor, não pode deixar
de refletir sobre qual é a resposta
obrigatória. E penso que sempre e de
novo cada um de nós deve
interrogar-se sobre isto.

Esta pergunta introduz-nos no
terceiro momento da dinâmica do
amor: de destinatários receptivos de
um amor que nos precede e nos
domina, somos chamados ao
compromisso de uma resposta cativa,
que para ser adequada só pode ser
uma resposta de amor. João fala de
um “mandamento”. De fato, ele
refere estas palavras de Jesus: “Eu
vos dou um novo mandamento:
amai-vos uns aos outros. Como eu
vos amei, assim também vós deveis
amar-vos uns aos outros” (Jo 13, 34).



Onde está a novidade à qual Jesus se
refere? Ela consiste no fato de que
não se contenta de repetir o que já
era exigido no Antigo Testamento e
que lemos nos outros Evangelhos:
“Ama o próximo como a ti
mesmo” (Lv 19, 18; cf. Mt 22, 37-39; 
Mc 12, 29-31; Lc 10, 27). No antigo
preceito o critério normativo era
presumido a partir do homem
(“como a ti mesmo”), enquanto que
no preceito mencionado por João,
Jesus apresenta como motivo e
norma do nosso amor a sua própria
pessoa: “Como Eu vos amei”. É assim
que o amor se torna
verdadeiramente cristão, levando em
si a novidade do cristianismo: quer
no sentido de que ele deve destinar-
se a todos sem distinções, quer
porque deve sobretudo chegar até às
últimas consequências, tendo
unicamente como medida chegar ao
extremo. Aquelas palavras de Jesus,
“como Eu vos amei”, convidam-nos e
ao mesmo tempo preocupam-nos;



são uma meta cristológica que pode
parecer inalcançável, mas são, ao
mesmo tempo, um estímulo que não
nos permite acomodar-nos no que
podemos realizar. Não permite que
nos contentemos com o que somos,
mas estimula-nos a permanecer a
caminho rumo a esta meta.

Aquele texto áureo de espiritualidade
que é o pequeno livro do final da
Idade Média intitulado Imitação de
Cristo escreve a este propósito: “O
nobre amor de Jesus estimula-nos a
realizar coisas grandes e a desejar
coisas sempre mais perfeitas. O amor
quer estar no alto e não ser
aprisionado por baixeza alguma. O
amor quer ser livre e separado de
qualquer afeto mundano... de fato, o
amor nasceu de Deus, e só pode
repousar em Deus acima de todas as
coisas criadas. Quem ama voa, corre
e rejubila, é livre, e nada o retém. Dá
tudo a todos e tem tudo em todas as
coisas, porque encontra repouso no



Único grande que está acima de
todas as coisas, do qual brota e
provém qualquer bem” (livro III, cap.
5). Qual melhor comentário do que o
‘mandamento novo’, enunciado por
João? Pedimos ao Pai que o possamos
viver, mesmo que sempre de modo
imperfeito, tão intensamente que
contagiemos a todos os que
encontrarmos no nosso caminho.

João, o vidente de Patmos

Queridos irmãos e irmãs!

Na última catequese tínhamos
chegado à meditação sobre a figura
do Apóstolo João. Primeiro, tínhamos
procurado ver quanto se pode saber
da sua vida. Depois, numa segunda
catequese, tínhamos meditado acerca
do conteúdo central do seu
Evangelho, das suas Cartas: a
caridade, o amor. E hoje estamos



ainda empenhados com a figura de
João, desta vez para meditar sobre o
Vidente do Apocalipse. E fazemos
imediatamente uma observação:
enquanto nem o Quarto Evangelho
nem as Cartas atribuídas ao Apóstolo
trazem o seu nome, o Apocalipse faz
referência ao nome de João por
quatro vezes (cf. 1, 1.4.9; 22, 8). É
evidente que o Autor, por um lado,
não tinha motivo algum para não
mencionar o próprio nome e, por
outro, sabia que os seus primeiros
leitores o podiam identificar
claramente. Sabemos também que, já
no século III, os estudiosos discutiam
sobre a verdadeira identidade
anagráfica do João do Apocalipse.
Contudo, poderíamos também
chamá-lo “o Vidente de Patmos”,
porque a sua figura está ligada com o
nome desta ilha do Mar Egeu, onde,
segundo o seu próprio testemunho
autobiográfico, ele se encontrava
como deportado “por causa da
palavra de Deus e do testemunho de



Jesus” (Ap 1, 9). Precisamente em
Patmos, “no dia do Senhor, o espírito
arrebatou-me” (Ap 1, 10), João teve
visões grandiosas e ouviu mensagens
extraordinárias, que influenciarão
bastante a história da Igreja e toda a
cultura cristã. Por exemplo, do título
do seu livro Apocalipse, Revelação
foram introduzidas na nossa
linguagem as palavras “apocalipse,
apocalíptico”, que recordam, embora
de modo impróprio, a ideia de uma
catástrofe iminente.

O livro deve ser compreendido no
quadro da dramática experiência das
sete Igrejas da Ásia (Éfeso, Esmirna,
Pérgamo, Tiatira, Sardes, Filadélfia,
Laodicéia), que no final do século I
tiveram que enfrentar grandes
dificuldades perseguições e tensões
também internas no seu testemunho
a Cristo. João dirige-se a elas
mostrando profunda sensibilidade
pastoral em relação aos cristãos
perseguidos, que ele exorta a



permanecer firmes na fé e a não se
identificarem com o mundo pagão,
tão forte. O seu objeto é constituído
pela revelação, a partir da morte e
ressurreição de Cristo, do sentido da
história humana. De fato, a primeira
e fundamental visão, de João refere-
se à figura do Cordeiro, que é
imolado, mas que está de pé (cf. Ap 5,
6), colocado no meio do trono onde já
está sentado o próprio Deus. Com
isto, João quer dizer-nos antes de
tudo duas coisas: a primeira é que
Jesus, mesmo tendo sido morto com
um ato de violência, em vez de cair
no chão paradoxalmente está bem
firme sobre os seus pés, porque com
a ressurreição venceu
definitivamente a morte; a outra é
que o próprio Jesus, precisamente
porque morto e ressuscitado, já é
plenamente partícipe do poder real e
salvífico do Pai. Esta é a visão
fundamental. Jesus, o Filho de Deus,
nesta terra é um Cordeiro indefeso,
ferido, morto. E, contudo, está



erguido, de pé, está diante do trono
de Deus e é partícipe do poder
divino. Ele tem nas suas mãos a
história do mundo. E assim o Vidente
quer dizer-nos: tende confiança em
Jesus, não tenhais medo dos poderes
contrastantes, da perseguição! O
Cordeiro ferido e morto vence! Segui
o Cordeiro Jesus, confiai-vos a Jesus,
caminhai pelo seu caminho! Mesmo
se neste mundo é só um Cordeiro que
parece frágil, é Ele o vencedor!

Uma das principais visões do
Apocalipse tem por objeto este
Cordeiro no ato de abrir um livro,
primeiro fechado com sete selos que
ninguém tinha sido capaz de abrir.
João é inclusive apresentado no gesto
de abrir o livro e de o ler (cf. Ap 5, 4).
A história permanece indecifrável,
incompreensível. Ninguém a pode
ler. Talvez este pranto de João diante
do mistério da história tão obscuro
expresse a perturbação das Igrejas
asiáticas pelo silêncio de Deus diante



das perseguições a que estavam
expostas naquele momento. É uma
perturbação na qual se pode refletir
bem o nosso horror face às graves
dificuldades, incompreensões e
hostilidades que também hoje a
Igreja sofre em várias partes do
mundo. São sofrimentos que a Igreja
sem dúvida não merece, assim como
o próprio Jesus não mereceu o seu
suplício. Contudo eles revelam quer
a maldade do homem, quando se
abandona às sugestões do mal, quer
a orientação superior dos
acontecimentos por parte de Deus.
Pois bem, só o Cordeiro imolado é
capaz de abrir o livro selado e de
revelar o seu conteúdo, de dar
sentido a esta história
aparentemente com tanta frequência
absurda. Só Ele pode tirar indicações
e ensinamentos para a vida dos
cristãos, aos quais a sua vitória sobre
a morte traz o anúncio e a garantia
da vitória que também eles sem
dúvida obterão. Toda a linguagem



intensamente imaginária da qual
João se serve oferece este conforto.

No centro das visões que o
Apocalipse expõe estão também
aquelas muito significativas da
Mulher que dá à luz um Filho varão,
e a complementar do Dragão
precipitado do céu, mas que ainda é
muito poderoso. Esta Mulher
representa Maria, a Mãe do
Redentor, mas representa ao mesmo
tempo toda a Igreja, o Povo de Deus
de todos os tempos, a Igreja que em
todos os tempos, com grande
sofrimento, dá à luz Cristo sempre de
novo. E está sempre ameaçada pelo
poder do Dragão. Parece indefesa,
frágil. Mas enquanto está ameaçada,
perseguida pelo Dragão está também
protegida pela consolação de Deus. E
esta Mulher no final vence. O Dragão
não vence. Eis a grande profecia
deste livro, que nos dá confiança! A
Mulher que sofre na história, a Igreja
que é perseguida no final torna-se a



Esposa maravilhosa, figura da nova
Jerusalém onde não há mais lágrimas
nem pranto, imagem do mundo
transformado, do novo mundo cuja
luz é o próprio Deus, cuja lâmpada é
o Cordeiro.

Por este motivo o Apocalipse de João,
mesmo estando cheio de referências
contínuas a sofrimentos, tribulações
e pranto, a face obscura da história
está de igual modo repleto de
frequentes cantos de louvor, que
representam a face luminosa da
história. Assim, por exemplo, lê-se
nele que uma grande multidão, que
canta quase gritando: “Aleluia! O
Senhor nosso Deus, o Todo-Poderoso,
começou o seu reinado! Alegremo-
nos, rejubilemos, dêmos-lhe glória,
porque chegou o momento das
núpcias do Cordeiro, a sua esposa já
está pronta” (Ap 19, 6-7). Estamos
diante do típico paradoxo cristão,
segundo o qual o sofrimento nunca
precipita como última palavra, mas é



visto como ponto de passagem para a
felicidade. Aliás, ele mesmo já está
misteriosamente cheio da alegria que
brota da esperança. Precisamente
por isto João, o Vidente de Patmos,
pode encerrar o seu livro com uma
última aspiração, palpitante de
expectativa trepidante. Ela invoca a
vinda do Senhor: “Vinde, Senhor
Jesus!” (Ap 22, 20). É uma das orações
centrais da cristandade nascente,
traduzida também por São Paulo na
forma aramaica: ”Marana tha”. E
esta oração “Vinde, Senhor Jesus!” (1
Cor 16, 22) tem diversas dimensões.
Naturalmente é antes de tudo
expectativa da vitória definitiva do
Senhor, da nova Jerusalém, do
Senhor que vem e transforma o
mundo. Mas, ao mesmo tempo, é
também oração eucarística: “Vinde
Jesus, agora!”. E Jesus vem, antecipa
esta sua chegada definitiva. Assim
com alegria dizemos ao mesmo
tempo: ”Vinde agora e de modo
definitivo!”. Esta oração tem também



um terceiro significado: “Já viestes,
Senhor! Temos a certeza da vossa
presença entre nós. É uma
experiência jubilosa. “Mas vinde de
modo definitivo!”. E assim, com São
Paulo, com o Vidente de Patmos, com
a cristandade nascente, também nós
rezamos: ”Vinde, Jesus! Vinde e
transformai o mundo! Vinde já hoje e
vença a paz!” Amém.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/sao-joao-filho-
de-zebedeu-teologo-vidente/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/sao-joao-filho-de-zebedeu-teologo-vidente/
https://opusdei.org/pt-br/article/sao-joao-filho-de-zebedeu-teologo-vidente/
https://opusdei.org/pt-br/article/sao-joao-filho-de-zebedeu-teologo-vidente/

	São João: filho de Zebedeu, teólogo, vidente

