
opusdei.org

Santo Rosário: cena
e contemplação no
discurso

O livro Santo Rosário, escrito
por Josemaria Escrivá é um
texto que conduz o leitor ao
encontro com Deus. Melhor: o
autor realiza, através do
discurso, diversos atos: o
primeiro deles, contemplar; o
último, fazer com que o leitor
contemple.

15/08/2018

1. INTRODUÇÃO



A finalidade do presente trabalho é a
de tentar apreender a competência
comunicativa do Santo Rosário e dos
mecanismos de articulação e
expressão do sentido do texto.
Analisarei as duas primeiras cenas
do livro.

2. FINALIDADE DO DISCURSO

Todo o discurso constitui uma
determinada expressão semântica da
realidade. Seguindo Aristóteles,
poder-se-ia dizer que é a expressão
significativa do ser das coisas: logos
semantikos (De Interpretatione, 16
a).

Uma das capacidades da linguagem é
precisamente a de falar com verdade
em relação às coisas: dizer a verdade
ou falsidade, tal como se apresenta
na proposição ou juízo (De Int. 16 b),
contudo, não é esta a única
determinação possível do semântico.
A literatura e outras criações
artísticas mais do que falar sobre o



mundo, estabelecem um mundo
próprio. Isto é, enquanto falam,
criam o seu próprio referencial: o
logos semântico adquire assim a
determinação de logos poietikós.
Finalmente, uma terceira
determinação do semântico é
dirigida a atuar praticamente na
realidade, a linguagem, neste caso,
não só diz, mas também faz: executa
uma determinada ação: logos
pragmatikós.

Uma prece, afirma Aristóteles, não é
nem verdadeira nem falsa (De Int. 17
a); antes, faz algo: dirige-se a Deus,
suplica.

O livro de São Josemaria que estamos
a considerar, Santo Rosário, é um
discurso que se situa claramente
como modelo acabado de logos
pragmático. São textos que fazem,
mais do que dizem. Que fazem?
Simplesmente conduzem um leitor
empírico ao encontro com Deus.



Melhor, o autor realiza através do
discurso diversos atos: o primeiro de
entre eles, contemplar; o último,
fazer que o receptor o contemple.
Naturalmente, encontramo-nos neste
caso com textos que têm beleza
literária, mas não é esta a finalidade
principal que o autor quis alcançar.
A finalidade não é só estética. Há um
proposto deliberado de comover o
leitor, e conduzi-lo à contemplação. O
autor di-lo claramente no Prólogo ao
leitor.

“Vem comigo, e vivermos (este é o
nervo da minha confidência) a
vida de Jesus, de Maria e de José”.

Qualquer pessoa que conheça a vida
e a obra de São Josemaria sabe muito
bem que a finalidade de tudo o que
fazia era essencialmente apostólica.
Só lhe interessava aproximar almas a
Deus. Portanto, a dimensão estética
está subordinada à dimensão
pragmática, que é a determinante.



Além disso, ele próprio no-lo dizia
nas “Notas à 6ª edição portuguesa”:

“Amigo leitor. Escrevi o ‘Santo
Rosário’ para que tu e eu saibamos
recolher-nos em oração, quando
rezamos a Nossa Senhora”.

A finalidade pragmática das cenas do
Santo Rosário é pois, evidente. Não
obstante, este “fazer com que o
receptor faça algo”, tão próprio do
discurso pragmático, não tem de se
entender como uma “lista de
instruções”, nem tão pouco como
uma operação para “forçar” o leitor.
Há uma série de movimentos dentro
e fora das cenas; as personagens
falam e atuam, também o emissor e o
receptor dizem e fazem, comovem-se
e envolvem-se. Contudo, trata-se de 
movimentos livremente assumidos.
São textos abertos; o leitor não tem
uma pauta de atuação
predeterminada: pode desempenhar
qualquer papel dentro do texto e ter



o tipo de comportamento que desejar
ter. O autor do texto atua como
modelo e como exemplo para que o
leitor saiba como deve mover-se. É
um convite; o receptor pode optar
por fechar o livro e não continuar a
ler, ou por se comprometer até onde
quiser. Em qualquer caso cada
receptor empírico tem diante de si
infinitas possibilidades de atuação e
de contemplação permitidas pelo
texto, de tal modo que cada receptor
pode atualizar ilimitadas leituras do
texto, dentro da verdade do próprio
texto e da intenção de comunicação
do escritor. Pode inclusivamente ir-
se mais longe: a intenção de São
Josemaria é a de que o receptor tome
a iniciativa e chegue a ser criador,
coautor, autor principal do discurso.
O leitor, em cada dia, pode deslocar-
se pelas cenas; ocupar lugares
diferentes; ser a personagem que
quiser; acrescentar as pessoas que
desejar; adotar as disposições,
pensamentos e palavras que a sua



imaginação lhe permitir; converter-
se em diretor de orquestra de uma
polifonia de vozes, dentro do
enquadramento e esquema geral
proposto pelo texto; trata-se, pois,
dum projeto de conversação aberto
pensado sobre a base da liberdade
plena e ativa do receptor.

3. DISCURSO E CONTEMPLAÇÃO

3.1. A estrutura básica das cenas do 
Santo Rosário está organizada em
torno a dois momentos de
comunicação, que correspondem a
dois movimentos temporais e a duas
intenções do discurso.

Em primeiro lugar, encontramo-nos
com uma situação de enunciação
empírica real externa: Josemaria
Escrivá escreve um texto para um
destinatário empírico concreto, cada
um dos leitores do livro. Incluída
nesta situação de comunicação real,
encontramos uma segunda situação
de enunciação: a ficção (simulacro)



em que se passa a cena que se vai
contemplar (p. ex.: a Anunciação, a
Visitação, etc.). Nesta segunda
instância aparecem uma série de
personagens que remetem para
pessoas reais: São José, a Virgem, o
Menino e também junto com estes,
outros dois que remetem para o
emissor e receptor empíricos (São
Josemaria e o leitor); para além das
personagens surgem uns
acontecimentos ou virtudes que são
para contemplar; e uma série de
afetos e de propósitos para o autor e
leitor. São, pois, duas situações de
enunciação distintas; uma extra-
textual e outra interna ao texto.

3.2. A estas duas situações
correspondem dois momentos
temporais. O primeiro momento não
é outro senão o “tempo de leitura”; é
um momento dilatado, que abrange
os processos de emissão ou de escrita
e de recepção por parte do leitor no
mundo presente. Como todo o



discurso escrito (como uma carta, um
jornal, etc.), o tempo de leitura é um 
tempo diferido: por não estarem
presentes simultaneamente no
mesmo lugar, emissor e receptor, o
tempo abre com um instante de
escrita e reinicia-se e encerra-se ao
concluir a leitura, com um parêntesis
no meio do tempo real, que nos
efeitos de leitura é um “tempo zero”.
O tempo de leitura é, pois, unitário, e
neste caso vincula o autor e o leitor
com o mundo “real”. O segundo
momento temporal é o “tempo da
contemplação”, através do simulacro
das cenas, emissor e receptor são
projetados para o mesmo instante
dos mistérios considerados, junto
com as personagens das Sagradas
Escrituras: estamos no novo tempo,
também real, em que nos
relacionamos com os mistérios e as
personagens sagradas. O “tempo da
contemplação” é um “tempo pleno”,
pela profunda densidade do sentido
e das vivências para o emissor e para



o receptor. A contemplação “fecha-
se” quando saímos das cenas e
regressamos de novo ao “tempo da
leitura”

3.3. Os dois momentos temporais que
se acabam de apresentar
correspondem a duas intenções do
discurso. Por assim dizer; são dois os
fins do Santo Rosário, por um lado, a
contemplação: viver a vida de Jesus e
de Maria; por outro, o apostolado:
tentar que o leitor se aproxime de
Deus. São as dimensões interna e
externa do texto. Durante o “tempo
da contemplação” autor e leitor
vivem num momento pleno “a vida
de Jesus e de Maria”, falam com eles,
fixam-se nas suas virtudes, realizam
atos (de fé, de esperança, de amor, de
contrição), têm afetos (vergonha,
amor, ódio, etc.). Ao sair das cenas e
do discurso, autor e leitor
encontram-se de novo no mundo
daqui, na vida que têm de santificar;
contudo, as disposições interiores



dos sujeitos já não serão exatamente
as mesmas que guardavam antes da
leitura. Eis o resultado da
intencionalidade pragmática deste
discurso, o que nos faz perceber de
que se publicou para algo.

3.4. Há pois uma correspondência
entre momentos de comunicação,
tempos do discurso e finalidades do
texto. Esta correspondência focaliza
a estrutura das cenas.

4. ENQUADRAMENTOS E
PERSONAGENS

4.1. Tal como já se disse é preciso
arranjar um enquadramento e
personagens, tanto no interior como
no exterior das cenas. A situação de
comunicação “externa” está
configurada pelos seres empíricos
que estabelecem o diálogo através do
texto: São Josemaria e o leitor ou
leitores concretos. Autor e leitor têm
a sua própria história, os seus
contextos: educação, pais, posição



social, caráter, virtudes, defeitos,
dotes intelectuais, etc. Naturalmente,
o texto interatua com todos estes
elementos, e funciona de maneira
diversa segundo os receptores. Não é
indiferente o contexto de cada
pessoa, nem a sua situação interior.
Se o leitor é cristão, se é homem ou
mulher, inteligente ou pouco
inteligente, se está triste ou alegre,
etc. Naturalmente as variantes são
ilimitadas, e não obstante o texto
deve funcionar, conseguir um efeito
no receptor. Mais ainda, o leitor deve
participar no próprio texto. E como
se consegue a conexão entre discurso
e destinatário? Quanto maior seja a
base possível de leitores diferentes,
maior deverá ser a competência
comunicativa (dom de gentes) do
emissor. E mais “aberto” tem de ser o
próprio texto. Este é o problema com
o que o autor se enfrenta,
resolvendo-o com extraordinário
acerto.



4.2 A questão fundamental em todo o
texto pragmático é a conexão com o
receptor. Os textos que são dirigidos
a um leitor universal (a maior
quantidade de leitores possíveis)
necessariamente terão de afinar
bastante as estratégias discursivas
para alcançar o seu fim. É preciso
definir muito bem o “leitor modelo”
que vai inscrito no próprio texto,
porque de contrário não se chegaria
a ninguém. Neste caso, o modelo de
leitor configurado pelo próprio texto
apresenta traços que facilitam o
encontro de autor e de leitor no
discurso: entre outras coisas, ambos
são um menino e um amigo.

Estes traços estabelecem-se desde o
início, na introdução às cenas:

“Meu amigo: se tens desejos de ser
grande, faz-te pequeno”.

O amigo identifica-se com o amigo. A
amizade iguala, supera as distâncias.
Permite a confiança, a confidência.



Esta é a chave da proximidade autor-
leitor, apesar das diferenças
culturais, sociais, econômicas,
religiosas, etc. Naturalmente, a
amizade não é coisa de palavras,
exige fatos. Precisamente, um dos
hábitos mais vincados de São
Josemaria – tal como foi
testemunhado por milhares de
pessoas – é a sua capacidade de amar
e de fazer amigos. Esta capacidade
adivinha-se no texto. O leitor percebe
com nitidez através do que está a ler
que o autor do livro é digno de
confiança e, como consequência,
aceita – se quiser – essa amizade. O
texto está aberto e exige a
colaboração do receptor.

4.3. Por outro lado, tanto emissor
como destinatário são crianças.
Também esta característica é
proposta pelo próprio discurso.
Crianças em relação a Deus e aos
mistérios sobrenaturais que se vão
contemplar. Precisamente, só assim



entramos no “tempo de
contemplação”: só sendo crianças
podemos superar o tempo empírico e
unirmo-nos a Cristo num tempo ao
mesmo tempo histórico e universal.
É que o texto não só une emissor e
receptor, une também ambos com
Deus, numa dupla perspectiva
horizontal e vertical. Trata-se, pois,
de um duplo diálogo através do
texto.

4.4. Entram neste diálogo outras
personagens, tanto da Sagrada
Escritura como da vida corrente. Os
mais habituais são Jesus, a Virgem
Maria, São José e, naturalmente,
sempre o autor e o leitor. Cada cena
tem também os seus próprios,
segundo os relatos dos textos
sagrados. Assim, por exemplo: o Anjo
São Gabriel, Santa Ana, São Joaquim,
Pilatos, os Apóstolos, João Baptista,
Simão de Cirene, Barrabás, Maria
Madalena, etc.



Naturalmente o leitor pode agregar
outras personagens, na medida em
que possam ajudar a sua própria
contemplação. De novo verificamos
que o receptor tem um papel de
coautor na atualização do texto, ao
poder acrescentar ou introduzir
variações no texto base; se não se
alterar a finalidade essencial querida
pelo autor: se o escritor não é um
tirano, o leitor também não o deve
ser. O texto estabelece uma espécie
de conversa e de contrato sobre uma
base de lealdade e de colaboração
entre os intervenientes.

Santo Rosário é, evidentemente, um
discurso aberto e estrategicamente
multidirecional. Há muitos caminhos
– cada leitor pode seguir o seu – mas
todos acabam, por assim dizer, em
Roma. É um livro Cristocêntrico:
Jesus é o ponto para onde confluem
todos os caminhos propostos pelo
discurso.



4.5. O enquadramento das cenas é o
âmbito onde se movem as
personagens. Neste caso, o
enquadramento é materialmente
uma reconstrução arqueológica. Já
que se trata de “viver a vida” de Jesus
e de Maria, é necessária uma
atualização, mediante o discurso, dos
lugares, tempos e acontecimentos
que viveu Cristo. As fontes são,
sobretudo, a Sagrada Escritura e a
literatura acerca da vida de Cristo.
Contudo, é preciso ter em conta que
estamos perante um simulacro
textual; a reconstrução do
enquadramento não tem finalidade
histórica: é um instrumento e um
dispositivo para a contemplação. Por
isso, há uma subordinação de todos
os elementos ao projeto de
comunicação. Os elementos
históricos são submetidos a uma
preparação discursiva: a 
sermocinatio retórica. É necessário
propor a contemplação e, em
segundo lugar, mover o leitor. Isto



exige que o enquadramento seja
antes do mais, algo proposto pelo
emissor e atualizado pelo leitor. Na
reconstrução do enquadramento a
imaginação e a cultura do leitor têm
muito que ver. O discurso dirige-se
ao leitor; dele depende meter-se ou
não nas cenas, num sentido criativo e
não passivo. Serão suas as emoções,
os atos e a contemplação.

Ora bem, durante o tempo da
contemplação as personagens estão
num tempo pleno; já não estão numa
situação histórica contingente. Do
mesmo modo, o enquadramento da
contemplação não é simplesmente
histórico, nem tão pouco um
enquadramento criado pelo discurso;
encontram-se numa situação nova
em que vivem a vida de Jesus e de
Maria, realmente. Ao finalizar a
contemplação percorrem-se os
enquadramentos em sentido inverso:



Enquadramento da contemplação –
enquadramento histórico

Enquadramento da cena –
enquadramento geral do discurso

Situação empírica do autor e do
leitor.

E assim, o autor e o leitor saem da
situação de leitura e voltam à vida
corrente.

5. MOVIMENTOS DAS
PERSONAGENS

5.1 As diversas personagens que
povoam as cenas não têm uma
atitude passiva: realizam ações e
movem-se localmente. Devemos
distinguir, portanto, dois tipos de
movimento: interno e externo.

5.2. Ao mesmo tempo, autor e leitor,
como personagens da cena e pessoas
reais, avançam igualmente tanto
interna como externamente. O



movimento interno – a conversão – é
precisamente a finalidade do
discurso.

6. ANÁLISE DE “A ANUNCIAÇÃO”

6.1. Em primeiro lugar, vamos
analisar um Mistério Gozoso: “A
Anunciação”. A brevidade das cenas
facilita um estudo pormenorizado.

“Não te esqueças, meu amigo, de
que somos crianças. A Senhora do
doce nome, Maria, está recolhida
em oração.

Tu és, naquela casa, o que quiseres
ser: um amigo, um criado, um
curioso, um vizinho... - Eu por
agora não me atrevo a ser nada.
Escondo-me atrás de ti e, pasmado,
contemplo a cena.

O Arcanjo comunica a sua
mensagem... - Quomodo fiet istud,
quoniam virum non cognosco? -



Como se fará isso, se não conheço
varão? (Lc 1, 34).

A voz da nossa Mãe traz à minha
memória, por contraste, todas as
impurezas dos homens..., as
minhas também.

E como odeio então essas baixas
misérias da terra!... Que
propósitos!

Fiat mihi secundum verbum tuum.
- Faça-se em mim segundo a tua
palavra (Lc 1, 38). Ao encanto
destas palavras virginais, o Verbo
se fez carne.

Vai terminar a primeira dezena...
Ainda tenho tempo de dizer ao meu
Deus, antes que nenhum mortal:
Jesus, eu Te amo”.



Nas frases do texto alternam-se as
referências ao mistério que se
considera e as indicações relativas às
atitudes do emissor e do receptor. De
maneira que, à medida que o
mistério avança, emissor e receptor
vão progredindo no conhecimento e
amor a Cristo.

6.2 A primeira sequência do texto é
uma instrução dirigida ao receptor
para lhe fazer saber qual é o leitor
modelo do discurso, ou o que vem a
ser o mesmo: qual é a chave de
leitura do livro:

“Não esqueças, meu amigo, que
somos crianças”.

A disposição ideal que se requer para
a atualização do discurso é “fazer-se
criança”. Isto não é novo no
cristianismo: Jesus exigia-o aos seus
discípulos, de modo que não pode
surpreender-nos. O que talvez sim
seja novo é que esta característica
seja utilizada fazendo parte da



“competência linguística” necessária
para poder interpretar um texto.

6.3. Depois da instrução ao leitor,
começa propriamente a cena:

“A Senhora do doce nome, Maria,
está recolhida em oração”.

Naturalmente, ao chegar a este ponto
tem a palavra o leitor. Cada um
atualizará ao seu modo a sequência.
A cooperação para interpretar é livre
e quase ilimitada. O rosto, as mãos,
as vestes, as posições, a atitude, etc.
tem de criá-las o leitor. Pensemos nos
diferentes quadros realizados pelos
pintores sobre o tema da
Anunciação. Os pintores foram
recriando diversos momentos da
cena, seguindo os relatos de S. Lucas.
Do mesmo modo, foram variando os
motivos e os objetos, assim como a
presença ou ausência das frases
enunciadas pelas personagens (o
Anjo, a Virgem, a Trindade). O leitor
sem dúvida alguma fará o mesmo,



sem dúvida alguma, segundo a sua
própria cultura, intuição, devoção,
gosto artístico, imaginação, etc.

6.4. Prossegue o texto com uma nova
instrução ao leitor:

“Tu és, naquela casa, o que
quiseres ser: um amigo, um criado,
um curioso, um vizinho…”.

A função é clara: fazer saber ao leitor
que tem de entrar “naquela casa”,
quer dizer, não só no texto e na cena,
mas também na realidade
representada: o leitor tem de ser
uma personagem, e são sugeridos a
ele possíveis papéis: um amigo, um
criado, etc. Em qualquer caso, o
leitor passa a fazer parte da cena. A
reação do receptor pode ser de
surpresa: a instrução é inesperada e
talvez não saiba o papel que deve
assumir; talvez não se atreva a ser
nada. Contudo, o próprio texto
considera e tem em conta esta
possibilidade, e evita o problema:



“Eu, por agora, não me atrevo a ser
nada. Escondo-me atrás de ti e,
pasmado, contemplo a cena”.

O autor não se atreve a ser nada;
deste modo não interfere na
estratégia incipiente do leitor, nem
lhe retira o protagonismo. Mas
introdu-lo no discurso duma maneira
indireta: ao situar-se por trás do
leitor na contemplação do mistério, o
receptor não tem mais opção do que
considerar-se incluído ele próprio.
Claro está que poderá repudiar esta
inclusão e não continuar a ler, mas
então não terá acesso ao resto do
mistério nem o poderá viver. Talvez
o anime a presença do autor, situado
a um lado como um amigo. Em
qualquer caso a cena continua com
Maria e o Anjo.

6.5. A sequência seguinte abre um
período novo na contemplação,
porque aparece uma nova
personagem. E estamos a chamar



“cenas” aos “mistérios”, mas na
realidade cada mistério é um
conjunto de cenas, em sentido
próprio. Com efeito, do mesmo modo
que no teatro ou no cinema, o
discurso em imagens se divide em
cenas, conforme a entrada ou saída
das personagens. Sempre que entra
ou sai uma personagem nova, inicia-
se uma nova cena sem que se perca a
unidade da contemplação, nem a
unidade do discurso. Da mesma
maneira, quando as personagens
conversam, há mudanças de ordem
na utilização da palavra: tem-se ou
cede-se a vez, o direito de falar. Estas
mudanças de ordem, que são
movimentos de conversação,
permitem uma nova subdivisão das
cenas em unidades mais simples, a
que chamamos estampas, para
indicar a sua natureza idealmente
audiovisual. A estampa seria a
unidade de expressão de um ou de
mais falantes numa ordem de
conversação dentro da cena.



Inclui, portanto, não só as palavras
ditas, mas também os falantes, os
códigos, os contextos, a música e o
cenário. Neste caso, como dizia, abre-
se uma nova cena com a aparição do
Anjo:

“O Arcanjo comunica a sua
mensagem…”

Contudo, São Josemaria não cita
textualmente as palavras do Anjo:
sugere-as somente. Isto supõe um
leitor necessariamente cristão ou que
conheça o texto de Lucas, dado que a
mensagem do Anjo é fundamental. A
razão disto só pode ser esta: São
Josemaria focou a contemplação na
Virgem; as restantes personagens e
os seus discursos ficam desfocados.
Tudo está em função da Virgem e nas
suas respostas.

“Quomodo fiet istud, quoniam
virum non cognosco? – Como se
fará isso, se não conheço varão?”.



As palavras da Virgem manifestam-
se como sendo reais dentro da cena;
não são uma citação textual ou uma
frase histórica, são uma realização
no “tempo da contemplação” e não
uma simples “imaginação”. Podemos
viver a vida de Jesus e de Maria e
falar verdadeiramente com eles, não
são imaginações: executam-se atos
que ultrapassam o próprio texto e as
suas ficções. De fato, o previsto pela
própria estratégia do discurso é que
o emissor e receptor reajam 
realmente ante as palavras e ações
dos mistérios, e uma reação que
comprometa pessoalmente.

6.6. Eis aqui a reação:

“A voz da nossa Mãe traz à minha
memória, por contraste, todas as
impurezas dos homens…, as
minhas também. E como odeio
então essas baixas misérias da
terra!... Que propósitos!”.



São pensamentos – e ações – do
“autor implícito” no texto; que ao
mesmo tempo é uma personagem
mais da cena, junto com o leitor-
personagem; e que tem
correspondência com o “autor
empírico” na vida real. Não se trata,
obviamente, de três pessoas distintas,
mas de três instâncias semióticas
diferentes do texto; três funções
diferentes, que neste caso,
convergem ideal ou
intencionalmente. Mas voltemos à
reação. Há uma comparação
explícita entre a vida e virtudes de
Maria e as do autor do livro (e
personagem na cena). Fruto dessa
comparação sucedem-se uns 
movimentos internos no autor-
personagem. Concretamente, duas
paixões: a vergonha e o ódio ao
pecado; e uns propósitos, que o autor
não explicita, mas que logicamente
serão de emenda. As paixões
referem-se ao presente; os
propósitos, ao futuro.



A vergonha é, segundo Aristóteles
(Retórica, 1383b 15), “uma pena e
perturbação acerca dos vícios
presentes, passados ou futuros que
levam a perder a honra”. A vergonha
sente-se perante alguém, talvez ante
a Virgem. À vergonha sucede outra
paixão: o ódio ao pecado. E ao ódio
sucedem os propósitos: decisões da
vontade. Há pois, um movimento
interno na pessoa como fruto da
contemplação. Um movimento
interno que afeta a conduta
posterior, fora da contemplação e do
tempo de leitura: uma mudança na
vida real. Mas não só no autor;
também no leitor. O leitor segue o
autor; é também uma personagem da
cena e é afetado pela mesma
estratégia do discurso. Do mesmo
modo que conhece as paixões e
impurezas dos homens pode sentir
vergonha ao comparar a sua própria
vida com a pureza da Virgem, odiar o
pecado e mudar de vida. Neste
sentido, o exemplo do amigo é uma



ajuda, e um modelo de atuação tal
como é sugerido pelo discurso. Não
obstante, trata-se duma decisão
pessoal.

6.7. A sequência seguinte inicia uma
nova estampa: A Senhora dá o seu
consentimento:

“Fiat mihi secundum verbum
tuum. – Faça-se em mim segundo a
tua palavra”.

Ao produzir-se “uma mudança de
ordem” na conversação, abre-se um
nova estampa. Contempla-se agora o
consentimento da Virgem. O
narrador faz-nos saber as
consequências do “sim” de Maria.

“Ao encanto destas palavras
virginais, O Verbo se fez carne”.

Naturalmente, o narrador segue o
texto de São Lucas; mas o estilo da
voz do narrador é o de São
Josemaria. Portanto, não há apenas



um autor-personagem, uma criança-
amiga na cena; há também que
contar com uma voz que dirige a
narração: um narrador omnisciente.
Só um narrador deste tipo pode
relatar este mistério: o Verbo faz-se
homem; algo assim não pode ser
entendido pelas crianças que
assistem à cena; inclusivamente este
mesmo fato se oferece à
contemplação das crianças mas de
fora.

6.8. Com a aparição de uma nova
personagem no enquadramento – o
Verbo, a Segunda Pessoa da
Santíssima Trindade –, em boa lógica
é necessário abrir uma nova cena
(porque definimos as cenas
precisamente pela entrada e saída
das pessoas). A partir de agora, no
diálogo com todos, está também o
próprio Jesus Cristo. Assim a
contemplação, atinge o ponto
culminante do ponto de vista
objetivo, por ser Cristo o objetivo



mais excelente de contemplação.
Também o discurso cumpre a sua
plena finalidade: o leitor é levado
intencionalmente ao encontro com
Cristo, pelo menos, dentro do texto.

A presença do Verbo no discurso
abre, pois, novas possibilidades de
relação com outras personagens;
especialmente, se há a suficiente
audácia, com o autor e com o leitor.
Contudo, como assinalamos
repetidas vezes, o texto está aberto,
sugere mas não impõe. Depende do
leitor atualizar ou não os convites e
sugestões do discurso: o leitor pode
optar neste caso, por uma
aproximação a Jesus, por uma
contemplação silenciosa, por uma
invocação ao Redentor, ou
simplesmente, por nada. O mais
provável é que se surpreenda e não
saiba o que fazer. Talvez necessite de
uma ajuda. O autor do texto prevê
esta contingência.



6.9. O último parágrafo do mistério é
especialmente relevante, e encerra
múltiplas funções significativas:

“Vai terminar a primeira dezena…
Ainda tenho tempo de dizer ao
meu Deus, antes que nenhum
mortal: Jesus, eu Te amo”.

Talvez o mais significativo deste
parágrafo seja a sua função de ponte
entre a dimensão interna do texto e a
externa. Isto é, da ligação entre
contemplação e vida real.

Em primeiro lugar, a sequência “vai
terminar a primeira dezena…
introduz uma deixis temporal: marca
um momento dentro de um processo.
Mas, além disso, é uma deixis
locativa: situa-nos num “de onde”
com relação ao discurso e à vida.
Com efeito, a contemplação da cena
prolongou-se durante a recitação de
uma dezena de Ave Marias; isto é
uma precisão temporal. Mas
simultaneamente, a “contabilidade



do Terço retira-nos do texto e
conduz-nos à realidade empírica, ao
contexto e à situação; não só temos
que estar dentro das cenas, os pés
têm de pisar o chão e não perder de
vista o que nos rodeia. A frase tira-
nos do texto, mas ao mesmo tempo
marca a continuidade – porque é
ponte – entre “contemplação no
discurso” e a “vida fora do discurso”.
Mais ainda: projeta a contemplação
fora do discurso, em direção à vida
empírica. Não há uma ruptura entre
o que se contemplou e a vida prática.
Encontramos a confirmação em que
regressamos de novo ao mistério:

“Ainda tenho tempo de dizer ao
meu Deus, antes que nenhum
mortal: Jesus, eu Te amo”.

Há uma rápida saída do texto para
tomar consciência do tempo:
passamos da eternidade da
contemplação, à contingência do
humano; para regressar rapidamente



à contemplação e dizer um ato de
amor; e sair definitivamente do
discurso. É uma oscilação, um
cintilar da câmera; do operador que
é “cênico” e prospectivo, para voltar
a ser cênico, e acabar.

Contudo, deixa-se um tempo para o
leitor, por sua vez, poder fazer um
ato de amor. O texto diz: “antes que
nenhum mortal”; depois, há depois
“outros”. Porque, na realidade, o que
encerra a contemplação não é o
autor, mas o leitor. Também o
receptor tem “parte” na construção
do texto. E saímos do discurso.

6.10. Se compararmos o relato de São
Lucas com o texto de São Josemaria
Escrivá que estamos a analisar, há
diferenças enquanto à estruturação
do discurso. O texto evangélico é
essencialmente narrativo, e não um
“discurso em imagens”. Não obstante
se procedêssemos a uma “partição



em cenas”, o número de estampas
seria maior. Concretamente, 14.

A distribuição ficaria da seguinte
maneira:

1. O Anjo é enviado por Deus a
Maria, desposada com José (a ação
decorre “no Céu”, antes da
Anunciação).

2. O Anjo entra na presença da
Virgem.

3. O Anjo saúda a Virgem.

4. Maria perturba-se ante a saudação
do Anjo.

5. Maria considera o significado da
saudação.

6. O Anjo tranquiliza a Virgem: Ne
timeas.

7. O Anjo comunica os planos de
Deus sobre ela: “conceberás no seio e
darás à luz um Filho.”



8. O Anjo anuncia o plano salvador
de Jesus: será chamado Filho do
Altíssimo e reinará eternamente.

9. Maria pergunta o modo como se
fará isso, porque é virgem.

10. O Anjo responde: será obra do
Espírito Santo.

11. S. Gabriel anuncia a gravidez de
Isabel na sua velhice. É uma boa
prova da veracidade da embaixada:
para Deus não há impossíveis.

12. Maria aceita: Fiat.

13. O Anjo retira-se.

14. A Virgem concebeu.

Como referiu em certa ocasião o
semiólogo Cesare Segre, todos os
quadros e representações feitas a
propósito do texto por numerosos
pintores de todos os tempos, podem-
se considerar como reproduções de



uma ou de várias das 14 estampas
referidas.

São Josemaria centra-se
exclusivamente nos discursos da
Virgem, e recolhe só as estampas nº
2, 7, 9, 12 e 14. Há uma seleção e uma
simplificação evidentes.

7. ANÁLISE DE “A VISITAÇÃO”

7.1. Enquanto que o texto da
“Anunciação” apresenta um mistério
estático, “a Visitação” é, em
contrapartida, um mistério
dinâmico. Com efeito, as diversas
estampas da Encarnação decorrem
num enquadramento fechado, no
quarto onde se encontrava a Virgem.
Tudo convida ao recolhimento, e as
personagens permanecem imóveis:
não se deslocam no enquadramento,
nem mudam de enquadramento.
Pelo contrário, na Visitação há um
“movimento local” das personagens,
uma peregrinação e uma
contemplação itinerante; além da



mudança de enquadramento de ação
e de contemplação.

São dois os enquadramentos nos
quais se desenvolve a ação do
mistério. O primeiro é dinâmico: é o
âmbito geográfico que rodeia uma
peregrinação a uma aldeia da tribo
de Judá onde vive Isabel.
Contemplamos Maria e José
caminhando; acompanhamos a sua
mudança. O enquadramento move-se
na paisagem externa (lugares,
aldeias, gentes, tempo atmosférico,
vicissitudes do caminho, alimentos,
fadigas, etc.). E com a paisagem
interna (afetos das personagens,
anseios, recordações de família,
diálogos, virtudes, etc.). O segundo
enquadramento é estático; a ação
decorre na casa de Isabel e Zacarias,
onde trocam confidências as duas
mulheres. Especialmente Isabel.
Naturalmente, tem de se ter em conta
também o enquadramento real do



autor e do leitor, na vida diária, que
é onde se projetam as ações.

7.2. Os dois momentos da
contemplação correspondentes aos
dois enquadramentos, um estático e
outro dinâmico, repartem as cenas,
as estampas que se tem de
considerar.

O momento dinâmico constitui uma
peregrinação à casa de Isabel. Autor
e leitor assistem a uma peregrinação
itinerante. Os Evangelhos não nos
dizem nada sobre a viagem, de modo
que esses silêncios têm que os
preencher autor e leitor. Josemaria
Escrivá situa José junto a Maria; este
fato, além da sua verossimilhança
histórica, tem a virtualidade
narrativa de multiplicar as
possibilidades de ação e relação
entre personagens: permite a
existência de diálogos, confidências,
narrações indiretas de
acontecimentos através dos diálogos



entre José e Maria, afetos,
manifestação de virtudes e
caracteres, etc. A consequência
ascética evidente de tudo isto é a
ampliação do panorama global da
contemplação, e a abertura de
relações reais de oração e diálogo
entre José e Maria, autor e leitor.
Fazemos finca-pé de novo em que a
finalidade do texto é precisamente o
diálogo real dos leitores com José e
Maria: não são simples imaginações,
mas uma verdadeira contemplação.
De fato algumas dessas
possibilidades narrativas, abertas
pela presença de José, veem-se
materializadas explicitamente no
próprio texto. Isto é:

“Ouvirás falar de Isabel e de
Zacarias, enternecer-te-ás com o
amor puríssimo de José, e baterá
fortemente o teu coração cada vez
que pronunciarem o nome do
Menino que nascerá em Belém...”



Todos estes pontos de meditação são
devidos, narrativamente falando, à
presença de José no discurso: o seu
diálogo com Maria, as suas virtudes
em relação a ela, etc.

O momento estático sucede em casa
de Isabel. As duas mulheres, trocam
as suas confidências. Este momento
tem notáveis paralelismos com o
mistério gozoso da Anunciação:

1. Os dois mistérios têm como
enquadramento um âmbito fechado,
um quarto.

2. Os dois mistérios apresentam uma
estrutura dialogada, com
alternâncias no uso da palavra
(diálogo com o Anjo num, com Isabel
no outro).

3. Os dois textos têm como centro a
revelação da maternidade divina da
Virgem.



4. Os dois textos fazem referência
explícita à maternidade das duas
mulheres e à concepção dos dois
meninos (Jesus e o Baptista).

5. Os dois textos apresentam uma
incidência nos diálogos: apenas se
citam as palavras textuais de uma
das personagens; da outra só
sabemos o que o narrador nos conta.
Isto quer dizer que a contemplação
recai principalmente sobre uma das
personagens. Na Anunciação o
diálogo está focado em Maria,
enquanto que na Visitação o está em
Isabel.

7.3. No que respeita às personagens,
o seu número varia segundo o
momento da contemplação (estático
e dinâmico).

No momento dinâmico:

–Autor e leitor ‚ José Diretamente
(atuando)



–Maria ‚ Isabel ∙ Zacarias
Indiretamente (através do diálogo)

–Jesus, Menino

No momento estático:

–Autor e leitor

–João, o Batista Diretamente
(atuando)

–Maria‚ Isabel‚ Zacarias
Indiretamente (em lugar à parte)

–José

Não há uma presença confirmada
das personagens ao longo de todo
mistério. Encontram-se distribuídos
segundo os enquadramentos.

Autor e leitor são personagens
privilegiadas. Têm oportunidade de
ver tudo: são testemunhas de
exceção por autorização que todos
respeitam e por privilégios e
estratégias do discurso. Autor e leitor



são simultaneamente autores e
produto do próprio discurso.

São autores do texto enquanto
dirigem as suas estratégias e
selecionam as possíveis vias de
desenvolvimento. São produtos do
texto porque a sua presença e
privilégios só se justificam no
discurso, e porque o seu papel é
dependente do texto. Há, pois, um
processo de retroalimentação entre o
texto e os utilizadores; entre ficção e
realidade; entre discurso e vida.
Começa-se por um pacto de leitura,
mas acaba-se na vida real; natural e
sobrenatural. Começa-se num mundo
semântico e num universo de
discurso, mas acaba-se superando a
barreira do simplesmente semântico.

7.4 Entre os paralelismos que se
apreciam no mistério há que
assinalar especialmente dois: A
Virgem visita Isabel e Isabel anuncia
a maternidade divina da Virgem;



Jesus (no ventre da sua Mãe) visita o
Baptista e o Baptista anuncia com o
seu salto à presença do Salvador.

Estes paralelismos tinham-se iniciado
no mistério anterior (a Anunciação).
É o Anjo quem relaciona
explicitamente a maternidade de
Isabel com a maternidade de Maria,
e a concepção miraculosa de João o
Baptista com a concepção virginal de
Jesus.

7.5 Passamos a analisar o mistério da
Visitação, sequência a sequência.

“Agora, meu pequeno amigo,
espero que já saibas mexer-te. -
Acompanha alegremente José e
Santa Maria... e escutarás
tradições da Casa de Davi.

Ouvirás falar de Isabel e de
Zacarias, enternecer-te-ás com o
amor puríssimo de José, e baterá
fortemente o teu coração cada vez



que pronunciarem o nome do
Menino que nascerá em Belém...

Caminhamos apressadamente em
direção às montanhas, até uma
aldeia da tribo de Judá (Lc 1, 39).

Chegamos. - É a casa onde vai
nascer João Batista. - Isabel
aclama, agradecida, a Mãe do seu
Redentor: Bendita és tu entre as
mulheres e bendito é o fruto do teu
ventre! A que devo tamanho bem,
que venha visitar-me a Mãe do
meu Senhor? (Lc 1, 42-43).

O Batista, ainda por nascer,
estremece... (Lc 1, 41). - A humildade
de Maria derrama-se no Magnificat...
- E tu e eu, que somos - que éramos -
uns soberbos, prometemos ser
humildes.”

O texto começa por recordar ao
receptor as chaves para a



contemplação: “Agora, meu
pequeno amigo, espero que já
saibas mexer-te”. Com esta simples
instrução se estabelece o “leitor
modelo” do discurso: um menino
(capaz de crer, esperar e amar) e um
amigo (capaz de identificar-se com o
autor-amigo). A referência ao
receptor tem como finalidade
recordar-lhe o seu papel ativo dentro
do discurso e a contemplação. Só
encarnando o “leitor modelo ideal”
se alcança plenamente o sentido do
texto, que leva a uma realidade
externa ao texto. Naturalmente, o
leitor pode seguir ou não a instrução;
mas, só acreditando no narrador
pode o leitor aceder ao mistério.

7.6. Os afetos são muito importantes
na contemplação proposta pelo
autor. Não só há instruções relativas
aos elementos mais racionais ou
verossímeis do mistério; há, no
entanto, indicações explícitas aos
afetos do leitor. Certos afetos devem



acompanhar certas ações. Além de
uma “textura” das ideias e dos
conteúdos, há uma “textura” dos
afetos, que conforma o discurso. Não
é em vão que um texto é apenas um
“tecido” com fios bem determinados
e precisos, combinados de certa
maneira. Os sentimentos que
acompanham as ideias e ações são
muito importantes para a recepção,
pois, como refere Aristóteles na
Retórica (1378 a1), “ninguém julga da
mesma maneira, sobre as mesmas
cosas, amando ou odiando”. Nem as
ações se realizam da mesma maneira
com gosto ou com repugnância. Dado
que a verdade prática é o “apetite
recto”, convém que as boas ações
acompanhem emoções positivas, e
não o contrário.

Precisamente por isto, o autor sugere
também afetos, talvez os que
resultem da sua própria
contemplação:



“Acompanha alegremente José e
Santa Maria… e escutarás
tradições da Casa de David”.

A indicação precisa do afeto, é
altamente significativa: 1) contribui
para a conformação do leitor
modelo: 2) refere o modo em que
deve atualizar-se o discurso; 3) indica
a emoção que corresponde a essa
fase da contemplação (à viagem com
José e Maria) que estamos a
considerar. Em primeiro lugar, o
leitor modelo é um menino que ama
José e Maria; a possibilidade de
viajar com estas santas personagens
é um autêntico privilégio: por isso a
alegria. Contudo, é preciso atualizar
a alegria; o leitor deve contar com
esta instrução precisa para saber que
pode e deve manifestar-se com
naturalidade, que não deve ocultar
os seus sentimentos. Em segundo
lugar, o próprio discurso exige a
proporção entre afetos e conteúdos:
numa viagem prolongada no tempo



em que deve haver diálogo e apoio
mútuo entre os viajantes e,
consequentemente, alegria se se vai
em boa companhia. Finalmente,
convém à própria contemplação
experimentar alegria ao tratar a
Sagrada Família, pois a alegria é
efeito natural da contemplação e da
participação no bem.

Como também já se disse, não há
uma única referência afetiva, mas
uma série organizada de indicações
sentimentais; não contando com as
descrições de hábitos e de ações. A
relação da série afetiva da cena da
Visitação é a que se segue:

1. Agora meu pequeno amigo, espero
que já saibas mexer-te.

2. Acompanha alegremente, José e
Santa Maria.

3. Enternecer-te-ás com o amor
puríssimo de José.



4. Baterá fortemente o teu coração.

5. Isabel aclama, agradecida, a Mãe
do seu Redentor.

6. Bendita és tu entre as mulheres e 
bendito é o fruto do teu ventre.

7. O Batista, ainda por nascer, 
estremece

8. A humildade de Maria derrama-se
no Magnificat.

9. E tu e eu, que somos – que éramos
– uns soberbos, prometemos ser 
humildes.

O enunciado inclui os movimentos
afetivos (explícitos e implícitos) em
relação com os fatos que se
contemplam. Portanto, certos
acontecimentos vão
sistematicamente acompanhados por
determinadas emoções. Sem dúvida,
se se observa a lista de fatos e
emoções, verifica-se que contém a



totalidade prática das ações e
descrições do mistério. Portanto,
trata-se dum fenômeno sistemático.

A pergunta que interessa fazer agora
é se há uma certa ordem nestas
emoções. Há algum elemento que
permita relacioná-las todas? Ou, é
uma simples soma de emoções? Ou,
pelo contrário, existe uma hierarquia
e um ponto comum entre todas elas?

Parece claro que não se trata de uma
simples acumulação de emoções,
porque todas elas estão orientadas
em torno da ideia de alegria. Com
efeito, trata-se de uma rede de afetos
distribuída ao longo do texto:
“menino amigo”, “enternecerás”,
“amor puríssimo”, “baterá com mais
força (o teu coração)”, “agradecida”,
“bendita”, “bendito”, “estremece”,
“gozo”, “humildade”, “humildes”. A
rede está constituída por uma série
de termos que conferem uma
tonalidade afetiva muito positiva



para a contemplação. São elementos
de animação; todos eles reforçam a
ideia e a emoção de alegria. Estamos
ante o que a semiótica de Greimas
denomina uma “isotopia”: quer
dizer, uma relação interconectada de
termos pertencentes a um mesmo
campo semântico, e que reforça uma
mesma ideia de base.

Torna-se necessário mostrar que se
trata efetivamente de termos que
conectam e se relacionam com a
ideia de alegria:

(1) Pequeno amigo: a amizade supõe
uma participação conjunta de duas
ou mais pessoas no bem; o que
produz alegria. Aristóteles refere a
este respeito que a amizade é uma
das “partes” da felicidade (Retórica,
1360b 20).

(2) Enternecer-te-ás com o amor
puríssimo: a ternura é uma certa
suavidade de ânimo perante a
contemplação do bem e da beleza,



que gera alegria. Opõe-se ao violento,
e neste sentido é um regresso e
reconhecimento da natureza.

(3). Amor puríssimo: é evidente que a
contemplação do amor gera alegria.
Mais, se for puríssimo.

(4) Baterá fortemente o teu coração:
sintoma do amor. Precisamente é o
gozo ante o amor que causa os
batimentos.

(5) Aclama agradecida: agradecem-se
os favores; o favor é uma espécie de
bem; onde há bem há alegria. Se há
expressões de júbilo e louvor, isto é
sinal de que a alegria é grande; ou
porque o bem é grande ou por ter
sido muito desejado.

(6) Bendita és tu e bendito o fruto: são
as expressões do bem que motiva a
alegria. Quer dizer, o bem que se
celebra é duplo: a maternidade de
Maria, que se converte na Mãe do
Salvador, a presença do próprio



Salvador, no ventre de Maria. Todo o
louvor tem como objeto ou motivo
uma virtude ou qualidade positiva
que se celebra, e, simultaneamente, é
expressão da alegria que esta
qualidade provoca. Dado que os bens
são imensos neste caso, a alegria
também o é. Inclusivamente para os
leitores que contemplam as cenas (se
realmente entram no mistério).

(7) O Baptista estremece, a Sagrada
Escritura especifica que o Menino
salta de gozo no seio de Isabel. O
motivo da alegria é a presença de
Jesus; o precursor anuncia desta
maneira o Cristo. Este gozo ante um
bem tão intenso deve atingir os
leitores, que se contagiam com a
alegria de Maria, de Isabel e do
Baptista.

(8) A humildade de Maria derrama-se
no Magnificat. E não só a humildade:
o Magnificat é expressão de um gozo
inefável. A alegria de Maria ante o



maior bem que pode recair numa
criatura: ser a Mãe de Deus. E
sobretudo toda a alegria ante as
grandezas do Senhor. Assim o diz o
texto do Cântico, embora não
apareça textualmente citado na cena:
“A minha alma proclama as
grandezas do Senhor e alegra-se o
meu espírito em Deus meu
Salvador” (Lc 1, 48).

(9) Prometemos que seremos 
humildes. Certamente, a humildade
não é um afeto, mas uma virtude.
Mas a certas virtudes correspondem
naturalmente certos afetos. A
humildade não é uma virtude triste;
é de fato uma virtude, é um bem, e
como tal produz alegria. Esta é, por
outra parte, a convicção pessoal de
São Josemaria, e também a
experiência multissecular da Igreja.
Além disso, neste caso trata-se de
uma conversão: autor e leitor,
segundo o texto, eram uns soberbos,
mas agora prometem ser humildes.



Há um crescimento moral, um passo
do mal (soberba) para o bem
(humildade), e toda a conversão é
gozosa; precisamente porque se
atinge o bem. O próprio Magnificat é
um exemplo de humildade e de
alegria.

Em conclusão: resulta claro em face
do exposto que existe no texto uma
rede de termos afetivos; que se trata
de uma isotopia de emoções
hierarquizadas em torno da ideia de
alegria, porque todos os afetos são
partes ou espécies de alegria; e as
referidas emoções têm uma relação
direta, concomitante, com as
realidades sobrenaturais que se
contemplam.

7.7. O segundo parágrafo do mistério
é constituído por uma série de
instruções ao leitor, referidas ao
conteúdo da contemplação; é um
programa sugerido ao leitor:



“Ouvirás falar de Isabel e de
Zacarias, enternecer-te-ás com o
amor puríssimo de José, e baterá
fortemente o teu coração cada vez
que pronunciarem o nome do
Menino que nascerá em Belém…”

É uma sucessão de estampas, clarões
de um flash, apresentadas
indiretamente por um narrador. Não
propriamente uma narração, porque
esta sucessão de estampas não
constitui uma fábula ou uma
história. É uma combinação de
imagem mais palavra, na qual a
palavra não é mais do que uma
apresentação deíctica de uma
imagem que prevalece
semioticamente; na realidade, o
gênero mais próximo desta situação,
do ponto de vista técnico, é a banda
desenhada. Com efeito,
independentemente da temática,
encontramo-nos aqui ante uma série
de vinhetas com um leve apoio
verbal, como sucede na banda



desenhada. Contudo, e aqui reside a
novidade, as imagens têm de ser
construídas idealmente pelo próprio
leitor, que as contemplará. E, não
obstante, as imagens hão de ser o
fundamental, e as palavras apenas
um guia. De modo que as palavras
são colocadas pelo autor e as
imagens pelo leitor. Trata-se, pois,
dum texto aberto, recebido em
cooperação.

Assim, pois, as palavras do autor são
uma sequência de instruções dadas
ao leitor para a construção do texto.
Isto manifesta-se linguisticamente
assim. São indicações expressas com
os verbos no futuro: ouvirás,
enternecer-te-ás, baterá, etc. São fatos
que se supõem futuros, mas que
certamente o leitor terá que ir
atualizado; porque de outro modo
não acontecerão de outra maneira.
Quer dizer, os verbos estão no futuro
não só porque as ações se vão
produzir no futuro, mas



principalmente porque são
instruções, que o leitor terá que
cumprir.

7.8. A sequência seguinte introduz o
primeiro enquadramento da
contemplação da cena. Aí se
desenvolve, de um modo itinerante, o
programa contemplativo
anteriormente citado:

“Caminhamos, apressadamente em
direção às montanhas, até uma
aldeia da tribo de Judá”

É interessante notar que, assim como
“enquadramento” e “história” são
duas funções do discurso distintas
conceptualmente – embora não
separáveis – assim foram
apresentadas independentemente no
texto. No segundo parágrafo, o autor
sugeriu-nos um programa de
contemplação; no terceiro,
apresenta-nos o enquadramento – o
lugar – onde se desenvolverão os



acontecimentos e a própria
contemplação.

Como se indicou já, neste
enquadramento desenrola-se tanto o
programa contemplativo, como os
movimentos internos e externos das
personagens. Os movimentos
internos compreendem os afetos,
ideias e virtudes das personagens; os
externos, o peregrinar físico até à
casa de Isabel. Há um paralelismo,
precisamente, entre movimentos
internos e externos. Ambos são uma
aproximação religiosa dirigida para
a vontade providente do Pai. Maria –
e nós com ela – segue o caminho que
o Anjo lhe assinalou: visita a sua
prima, pois, segundo lhe revelou,
encontra-se grávida; nós, por sua vez,
acompanhamos a Virgem, pois foi-
nos revelado que uma Virgem
conceberá um Menino, que será o
Salvador. Tanto Maria como nós
procuramos o Senhor num



enquadramento em movimento,
tanto interno como externo.

7.9 A contemplação desenrola-se
num enquadramento em
movimento. Há um sinal para a
abertura do enquadramento e outro
para o seu fecho. O fecho do
enquadramento surpreende-nos em
plena contemplação:

“chegamos”.

A expressão “chegamos” é
simultaneamente o final do
movimento e a marca discursiva do
final do primeiro enquadramento.
Não obstante, a contemplação não
cessa, porque se abre logo um
enquadramento novo: um
enquadramento fixo, neste caso.

“É a casa onde vai nascer João
Batista”.

De momento não há história: é
somente a apresentação de um novo



enquadramento: A função textual
“enquadramento da história” tem
correlação linguística no discurso.

7.10. O texto de São Josemaria não
refere muitos elementos
propriamente narrativos dos
evangelhos. É evidente que segue o
relato de Lucas, mas não como
narração, mas só como fonte. Só
assim se explicam saltos de
informação que o autor supõe serem
conhecidos do leitor. Isto é explicado
pela finalidade do discurso do Santo
Rosário: não é um texto narrativo,
mas um artefato semiótico, com uma
sucessão de sequências a
contemplar. Neste sentido, há um
eclipse de elementos narrativos,
relativamente ao texto de Lucas, e
uma proliferação de pormenores –
uma amplificação – para considerar.
Do ponto de vista da mimesis, há no 
Santo Rosário uma deslocação do
narrativo para o representativo (cfr.
Aristóteles, Poética, 1448 a 20ss).



A sequência seguinte tem em conta
precisamente um desses saltos
narrativos:

“Isabel aclama, agradecida, a Mãe
do seu Redentor: Bendita és tu…”.

A sequência anterior a esta indicava
apenas a chegada à casa do Baptista.
Agora, no instante, aparecem
reunidas Maria e Isabel com
louvores a Maria por parte da prima.
Do ponto de vista narrativo e de
lógica da ação é evidente que algo
falta; por exemplo, a entrada na casa,
a saudação dos moradores, a entrada
no quarto, o começo da conversa
entre as primas. Consultemos o
relato de Lucas e vejamos as
diferenças: “Por aqueles dias, Maria
levantou-se e foi com pressa às
montanhas, a uma cidade de Judá; e
entrou em casa de Zacarias e saudou
Isabel. E quando ouviu Isabel a
saudação de Maria, o menino saltou
no seio, e Isabel ficou cheia do



Espírito Santo; e, exclamando em voz
alta, disse: – Bendita és tu entre todas
as mulheres …” (Lc 11, 39-43).

No evangelho: 1) há uma referência
explícita à entrada de Maria na casa;
2) há menção do fato de Maria ter
saudado Isabel; 3) narram-se os
efeitos da saudação de Maria no
Baptista e em Isabel; 4) louvores de
Isabel à Virgem Maria. Pelo
contrário, no texto do Santo Rosário
eliminam-se: 1) a entrada de Maria
na casa; 2) a saudação da Virgem; 3)
os efeitos da saudação em Isabel e no
Baptista, que são contemplados –
mas não relatados – mais adiante.
Suprimem-se, pois, os elementos
narrativos, e são substituídos pelas
sequências representativas. Isto
supõe uma sermocinatio, uma
reelaboração do texto evangélico, de
modo que o narrativo e histórico
passe a ser representativo (quase
pictórico) e universal.



7.11. Teologicamente, a maternidade
de Maria é a causa de todos os dons,
humanos e sobrenaturais, da Virgem.
Também é a causa dos elogios e
louvores que recebe da sua prima.
Tecnicamente, já que autor e leitor
estão presentes na cena, as palavras
das personagens adquirem uma nova
dimensão e sentido novo. A razão é
esta: Isabel fala com Maria, mas
indiretamente – in obliquo – dirige-se
também a nós, no texto do Santo
Rosário: durante o tempo de leitura e
o tempo de contemplação. O acesso
aos mistérios que se contemplarão só
é possível através do diálogo das
personagens ou mediante a
revelação do narrador. Por isso São
Josemaria como autor utilizará
necessariamente estes dois
procedimentos para comunicar a
informação de que precisam os
leitores: o diálogo das personagens,
como no teatro, vai dirigido também
ao receptor, inclusivamente, embora
se encontre fora da cena. No caso



presente, o leitor está dentro da cena,
como uma personagem mais; diante
de Maria e de Isabel que atuam
diretamente, com impressão de
realidade.

Isto significa que as palavras das
personagens adquirem um sentido
novo que não está presente no relato
evangélico, pelo menos como “modo
de dizer” (modus dicendi). Assim as
palavras de Isabel – “A que devo eu
tamanho bem, que venha visitar-me
a Mãe do meu Senhor” (17-20) – não
só exprimem um fato histórico, o
texto de um diálogo; mas também, do
ponto de vista textual, oferecem aos
leitores um novo ponto de
contemplação: a maternidade divina
de Maria como fonte de todo o bem
para os cristãos.

7.12. O último parágrafo da cena
pressupõe uma mudança de
focagem. A atenção até este
momento estava centrada nas



palavras de Isabel; agora, pelo
contrário, produz-se uma narração
em estampas caracterizada pela
alternância de personagens. Dentro
do mesmo enquadramento estático,
isto é, do quarto onde se encontram
Isabel e Maria, acontece uma
mudança de “operador”, um
movimento de câmera que procura
sucessivamente o resto das
personagens do quarto: João
Baptista, Maria, autor e leitor
implícitos. Assim, pois, podemos
distinguir dois “momentos” lógicos
dentro do enquadramento do quarto:
1) um primeiro, como um operador
cênico fixo, que recolhe a conversa
das duas mulheres; 2) um segundo,
como um operador prospéctico em
movimento que gira focando as
outras personagens do quarto.
Ambos os “momentos” têm uma
unidade motivada não apenas pelo
mesmo enquadramento; há também
uma relação de dependência lógica: o
segundo momento considera as



consequências do acontecido no
primeiro. A primeira consequência
da saudação de Maria é a alegria de
João Baptista menino:

“O Batista, ainda por nascer,
estremece…”

A câmera gira uma segunda vez e
foca Maria:

“A humildade de Maria derrama-se
no Magnificat”.

Pela terceira vez a câmera volta-se
para nós:

“E tu e eu, que somos – que éramos
– uns soberbos, prometemos ser
humildes”.

7.13. Há uma correlação semiótica
entre a humildade de Maria – que se
verte no Magnificat – e a nossa
soberba. Uma correlação no discurso
motivada pela finalidade do texto.
Cada cena considera particularmente



uma virtude de Maria; neste caso a
humildade; depois desta
consideração, São Josemaria anima o
leitor a melhorar, imitando na vida
corrente a virtude que se acaba de
considerar. Por isso, há uma
correlação entre discurso e vida. A
finalidade do texto, e da
contemplação, é precisamente mover
o leitor, aproximá-lo de Cristo.

O contraste entre a humildade (de
Maria) e a soberba (nossa) provoca a
vergonha, e depois a emulação: o
propósito de ser humilde. Aristóteles
define emulação como: “um pesar ao
apresentarem-se, noutros, bens
susceptíveis de poderem ser
alcançados por alguém, e não pelo
fato de pertencerem a outro, mas por
não lhe pertencerem” (Retórica 1388
a, 31-35).

A emulação é primeiro lugar uma
paixão: um sentimento de pena ao
verificar que carecemos de certos



bens; mas é uma paixão nobre,
porque não se entristece ante o bem
alheio – como a inveja –, mas perante
a própria deficiência. Por isso, incita
a melhorar, a tentar adquirir umas
qualidades que se encaram como
possíveis de alcançar. A emulação
vai, pois, acompanhada de
esperança; o que a diferencia da
inveja é que procura o bem para si, e
não o mal alheio: a inveja é a paixão
dos desesperados. Movidos pela
emulação, os homens tomam
decisões: põem em marcha a vontade
e adquirem hábitos, além de diversos
bens. Os que cultivam a emulação
enriquecem-se a si próprios; os
invejosos, empobrecem os outros
sem melhorarem eles próprios:
esterilizam tudo. Por isso diz
Aristóteles que emulação e inveja são
paixões contrárias, embora possam
parecer semelhantes.

A contemplação da humildade de
Maria leva o autor e o leitor – como



personagens da cena – à emulação:
prometem ser humildes, isto é pelo
menos o que estabelece o plano do
texto. A decisão é sempre pessoal. O
que se torna evidente é que o texto
postula um tipo determinado de
leitor modelo: alguém que, apesar
dos seus defeitos, procura imitar as
virtudes de Nossa Senhora: neste
caso a humildade; e isso como 
condição de discurso: para poder
atualizar plenamente a leitura, o
sentido do texto. Mas este tipo de
atualização leva-nos
necessariamente, projeta-nos para
fora do discurso: o leitor, introduzido
no sobrenatural, acaba por fazer
verdadeira oração.

7. 14. O compromisso realizado
dentro do texto – “prometemos que
seremos humildes” – projeta-se
também fora do texto, e permanece
na vida quotidiana, depois da leitura.
Autor e leitor prometem ser
humildes, logicamente, na vida real:



no único “lugar” em que podem
viver-se as virtudes; essa é
precisamente a finalidade do Santo
Rosário.

Além disso, não se projetam apenas
os propósitos do texto para a
realidade: também a contemplação
passa agora a fazer parte da vida, e
não apenas durante o “tempo de
leitura”. Com efeito, as personagens
do Santo Rosário, se o leitor o
permitir, podem passar também a
fazer parte da vida quotidiana,
convertendo a vida em oração. Jesus,
José e Maria podem passar a intervir
– com o nosso consentimento – nas
nossas realidades, tarefas e afãs
diários: nisto pode consistir
precisamente o “ser contemplativos
no meio do mundo”.

Antonio Vilarnovo

“Santo Rosário: cena y
contemplação no discurso”, in:



La obra literária de Josemaría
Escrivá (Editor: Miguel Ángel
Garrido), Pamplona, Eunsa,
2002.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/santo-rosario-
cena-e-contemplacao-no-discurso/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/santo-rosario-cena-e-contemplacao-no-discurso/
https://opusdei.org/pt-br/article/santo-rosario-cena-e-contemplacao-no-discurso/
https://opusdei.org/pt-br/article/santo-rosario-cena-e-contemplacao-no-discurso/

	Santo Rosário: cena e contemplação no discurso

