
opusdei.org

Santificação do
trabalho e
cristianização da
sociedade

Este editorial sobre o trabalho
explora a mensagem principal
de São Josemaria: que a própria
tarefa bem feita e oferecida ao
Senhor é meio para se
aproximar de Deus e
cristianizar a sociedade.

07/08/2017

As luzes e sombras da época em que
vivemos estão patentes aos olhos de



todos. O desenvolvimento humano e
as pragas que o infectam, o progresso
civil em muitos aspectos e a barbárie
em outros: são contrastes que tanto
João Paulo II como seus sucessores
indicaram várias vezes[1], animando
os cristãos a iluminar a sociedade
com a luz do Evangelho.

Entretanto, mesmo que todos
estejamos chamados a transformar a
sociedade segundo o querer de Deus,
muitos não sabem como o fazer.
Pensam que essa tarefa depende
quase exclusivamente daqueles que
governam ou têm capacidade de
influir por sua posição social ou
econômica e que eles só podem fazer
o papel de espectadores: aplaudir ou
assobiar, mas sem entrar no terreno
do jogo, sem intervir na partida.

Essa não há de ser a atitude do
cristão, porque não corresponde à
realidade da vocação a qual está
chamado. O Senhor quer que



sejamos nós, os cristãos – porque
temos a responsabilidade
sobrenatural de cooperar com o
poder de Deus, já que Ele assim o
dispôs em sua misericórdia
infinita –, aqueles que procuremos
restabelecer a ordem decaída e
devolver às estruturas temporais,
em todas as nações, sua função
natural de instrumento para o
progresso da humanidade, e sua
função sobrenatural de meio para
chegar a Deus, para a Redenção[2].

Não somos espectadores. Pelo
contrário, é missão específica dos
leigos santificar o mundo “desde
dentro”[3]: orientar com sentido
cristão as profissões, as
instituições e as estruturas
humanas[4]. Como ensina o Concílio
Vaticano II, os leigos hão de
“iluminar e ordenar de tal modo as
realidades temporais, a que estão
estreitamente ligados, que elas sejam
sempre feitas segundo Cristo e



progridam e glorifiquem o Criador e
Redentor”[5]. Em uma palavra: 
cristianizar o mundo inteiro a
partir de dentro, mostrando que
Jesus Cristo redimiu toda a
humanidade – essa é a missão do
cristão[6].

E, para isso, nós os cristãos temos o
poder necessário, ainda que não
tenhamos poder humano. Nossa
força é a oração e as obras
convertidas em oração. A oração é a
arma mais poderosa do cristão. A
oração nos torna eficazes. A
oração nos torna felizes. A oração
nos dá toda a força necessária
para cumprirmos os preceitos de
Deus[7]. Concretamente, a arma
específica que a maioria dos cristãos
possui para transformar a sociedade
é o trabalho convertido em oração.
Não simplesmente o trabalho, mas o
trabalho santificado.



Deus o fez compreender a São
Josemaria em um momento preciso,
no dia 7 de agosto de 1931, durante a
Santa Missa. Ao chegar a elevação,
vieram à sua alma com força
extraordinária as palavras de Jesus: 
quando eu for levantado da terra,
atrairei todos a mim[8]. Entendi-o
perfeitamente. O Senhor nos dizia:
se vós me colocares na entranha
de todas as atividades da terra,
cumprindo o dever de cada
momento, sendo meu testemunho
no que parece grande e no que
parece pequeno…, então omnia
traham ad meipsum! Meu reino
entre vós será uma realidade![9]

Cristianizar a sociedade

Deus confiou ao homem a tarefa de
edificar a sociedade ao serviço de seu
bem temporal e eterno, de acordo
com sua dignidade[10]: uma sociedade
na qual as leis, os costumes e as
instituições que a conformam e



estruturam, favoreçam o bem
integral das pessoas com todas as
suas exigências; uma sociedade na
qual cada um se aperfeiçoe buscando
o bem dos outros, já que o homem
“não se pode encontrar plenamente a
não ser no sincero dom de si
mesmo”[11].

Entretanto, tudo se desencaminhou
por causa do pecado do primeiro
homem e da sucessiva proliferação
dos pecados que – como ensina o 
Catecismo da Igreja Católica – fazem
“reinar entre eles a concupiscência, a
violência e a injustiça. Os pecados
provocam situações sociais e
instituições contrárias à Bondade
divina; as ‘estruturas de pecado’ são
expressão e efeito dos pecados
pessoais”[12].

O Filho de Deus feito homem, Jesus
Cristo nosso Senhor, veio ao mundo
para nos redimir do pecado e das
suas consequências. Cristianizar a



sociedade consiste em libertá-la
dessas consequências que o
Catecismo resume com as palavras
que acabamos de ler. É, por um lado,
libertá-la das estruturas de pecado –
por exemplo, das leis civis e dos
costumes contrários à lei moral –, e
por outro, mais profundamente,
procurar que as relações humanas
sejam presididas pelo amor de Cristo,
e não viciadas pelo egoísmo da 
concupiscência, a violência e a
injustiça. Esta é a tua tarefa de
cidadão: contribuir para que o
amor e a liberdade de Cristo
presidam a todas as
manifestações da vida moderna –
a cultura e a economia, o trabalho
e o descanso, a vida de família e o
convívio social[13].

Cristianizar a sociedade não é impor
a ninguém a fé verdadeira.
Precisamente o espírito cristão exige
o respeito do direito à liberdade
social e civil em matéria religiosa, de



modo que não se deve impedir a
ninguém de praticar a sua religião,
segundo sua consciência, mesmo
quando estiver no erro, sempre que
respeite as exigências da ordem
pública, da paz e da moralidade
pública, que o Estado tem obrigação
de tutelar[14]. Àqueles que estão no
erro deve-se procurar que conheçam
a verdade, que só se encontra
plenamente na fé católica,
ensinando-lhes e convencendo-lhes
com o exemplo e com a palavra, mas
nunca com a coação. O ato de fé só
pode ser autêntico se for livre.

Mas quando um cristão procura que
a lei civil promova o respeito da vida
humana desde o momento da
concepção, a estabilidade da família
por meio do reconhecimento da
indissolubilidade do matrimônio, os
direitos dos pais na educação dos
filhos tanto em escolas públicas
quanto em privadas, a verdade na
informação, a moralidade pública, a



justiça nas relações trabalhistas, etc.,
não está pretendendo impor a sua fé
aos outros, mas cumprindo com seu
dever de cidadão e contribuindo
para edificar, no que é possível para
ele, uma sociedade melhor, conforme
a dignidade da pessoa humana.
Certamente, o cristão, graças à
Revelação divina, possui uma
especial certeza sobre a importância
que esses princípios e verdades
possuem para edificar uma
sociedade mais justa; mas esses estão
ao alcance da razão humana e, por
isso, qualquer pessoa,
independentemente da sua fé, pode
apreciar o valor e importância que
esses princípios têm para a vida
social.

Esforça-te para que as instituições
e as estruturas humanas, em que
trabalhas e atuas com pleno
direito de cidadão, se conformem
com os princípios que regem uma
concepção cristã da vida. Assim,



não duvides, asseguras aos
homens os meios para viverem de
acordo com a sua dignidade, e
facilitarás a muitas almas que,
com a graça de Deus, possam
responder pessoalmente à vocação
cristã[15]. Trata-se de “sanear as
estruturas e condições do mundo (...)
de tal modo que todas se conformem
às normas da justiça e antes ajudem
ao exercício das virtudes do que o
estorvem”[16]. A fé cristã faz sentir
profundamente a aspiração, própria
de todo cidadão, de buscar o bem
comum da sociedade. Um bem
comum que não se reduz ao
desenvolvimento econômico, ainda
que certamente o inclua. São
também, e antes – em sentido
qualitativo, nem sempre no de
urgência temporal –, as melhores
condições possíveis de liberdade, de
justiça, de vida moral, em todos os
seus aspectos, e de paz, que
correspondem à dignidade da pessoa
humana.



Quando um cristão faz o possível
para configurar deste modo a
sociedade em virtude de sua fé, não
em nome de uma ideologia opinável
de partido político, atua como 
atuaram os primeiros cristãos.
Não tinham, por razão de sua
vocação sobrenatural, programas
sociais nem humanos a cumprir;
mas estavam penetrados de um
espírito, de uma concepção da
vida e do mundo, que não podia
deixar de ter consequências na
sociedade em que viviam[17]. A
tarefa apostólica, que Cristo
confiou a todos os seus discípulos,
produz, portanto, resultados
concretos na esfera social. Não é
admissível pensar que, para
sermos cristãos, seja preciso
voltarmos as costas ao mundo,
sermos uns derrotistas da
natureza humana[18].

É necessário procurar limpar as
estruturas da sociedade para



impregná-las de espírito cristão, mas
não é suficiente. Mesmo que pareça
uma meta muito alta, não deixa de
ser uma exigência básica. Faz falta
muito mais: procurar sobretudo que
as pessoas sejam cristãs, que cada
um irradie ao seu redor, em sua
conduta diária, a luz e o amor de
Cristo, o bom odor de Cristo[19]. O fim
não é que as estruturas estejam sãs,
mas que as pessoas sejam santas.
Seria tão errado despreocupar-se de
que as leis e os costumes da
sociedade fossem conformes ao
espírito cristão, como conformar-se
só com isso. Porque além disso, neste
mesmo momento, as mesmas
estruturas sãs correriam perigo
novamente. É preciso sempre estar
recomeçando. “Não haverá
humanidade nova, se não houver em
primeiro lugar homens novos, pela
novidade do batismo e da vida
segundo o Evangelho”[20].

Por meio do trabalho



De que tu e eu nos portemos como
Deus quer – não o esqueças –
dependem muitas coisas
grandes[21]. Se queremos cristianizar
a sociedade, o primeiro é a santidade
pessoal, nossa união com Deus. Cada
um de nós tem que ser alter
Christus, ipse Christus, outro
Cristo, o próprio Cristo. Só assim
poderemos empreender essa
tarefa grande, imensa,
interminável: santificar por
dentro todas as estruturas
temporais, levando até elas o
fermento da Redenção[22]. É
necessário que não percamos o sal, a
luz e o fogo que Deus pôs dentro de
nós para transformar o ambiente que
nos rodeia. O Papa São João Paulo II
destacou que “é uma tarefa que exige
coragem e paciência”[23]: coragem
porque não se há de ter medo de
chocar com o ambiente quando é
necessário; e paciência, porque
mudar a sociedade desde dentro
requer tempo, e, entretanto, não



podemos nos acostumar à presença
do mal cristalizado na sociedade,
porque se acostumar a uma doença
mortal é o mesmo que sucumbir a
ela. O cristão deve estar sempre
disposto a santificar a sociedade a
partir de dentro, permanecendo
plenamente no mundo, mas sem ser
do mundo naquilo que o mundo
encerra – não por ser característica
real, mas por defeito voluntário, pelo
pecado – de negação de Deus, de
oposição à sua amável vontade
salvífica[24].

Deus quer que infundamos espírito
cristão à sociedade através da
santificação do trabalho profissional,
já que pelo trabalho, o cristão
submete a criação (cfr. Gn 1,28) e a
ordena a Cristo Jesus, centro no
qual estão destinadas a
recapitular-se todas as coisas[25]. O
trabalho profissional é,
concretamente, meio
imprescindível para o progresso



da sociedade e para o
ordenamento cada vez mais justo
das relações entre os homens[26].

Cada um deve se propor a tarefa de
cristianizar a sociedade com o de seu
trabalho: primeiro mediante o afã de
aproximar de Deus os seus colegas e
as pessoas com as quais entra em
contato profissional, para que eles
também cheguem a santificar seu
trabalho e dar o tom cristão à
sociedade; e depois, e
inseparavelmente, mediante o
empenho por cristianizar as
estruturas do próprio ambiente
profissional, procurando que sejam
conformes à lei moral. Quem se
dedica à empresa, à profissão
farmacêutica, à advocacia, à
informação ou à publicidade…, deve
procurar influir cristãmente em seu
ambiente: nas relações e nas
instituições profissionais. Não é
suficiente não se sujar com práticas
imorais; é necessário limpar o



próprio âmbito profissional, fazê-lo
conforme à dignidade humana e
cristã.

Para tudo isso devemos receber
uma tal formação que suscite em
nossas almas, na hora de
acometer o trabalho profissional
de cada um, o instinto e a sã
inquietação de conformar essa
tarefa às exigências da
consciência cristã, aos
imperativos divinos que devem
reger na sociedade e nas
atividades dos homens[27].

As possibilidades de contribuir à
cristianização da sociedade em
virtude do trabalho profissional vão
mais adiante do que se pode realizar
no estrito ambiente de trabalho. A
condição de cidadão que exerce uma
profissão na sociedade é um título
para empreender ou colaborar com
iniciativas diversas, juntamente com
outros cidadãos que compartilham os



mesmos ideais: iniciativas educativas
da juventude – escolas onde se dê
uma formação humana e cristã, tão
necessárias e urgentes em nosso
tempo –, iniciativas assistenciais,
associações para promover o
respeito à vida, ou a verdade na
informação, ou o direito a um
ambiente moral sadio… Tudo
realizado com a mentalidade
profissional dos filhos de Deus
chamados a santificar-se no meio do
mundo.

Que entreguemos plenamente
nossas vidas ao Senhor Deus
Nosso, trabalhando com perfeição,
cada um em sua tarefa
profissional e em seu estado, sem
esquecer que devemos ter uma só
aspiração, em todas nossas obras:
pôr Cristo no cume de todas as
atividades dos homens[28].



[1] Cfr. João Paulo II, Exort. apost. 
Ecclesia in Europa, 28-VI-2003, c. I.

[2] São Josemaria, Carta 30-IV-1946, n.
19, em E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, I, Rialp, Madrid
2010, p. 420.

[3] Conc. Vaticano II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n. 31.

[4] São Josemaria, Carta 9-I-1959, n.
19, em E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, I, Rialp, Madrid
2010.

[5] Conc. Vaticano II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n. 31.

[6] São Josemaria, Entrevistas com
Mons. Escrivá, n. 112.

[7] São Josemaria, Forja, n. 439.

[8] Jo 12, 32.



[9] São Josemaria, Notas de uma
meditação, 27-X-1963, em E.
Burkhart, J. López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría, I, Rialp, Madrid 2010, pp.
426-427:

[10] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
nn. 353, 1929, 1930.

[11] Conc. Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 24.

[12] Catecismo da Igreja Católica, n.
1869.

[13] São Josemaria, Sulco, n. 302.

[14] Cfr. Conc. vaticano II, Decr. 
Dignitatis humanae, nn. 1, 2 e 7.

[15] São Josemaria, Forja, n. 718.

[16] Conc. Vaticano II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n. 36.

[17] São Josemaria, Carta 9-I-1959, n.
22, em E. Burkhart, J. López, Vida



cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, I, Rialp, Madrid
2010, p. 418.

[18] São Josemaria,É Cristo que passa,
n. 125.

[19] Cfr. 2 Cor 2, 15.

[20] Paulo VI, Exort. apost. Evangelii
nuntiandi, 8-XII-1975, n. 18.

[21] São Josemaria, Caminho, n. 755.

[22] São Josemaria,É Cristo que passa,
n. 183.

[23] João Paulo II, Carta enc. 
Centesimus annus, 1-V-1991, n. 38.

[24] São Josemaria,É Cristo que passa,
n. 125.

[25] São Josemaria, Carta 6-V-1945, n.
14, em E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, I, Rialp, Madrid
2010, p. 425.



[26] São Josemaria, Entrevistas com
Mons. Escrivá, n. 10.

[27] São Josemaria, Carta 6-V-1945, n.
15, em E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, III, Rialp, Madrid
2013, p. 574.

[28] São Josemaria, Carta 15-X-1948, n.
41 em E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, I, Rialp, Madrid
2010, p. 428. Cfr Forja, n. 678.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/santificacao-
do-trabalho-e-cristianizacao-da-

sociedade/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/santificacao-do-trabalho-e-cristianizacao-da-sociedade/
https://opusdei.org/pt-br/article/santificacao-do-trabalho-e-cristianizacao-da-sociedade/
https://opusdei.org/pt-br/article/santificacao-do-trabalho-e-cristianizacao-da-sociedade/
https://opusdei.org/pt-br/article/santificacao-do-trabalho-e-cristianizacao-da-sociedade/

	Santificação do trabalho e cristianização da sociedade

