
opusdei.org

Santidade, um
objetivo para todos

“No centro do anúncio
evangélico está a encarnação,
pela qual Deus e o homem se
encontram de um modo tão
próximo, que temos num
homem, Jesus de Nazaré, a
suprema presença e a epifania
divina”. Publicamos a resposta
de Mons. Ravasi a uma carta de
Milão, publicada em “Il Sole 24
ore” de 3 de Novembro de 2002.

11/04/2018

Rev. D. Gianfranco Ravasi,



Há algum tempo, ao elaborar uma
lista de livros de autores místicos, V.
Rev. exaltou a contemplação como
fonte de felicidade e de santidade. Vale
a pena dizer que, em tempos
próximos, o Concílio Vaticano II
redescobriu a chamada universal à
santidade para todos os cristãos.
Assim, a contemplação, passagem
indispensável para aceder à suprema
felicidade, à santidade, pode praticar-
se vivendo no mundo e
desempenhando as atividades mais
normais e correntes. Um apóstolo
moderno da santidade laical, S.
Josemaria Escrivá, recordado por si
em “Il Sole 24 ore”, num artigo a
propósito da sua canonização, contou
de si próprio que, certo dia, “andava a
contemplar pelas ruas de Madrid,
com luzes e sombras que não eram
suas” (ver J. Echevarría, Itinerários de
Vida Cristã, 2001). Penso que partilha
de ideias semelhantes e, por isso,
pedir-lhe-ia a sua opinião, nas colunas
do jornal, sobre a possibilidade de



qualquer cristão de boa vontade
aceder à felicidade plena. Uma
palavra de estímulo sobre a felicidade
poderá ajudar muitos a vencer os
medos em face de um mundo tão
agitado.

Bruno Mardegan, Milão

Na realidade, o pedido do nosso
leitor conduz-nos à própria essência
do cristianismo e, de certo modo, ao
mais íntimo de qualquer experiência
religiosa autêntica. No centro do
anúncio evangélico, está de fato a
encarnação, pela qual Deus e o
homem se encontram tão
intimamente que temos num
homem, Jesus de Nazaré, a suprema
presença e a epifania divina (leia-se a
este propósito, a obra prima, também
do ponto de vista literário, que é o
hino que faz de Prólogo ao
Evangelho de São João). Este
acontecimento faz com que a
História e o eterno não se



contradigam, mas se entrelacem e
que uma experiência de fé autêntica
não se realize pelo afastamento da
realidade contingente para céus
míticos e místicos, mas pelo cruzar
dos caminhos de Deus com os do
homem. É por isso que já os profetas
de Israel exigiam que para uma
verdadeira fé, o culto andasse a par
com a justiça, o Credo com a vida
social, a ortodoxia com a prática.
Basta apenas citar o versículo do
profeta Oseias (séc. VIII a.C.), muito
caro também a Jesus: “Eu quero
misericórdia – diz o Senhor - e não
sacrifícios” (6, 6), sendo que esta
negação paradoxal, em linguagem
hebraica, deve ser lida assim: “Eu
quero misericórdia e não apenas
sacrifícios”; ou seja, a pura e simples
espiritualidade deve ir a par com
uma existência justa.

Mas a consideração de Bruno
Mardegan vai mais longe e introduz
o tema da plenitude da fé, ou seja; a



“a felicidade plena ou santidade”,
acerca da qual se gera muitas vezes
um equívoco. Para muitos, a
santidade é uma questão que diz
respeito apenas a alguns místicos ou
heróis da fé que vivem em condições
estáticas ou levam a cabo
determinadas empresas, exemplares,
sim, mas apenas no sentido de terem
direito a ser colocados na “glória de
Bernini” ou nos altares para a
devoção pública dos crentes. É
devido a este equívoco que se chegou
a uma leitura enviesada de uma das
páginas mais importantes do
Evangelho: as “Bem-aventuranças”
que abrem a ‘Magna Carta’ do
Cristianismo que é o “Sermão da
Montanha” de Jesus (Mateus, cap. 5 a
7). De fato, aquela sequência: “Bem
aventurados os pobres (…), os que
choram (…), os mansos (…), os que
têm fome e sede de justiça (…), os
misericordiosos (…), os puros de
coração (…), os que promovem a paz,
os que sofrem perseguição por amor



da justiça (…)” foi muitas vezes
interpretada como um projeto ideal
de vida para religiosos e místicos. Na
realidade, Cristo dirige-se aos
“discípulos” que, na linguagem de
Mateus, é sinônimo de “fiéis,
cristãos”. Apresenta-se, deste modo,
um caminho de radicalidade e
plenitude para cada um, qualquer
que seja o seu nível cultural ou o
estatuto social e profissional.

De acordo com outra afirmação do
mesmo discurso: “Sede, pois,
perfeitos, como o vosso Pai celestial é
perfeito” (Mateus, 5, 48), a santidade
é, assim, a meta para a qual todos
têm de apontar, sem descanso. O
cristão encontra-se, por isso, numa
tensão constante (a inquietação
agostiniana), e não concebe a religião
como um imposto moral que é
preciso pagar a Deus, tal como
(provavelmente de má vontade) se
pagam os impostos a César. Pelo
contrário, é uma atitude radical e



vital, análoga ao amor, que enforma
a pessoa de modo permanente: o
apaixonado não o é só a algumas
horas do dia, tal como a mãe não
ama o seu filho só nos dias laborais.
Claro que a fragilidade humana leva
a baixas de tensão e até a negações,
mas Deus espera sempre, tal como o
pai na célebre parábola do filho
pródigo, do Evangelho segundo S.
Lucas (Lc 15, 11-24). O perdão está
sempre reservado para a mulher
adúltera ou para o Pedro
arrependido ou para as prostitutas e
pecadores que Jesus encontra. Bruno
Mardegan citou uma frase do novo
santo, o fundador do Opus Dei. É da
sua obra mais conhecida, Caminho,
que retiro a conclusão do meu texto:
“Tens obrigação de santificar-te. - Tu
também. - Alguém pensa, por acaso,
que é tarefa exclusiva de sacerdotes
e religiosos? A todos, sem exceção,
disse o Senhor: “Sede perfeitos, como
meu Pai Celestial é perfeito”.



Gianfranco Ravasi

Il Sole 24 ore

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/santidade-um-
objetivo-para-todos/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/santidade-um-objetivo-para-todos/
https://opusdei.org/pt-br/article/santidade-um-objetivo-para-todos/
https://opusdei.org/pt-br/article/santidade-um-objetivo-para-todos/

	Santidade, um objetivo para todos

