
opusdei.org

Santidade? Coisas
pequenas

“Queres de verdade ser santo? –
Cumpre o pequeno dever de
cada momento; faz o que deves
e está no que fazes”. Este
caminho que São Josemaria
propõe mostra dois aspectos:
um material (cumprir o
pequeno dever) e outro formal
(com perfeição e empenho, por
amor a Deus).

26/06/2017

Por ocasião de algumas
canonizações, o Magistério da Igreja



ensinou que a santidade não requer
realizar ações extraordinárias, mas
“consiste somente numa
conformidade com o querer de Deus,
expressa num contínuo e exato
cumprimento dos deveres do próprio
estado”[1].

Este é também o caminho simples da
santidade que São Josemaria propõe:
“Queres de verdade ser santo? –
Cumpre o pequeno dever de cada
momento; faz o que deves e está no
que fazes”[2].

As palavras anteriores mostram duas
exigências da santidade: uma
material – (“faz o que deves”:
cumprir o pequeno dever de cada
momento, e cumpri-lo sem atrasos
hoje sempre, agora) e outra formal
(“está no que fazes” – cumpri-lo com
perfeição e empenho por amor a
Deus). Estas duas exigências
convergem para uma só: o cuidado
amoroso das coisas pequenas.



Porque, na prática, os próprios
deveres não são coisas
materialmente grandes, mas
“pequenos deveres” de cada
momento; e porque a perfeição do
seu cumprimento consiste também
em “coisas pequenas” (atos de
virtude em coisas pequenas).

O infinito valor do "pequeno"

Na base destas duas exigências se
encontra a ideia de que, para a
santidade, o amor é prioritário em
relação à materialidade das obras.
“Um pequeno ato, feito por Amor,
quanto não vale!”[3]. O valor das
obras para a santificação e para o
apostolado não deriva
principalmente da sua importância
humana (de que sejam importantes
em sua materialidade), mas do amor
a Deus com que se realizam. Esse
amor se manifesta muitas vezes em
“coisas pequenas” no trato com Deus
e com os outros: desde um detalhe de



piedade como rezar bem uma oração
vocal ou uma genuflexão bem feita
diante do sacrário, até um gesto de
boa educação ou de amabilidade. O
amor converte em grande o que aos
olhos humanos resulta ínfimo: “Fazei
tudo por Amor. – Assim não há coisas
pequenas: tudo é grande”[4]. “As
obras do amor são sempre grandes,
mesmo que se trate de coisas
aparentemente pequenas”[5].

Materializar a grandeza interior

O anterior (a prioridade do amor)
não deve levar a pensar que a
perfeição objetiva, externa, das obras
que se realizam é pouco importante.
São Josemaria insiste também nesta
última ideia. Para compreender
melhor o seu ensinamento convém
refletir um pouco mais sobre o
significado da expressão “coisas
pequenas”.

Em primeiro, não devemos imaginar
as “coisas pequenas” principalmente



como realidades externas a nós. Por
exemplo, no caso de “uma porta
aberta que deveria estar fechada”, a
“coisa pequena” não é a porta aberta,
mas o ato de fechá-la praticando a
virtude da ordem por amor a Deus.
Quer dizer, as “coisas pequenas” são
antes de tudo atos virtuosos
interiores, que se qualificam de
“pequenos” não pela intensidade do
ato (que como tal pode ser muito
grande), mas por algum outro
motivo, como por sua pouca duração,
ou sua escassa relevância no plano
humano (como acontece com muitos
detalhes de ordem,
independentemente de que, além
disso, possam ter notáveis
consequências: pense-se no que pode
supor deixar mal fechada a porta de
uma geladeira).

Quando São Josemaria fala da
importância das “coisas pequenas”,
refere-se umas vezes a “coisas
pequenas espirituais” que são atos



unicamente interiores, mesmo que
realizados durante atividades
externas (por exemplo, dizer uma
jaculatória ao fechar a porta, ou
renovar no coração o oferecimento
do trabalho a Deus). Outras vezes, no
entanto, pensa em “coisas pequenas
materiais”, atos cujo objeto é um
detalhe exterior que contribui para
melhorar objetivamente o estado de
coisas ao nosso redor, mesmo sendo
em grau mínimo (por exemplo,
fazendo um conserto, para servir aos
outros por amor a Deus).

No caso destas últimas – as “coisas
pequenas materiais”–, São Josemaria
também atribui importância ao seu
efeito exterior, embora o seu valor
para a santidade fique
prioritariamente no amor com que
se realiza, como já foi dito. É claro
que as coisas pequenas são valiosas
pelo amor, graças ao qual podem
tornar-se “grandes”, mas isso –
dentro da “lógica da Encarnação”



que preside a doutrina de São
Josemaria – é inseparável do valor
que possui “fazer bem as coisas”,
esmerar-se na sua execução.
Certamente, não perdem o mérito
sobrenatural quando, apesar da boa
vontade de trabalhar com perfeição,
colocando todos os meios para as
coisas “saírem bem”, não se atinge o
efeito desejado; porém a vontade não
seria boa sem o interesse real por
conseguir que os resultados sejam
bons.

Esse interesse está presente de forma
continua nos textos de São
Josemaria. Já vimos antes que ensina
a “estar no que faz”, outras vezes
exorta a realizar com perfeição as
próprias tarefas até colocar a “última
pedra”[6]; a “deixar as coisas
acabadas, com perfeição humana”[7],
de modo que seja um “trabalho
primoroso, rematado como uma
filigrana, cabal”[8], e lembra neste
sentido os versos de um poeta de



Castela: “fazer as coisas bem,
importa mais que fazê-las”[9].

Enquanto, tradicionalmente, o foco
foi colocado somente no amor e não
na perfeição da obra realizada, São
Josemaria também insiste neste
sentido objetivo. O “cuidado das
coisas pequenas” é central não só
porque confere aos atos interiores
das virtudes “forma cinzelada, polida
e energicamente suave da caridade,
da perfeição”[10], – que continua
sendo o principal –, mas também
porque elas contribuem para
ordenar as coisas deste mundo como
Deus quer, fazendo que reflitam
objetivamente, de algum modo, as
perfeições divinas.

O que um filho de Deus pode
oferecer a seu Pai, a não ser ‘coisas
pequenas’?

Numerosos santos e mestres de vida
espiritual ensinaram ao longo da
história o valor das coisas pequenas,



sobretudo das “coisas pequenas
espirituais”: desde Santo Agostinho
(s. V)[11] e São Gregório Magno (s. VI)
[12], a Santa Tereza de Jesus (s. XVI)[13],
São João da Cruz (s. XVI)[14]e Santa
Teresa de Lisieux (s. XIX)[15].

Para todos eles, o cuidado das “coisas
pequenas” é muito importante para a
santidade. A razão é facilmente
compreensível se se tem em conta
que a santidade implica crescimento
na graça divina e “Deus resiste aos
soberbos, mas dá a sua graça aos
humildes” (cfr. 1P 5,5; Tg 4, 6). Nisto
compreendem o grande valor das
coisas pequenas, porque o fato de
que sejam “pequenas” favorece a
humildade, contribuindo para tirar o
obstáculo da soberba que impede de
receber a graça de Deus. Quando se
trata de ações importantes, é mais
fácil cair na vanglória. Porém as
“coisas pequenas” costumam passar
despercebidas aos outros e não
recebem recompensa humana: só



Deus as vê e premia o amor colocado
nestes detalhes.

A doutrina de São Josemaria está em
continuidade com a tradição dos
santos, mas ao mesmo tempo renova
essa tradição graças à luz que Deus
lhe concedeu em 2 de outubro de
1928, data da fundação do Opus Dei,
para pregar a santidade na vida
cotidiana. Por esta razão, no seu
ensinamento, a importância das
coisas pequenas está intimamente
ligada a dois traços essenciais do
espírito que transmite: o sentido da
filiação divina, “fundamento” da vida
cristã, e a santificação do trabalho
profissional, “eixo” da santidade no
meio do mundo.

Por um lado, a filiação divina. O que
um filho de Deus pode oferecer a seu
Pai, a não ser ‘coisas pequenas’?
“Talvez um ou outro possa imaginar
que na vida ordinária há pouco que
oferecer a Deus: insignificâncias,



nadas. Uma criança pequena,
querendo agradar a seu pai, oferece-
lhe o que tem: um soldadinho de
chumbo descabeçado, um carretel de
linha sem linha, umas pedrinhas,
dois botões: tudo o que tem ‘de valor’
nos bolsos, seus ‘tesouros’. E o pai
não considera a puerilidade do
presente: agradece-o e estreita o filho
contra o coração, com imensa
ternura. Procedamos assim com
Deus, que essas ninharias – essas
insignificâncias – se fazem, ‘coisas
grandes’, porque grande é o amor.
Isso é o que nos cabe fazer: tornar
heroicos por Amor os pequenos
detalhes de cada dia, de cada
instante”[16].

Por outro lado, o cuidado das
pequenas coisas é imprescindível
para santificar o trabalho, porque a
perfeição do trabalho – requisito
essencial de sua santificação –
consiste em “coisas pequenas”,
segundo o exemplo de Jesus durante



os anos de vida em Nazaré, nos quais
não realizou coisas extraordinárias,
mas correntes e pequenas. “Realizai
pois vosso trabalho sabendo que
Deus o contempla: laborem manuum
mearum respexit Deus (Gn 31, 42).
Portanto, a nossa tarefa deve ser
santa e digna d’Ele: não só acabada
em todos os detalhes, mas levada a
cabo com retidão moral, como
homens de bem, com nobreza, com
lealdade, com justiça”[17].

Fiel no pouco

Santidade requer sempre heroísmo.
Na antiguidade clássica os “heróis”
eram personagens – reais ou
mitológicos – aos quais se atribuíam
façanhas extraordinárias. O
heroísmo era privilégio de uns
poucos e estava fora da vida
corrente. Para os cristãos não é
assim. Hoje, como ontem, do cristão
se espera heroísmo[18], “a santidade
não é nunca algo medíocre”[19].



O heroísmo faz referencia à luta. A
vida cristã exige luta heroica por
amor a Deus, contra tudo o que se
opõe à santidade. No só contra o
pecado mortal, mas também contra o
venial. “Aquele que violar um destes
mandamentos, por menor que seja, e
ensinar assim aos homens, será
declarado o menor no Reino dos
céus. Mas aquele que os guardar e os
ensinar será declarado grande no
Reino dos céus”. (Mt 5, 19). “Os
pecados veniais fazem muito mal à
alma. – Por isso, "capite nobis vulpes
parvulas, quae demoliuntur vineas",
diz o Senhor no “Cântico dos
Cânticos”: caçai as pequenas raposas
que destroem a vinha”[20].

Também é preciso combater a
inclinação ao pecado que reside em
toda pessoa, e a combatê-la nas
pequenas coisas. Sobre isto a Sagrada
Escritura adverte que “aquele que se
descuida das pequenas coisas, cairá
pouco a pouco” (Si 19, 1). A tática



eficaz é planejar o combate nas
coisas pequenas. “Esse modo
sobrenatural de proceder é uma
verdadeira tática militar. – Sustentas
a guerra – as lutas diárias da tua vida
interior – em posições que colocas
longe dos redutos da tua fortaleza. E
o inimigo acode aí: à tua pequena
mortificação, à tua oração habitual,
ao teu trabalho metódico, ao teu
plano de vida; e é difícil que chegue a
aproximar-se dos torreões, fracos
para o assalto, do teu castelo. E, se
chega, chega sem eficácia”[21]. Este é o
caminho para ser fiéis ao amor a
Deus no grande: “Aquele que é fiel
nas coisas pequenas será também fiel
nas coisas grandes” (Lc 16, 10).

Um meio para combater essa
inclinação ao mal (também chamada
de concupiscência) é a mortificação.
O conselho de São Josemaria a este
respeito era que “a mortificação deve
ser procurada nas coisas pequenas e
correntes, no trabalho intenso,



constante e ordenado. Coisas
pequenas que não te fazem perder a
saúde, mas que te mantêm aceso.
Mortificação nas refeições. Minutos
heroicos ao longo do dia.
Pontualidade. Ordem. Guarda da
vista pela rua, com naturalidade.
Dezenas e dezenas de pormenores e
ocasiões bem aproveitadas”[22].
Sugere como exemplos de “pequenas
vitórias: sorrir para quem nos
aborrece, negar ao corpo o capricho
de uns bens supérfluos, acostumar-se
a escutar os outros, fazer render o
tempo que Deus põe à nossa
disposição...”[23].

A luta dos filhos de Deus não é mera
defesa. Mas, principalmente ataque,
conquista. É preciso esforçar-se para
manifestar o amor a Deus em coisas
pequenas. Quem ama descobre
muitos detalhes a que pode prestar
atenção, muitas ocasiões de fazer
pequenos serviços, “oferecendo a
Deus coisas – grandes e pequenas –



por amor”[24], pensando na Igreja, no
Papa, nas almas. O Senhor contempla
esses detalhes que podem custar
muito sacrifício, como contemplou o
a generosidade daquela mulher que
entregou “duas pequenas moedas”
para o culto do templo: “chamou os
seus discípulos e disse-lhes: Em
verdade vos digo: esta pobre viúva
deitou mais do que todos os que
lançaram no cofre, porque todos
deitaram do que tinham em
abundância, esta, porém, pôs, da sua
indigência, tudo o que tinha para o
seu sustento” (Mc 12, 43-44).

O heroísmo nas coisas pequenas tem
como recompensa uma coroa
grande. Deus premia a luta nas
“coisas pequenas” por amor seu, com
a glória do Céu: “Muito bem, servo
bom e fiel, já que foste fiel no pouco,
eu te confiarei muito. Vem regozijar-
te com teu senhor” (Mt 25, 21; cfr. Lc
19, 17). “Porque foste "in pauca
fidelis" – fiel no pouco –, entra no



gozo do teu Senhor. – São palavras de
Cristo. - "In pauca fidelis!..." – Será
que vais desdenhar agora as
pequenas coisas, se se promete a
Glória a quem as guarda?”[25]

Converter a prosa diária em verso
heroico

A vida cotidiana é o campo de
batalha onde dever ocorrer o
heroísmo do cristão. É possível viver
heroicamente a vida cotidiana:
“converter a prosa diária em
decassílabos, em verso heroico”[26].
Assim como as ações mais simples do
Senhor durante sua vida em Nazaré –
o trabalho diário, a vida familiar, o
relacionamento com todas as pessoas
–, era heroica pelo amor com que as
realizava, assim também a vida
corrente do cristão pode ser heroica,
com o heroísmo das “coisas
pequenas”.

Não é preciso realizar proezas
espetaculares. São Josemaria



costuma dizer que, como a nossa
vida é comum e normal, pretender
servir a Deus com coisas grandes
seria como tentar caçar de leões nos
corredores. “É a história de Tartarín
de Tarascón, que tantas vezes
recordei. Não encontrarão leões nos
corredores de casa. Mas há uma
infinidade de pequenas coisas que
exigem heroísmo: algumas por sua
continuidade; outras, precisamente
por seu escasso relevo humano”[27].
“O que é pequeno, pequeno é; porém
o que é fiel no pequeno, esse é
grande”[28].

Os atos virtuosos na vida cotidiana
consistem geralmente em detalhes
fáceis de realizar se considerados
isoladamente. O heroico é o seu
número e a sua continuidade
silenciosa, sem a recompensa da
admiração. “O verdadeiro heroísmo
está no vulgar, no cotidiano, feito
uma vez e sempre com perseverança,
diante de Deus e com um empenho



que não desfaleça por nada”[29]. É “o
heroísmo da perseverança no
corrente, no de todos os dias”[30],
porque “A perseverança nas
pequenas coisas, por Amor, é
heroísmo”[31].

Heroísmo no cotidiano é o da
Santíssima Virgem, “Mestra do
sacrifício escondido e silencioso”[32]. É
o heroísmo de Jesus nos anos de vida
oculta, modelo supremo de virtude
na vida diária. Sem fazer nada fora
do comum, trabalha heroicamente
em cada momento, com uma entrega
plena à Vontade do Pai que o levará a
dar a vida na Cruz. No Calvário,
manifestarão seu amor e as suas
virtudes humanas perfeitas pela sua
Paixão e Morte, porém esse amor e
essas mesmas virtudes já estavam
presentes em tudo o que fazia em
Nazaré. Por isso, o cristão deve olhar
para Cristo na Cruz para aprender a
viver as virtudes ao levar sua cruz de
cada dia[33].



Com as "pupilas que o amor
dilatou"

São Josemaria ensinou a importância
das “coisas pequenas” com o
exemplo de sua vida, não só com os
seus escritos e a sua pregação. Mons.
Álvaro del Portillo testemunha que o
cuidado das coisas pequenas é uma
“linha básica”[34] do seu espírito e
comenta como era maravilhoso que
um homem “que foi protagonista de
formidáveis empreendimentos
divinos, fosse capaz de penetrar com
tanta intensidade naquilo que, como
costumava dizer, só se nota pelas
pupilas que o amor dilatou”[35].
Queria com toda a sua alma imitar
Cristo que, como Deus, tem sempre
presente desde as maiores coisas até
as menores: o vestido da erva do
campo (cfr. Mt 6, 20), os cabelos de
nossa cabeça (cfr. Mt 10, 30), etc.

“Ensinava-nos com o seu exemplo a
prestar atenção a muitíssimos



detalhes: desde a conservação dos
edifícios até o bom funcionamento
do menor instrumento de trabalho.
Repetia que cada objeto devia ser
usado para o fim para que foi
feito”[36].Dava importância à
decoração de uma casa, insistia no
cuidado das coisas de uso pessoal – a
roupa, os instrumentos de trabalho,
etc. –, mostrava o valor da ordem, da
pontualidade, da limpeza...[37].

[1] Bento XV, Decreto de virtudes
heroicas do venerável Antonio M.
Gianelli: AAS 12 (1920) 173. Cfr. Pio
XII, Homilia 5-IV-1948: AAS 40 (1948)
149.

[2] São Josemaria, Caminho, n. 815. O
presente texto se limita a tratar da
importância das “coisas pequenas”
nos ensinamentos de São Josemaria.

[3] São Josemaria, Caminho, n. 814.



[4] São josemaria, Caminho, n. 813.

[5] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 44.

[6] São Josemaria, Forja, n. 489.

[7] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 50.

[8] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
63.

[9] Antonio Machado, Proverbios y
cantares, XXIV: citado en São
Josemaria, Entrevistas com Mons.
Escrivá, n. 116.

[10] São Josemaria, Caminho, n. 20.

[11] Cfr. Santo Agostinho,
Confessiones, c. VIII, 18; In Ioannis
Evangelium tractatus, 12, 14 (PL 35,
1491-1492); Enarrationes in Psalmos,
39, 22 (PL 36, 447-448); Sermo 58, 10
(PL 38, 398); Sermo 69, 1, 2 (PL 38,
442);Ep. 265 ad Seleucianae, 8 (PL 33,
1089).



[12] São Gregório Magno, Regula
pastoralis, III, 33 (PL 77, 116).

[13] Há varios textos em: E.
Hennessey, La noción de “cosas
pequeñas” en cuatro autores
espirituales del Siglo de Oro español,
Facultad de Teología de la Pontificia
Universidad de la Santa Cruz, Roma
2009, cap. 2.

[14] Ibidem, c. 3.

[15] Santa Teresa de Lisieux, Historia
de uma alma, caps. 7, 9, 11.

[16]
 São Josemaria, em: J. L. Illanes, A

santificação do trabalho, Quadrante,
São Paulo, 1982, p. 97.

[17] São Josemaria, Carta 15-X-1948, n.
26, cit. por Ernst Burkhart e Javier
López, Vida Cotidiana y santidad en
la enseñanza de san Josemaría, Rialp,
Madrid 2013, vol. III, p. 183.



[18] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 82.

19 São Josemaria, em: E. Burkhart - J.
López, Vida cotidiana y santidad en
la enseñanza de San Josemaría.
Estudio de Teología espiritual, 3 vols.,
Rialp, Madrid 2010 vol. I, Parte
preliminar, apartado III, 1.c).

[20]São Josemaria, Caminho, n. 329.

[21]São Josemaria, Caminho, n. 307.

[22] São Josemaria, Apuntes tomados
de la predicación, 13-IV-1954 (AGP,
P18, p. 61): . en E. Burkhart - J. López,
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría Estudio
de Teología espiritual, 3 vols., Rialp,
Madrid 2010, vol. III, cap. VIII,
apartado 2.5.1).

[23] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 37.

[24] São Josemaria, Forja, n. 784.



[25] São Josemaria,Caminho, n. 819.

[26] São Josemaria,É Cristo que passa,
n. 50.

[27] São Josemaria. Em: E. Burkhart -
J. López, Vida cotidiana e santidade
no ensinamento de São Josemaria.
Estudo de Teología espiritual, 3 vols.,
Rialp, Madrid 2010, vol. II, cap. VI,
apartado 4.6.

[28] Santo Agostinho, De doctr.
Christ., 14, 35.

[29] São Josemaria, Em: E. Burkhart - J.
López, Vida cotidiana e santidade no
ensinamento de São Josemaría.
Estudo de Teología espiritual, 3 vols.,
Rialp, Madrid 2010 vol. II, cap. VI,
apartado 4.6.

[30] São Josemaria, Em: E. Burkhart - J.
López, Vida cotidiana e santidade no
ensinamento de São Josemaria.
Estudo de Teología espiritual, 3 vols.,



Rialp, Madrid 2010 vol. II, cap. VI,
apartado 4.6.

[31] São Josemaria,Caminho, n. 813.
Cfr. Forja, n. 85.

[32] Ibid, n. 509. Cfr. É Cristo que passa,
n. 172.

[33] Cfr. Ibid., n. 277; É Cristo que
passa, n. 58; Santo Tomás de Aquino, 
Super Symbolum Apostolorum, c. 6
(“Na Cruz achamos o exemplo de
todas as virtudes...”).

[34]Álvaro del Portillo, Entrevista
sobre el Fundador del Opus Dei, São
Paulo, 1994, p. 79.

[35] Idem

[36] Ibid., pp. 189-190.

[37]Cfr. Pilar Urbano, O homem de
Villa Tevere, cap. XV reflete muito
bem este traço.

J. López



Fonte: www.collationes.org

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/santidade-
coisas-pequenas/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/santidade-coisas-pequenas/
https://opusdei.org/pt-br/article/santidade-coisas-pequenas/
https://opusdei.org/pt-br/article/santidade-coisas-pequenas/

	Santidade? Coisas pequenas

