
opusdei.org

Uma revolução na
intimidade

Jesus perdoa uma mulher
pecadora que ungiu os seus pés
e a lança rumo à liberdade que
surge de um coração limpo.

26/11/2020

Jesus foi convidado outra vez a
almoçar. O seu anfitrião havia
insistido muito em que fosse, já que
estava entusiasmado em recebê-lo
com um banquete especial. Algo
inesperado está, porém, a ponto de
interromper a cerimônia: uma
mulher que não havia sido



convidada aparece na sala. A
expressão do rosto do fariseu dono
da casa, que se chama Simão,
transforma-se. O momento é
desconcertante. Jesus, pelo contrário,
parece como se a estivesse esperando
porque seus olhos se iluminam ao vê-
la. Conhece a sua alma, sem dúvida,
melhor que ela mesma e, por isso,
conhece a dor que preenche o seu
coração; sabe que para amar e tentar
ser amada percorreu caminhos
errados. Sabe que ela cruzou
barrancos e precipícios.

Os detalhes de delicadeza da mulher
– unge os seus pés com perfume, com
lágrimas e com beijos – emocionam
Jesus. Por isso, imediatamente,
procura explicá-lo com um exemplo
a Simão, que tinha visto a cena de
longe, com ar de censura: “Um
credor tinha dois devedores: um lhe
devia quinhentos denários e o outro,
cinquenta. Como não tinham com
que pagar, perdoou a ambos. Qual



dos dois o amará mais?” (Lc. 7,
41-42). Aquela mulher aprendeu a
amar deixando-se perdoar. Nisso
reside a sua verdadeira grandeza e,
por isso, Jesus decide louvá-la
publicamente (cfr. Lc 7, 44-46).

Nunca tinha sido tão fácil

Essa mulher sente, talvez pela
primeira vez, a alegria de ser
respeitada. O olhar de Jesus é
diferente do das outras pessoas.
Percebe que diante dele não precisa
estar na defensiva. Nunca viu um
olhar que penetre tanto em seu
coração e nunca foi tão fácil
conseguir ser amada. Realiza-se nela
a bem-aventurança que Jesus
prometeu aos que deixam o seu
coração ser purificado (cfr. Mt 5, 8);
está aprendendo rapidamente do
mestre e já nota os efeitos: “Todas as
criaturas se tornam límpidas quando
são olhadas através da Face do mais
belo e mais branco dos lírios”[1]. Ela



consegue, de alguma forma,
experimentar essa liberdade com
que Jesus a ama, consegue
experimentar esse carinho que não
precisou ser forçado nem conseguido
com ardis.

Durante anos, esta mulher tinha
desperdiçado os talentos que Deus
lhe havia dado. Agora, no entanto,
percebe que está diante de um novo
início. Pode agora ser a mulher
sensível que no fundo sempre fora,
forte e vulnerável ao mesmo tempo,
serena e apaixonada. Agora pode ser
ela mesma. Porque um dos grandes
dramas da impureza é pensar que
não conseguiremos ser amados por
quem verdadeiramente somos e, em
consequência, vender uma aparência
para ser queridos. Esta é, porém,
uma tarefa impossível, simplesmente
porque o amor não tem preço. Ou é
livre ou não é amor. Por isso, quando
se admite esta chantagem, mais cedo
ou mais tarde tal aparência se



esfuma e deixa o sabor de termos
sido enganados.

Sentir assombro diante de cada
coração

Para que o amor cresça, para que
arraigue, é preciso dar-lhe espaço, às
vezes com esforço, porque a santa
pureza, “é uma rosa que só floresce
entre espinhos”[2]. Talvez por isso, às
vezes temos medo de arriscar-nos ao
amor e procuramos obter uma 
garantia. De fato, o coração que se
torna impuro renuncia a cultivar o
amor no espaço onde podemos
encontrar-nos. Não quer arriscar-se a
sofrer e prefere, de modo tirânico e
desrespeitoso, criar zonas próprias
de conforto. Às vezes tal motivação
tem um componente de
compensação, um pouco de birra,
talvez uma raiva oculta. Pode
parecer, às vezes, que o que
conseguimos é amor, quando na
realidade estamos usando a outra



pessoa, ainda que seja de modo
virtual: obrigo-a a que me “ame”,
forço-a a que me faça sentir ”valioso”
ou “valiosa”. Diante da promessa do
amor incondicional que Deus nos
oferece, o pecado é uma farsa que
nos empurra para a solidão.

Perante isto, a solução não é fechar-
se, desanimar ou pensar que esse
tipo de amor é impossível. Trata-se
antes de procurar o amor que Deus
semeou onde estamos, especialmente
nas pessoas e em nossas relações.
Nesse sentido, São Josemaria nos
animava a amar os outros pondo
“generosamente o nosso coração no
chão, de modo que os outros pisem
macio e se torne mais amável a sua
luta”[3]. Esse pode ser um dos frutos
– entre tantos outros – da santa
pureza: tornar mais amável a vida
dos outros. Não se trata apenas de
evitar o pecado pessoal, mas sim de
alcançar uma forma de olhar e de
relacionar-nos que ajude a que todos



nos sintamos amados à imagem do
amor de Deus. A alma limpa cuida da
vulnerabilidade própria e alheia,
mostra-se com elegância, procura ser
amada livremente. É verdade que o
nosso coração, colocado no chão,
corre o risco de ser desprezado, mas
essa é a única forma divina de amar
e de receber amor. A mulher e o
homem de coração limpo sabem
olhar os outros sem tolerar que se
faça tráfico com a imagem de Deus
que há neles.

Pelo que ficou dito, podemos deduzir
que Jesus revolucionou a liberdade e
o amor. Convida-nos a guardar a
intimidade dos filhos e filhas de Deus
inclusive com o nosso olhar e com os
nossos pensamentos. Quer que
participemos do assombro que ele
mesmo experimenta diante da
dignidade de cada coração. A
intimidade é terra sagrada onde o
cristão se descalça.



Parte de nossa missão

Uma das tarefas da santa pureza é
guardar – em nós e nos outros – algo
precioso aos olhos de Deus e a
melhor defesa desse tesouro é estar
apaixonado. Também é verdade que
o desejo de viver um amor limpo fará
necessário voltar a começar muitas
vezes. Deixar-se perdoar e deixar-se
amar são manifestações de uma
humildade que entende que a santa
pureza e o amor dos outros são um
dom. “Deus, para se doar a nós,
escolhe muitas vezes caminhos
impensáveis, talvez os dos nossos
limites, das nossas lágrimas, das
nossas derrotas”[4]. Na confissão
deixamo-nos amar como em nenhum
outro lugar. Quem se deixa perdoar
abre a porta ao amor mais livre e é
capaz de responder – já começou a
fazê-lo – com um amor à medida do
que recebe.



Será necessário ter em conta, além
disso, outra possível dificuldade: que
algumas vezes, inclusive sem pensar
nisso, receber algo gratuitamente
pode envergonhar-nos. Não estamos
habituados a que algo tão grande
seja um presente. Muitas vezes,
preferimos saber que o conseguimos
com nossas próprias forças porque
isso nos torna autônomos, permite-
nos experimentar certo poder; não
queremos depender de outro em algo
tão decisivo. Pelo contrário, quem
aprendeu a deixar-se amar está
convencido de que “não pode dar
unicamente e sempre, também deve
receber. Quem quer dar amor, deve
por sua vez recebê-lo como dom”[5].
Tudo o que podemos chegar a ser é
sempre fruto de um dom prévio: “Ele
nos amou primeiro” (1 Jo 4, 19).

De qualquer forma, a santa pureza é
sempre necessária para realizar
qualquer missão apostólica. A
evangelização se realiza



gratuitamente. Se nosso coração não
for limpo, não poderemos entender
essa doação, em que muitas vezes os
frutos não chegam quando nós
planejamos, mas quando Deus
dispõe. O carinho verdadeiro e puro,
núcleo de qualquer missão
evangelizadora, não impõe razões,
não exige resposta, não emite fatura
pelo que oferece; não distingue
pessoas, não descarta os hostis, não
se cansa dos lentos. Tampouco
chantageia ou repreende. Em uma
palavra, o carinho verdadeiro é fiel.

***

Como sempre, basta contemplar
Jesus para aprender a ser amados. E
não há lição tão magistral como a
que nos oferece na Eucaristia. Lá
Jesus não se impõe. Ninguém é tão
paciente, ninguém deseja tanto que o
amemos, mas, ao mesmo tempo,
ninguém o diz tão baixinho, como
num sussurro quase imperceptível.



Sabe que a nossa liberdade é um
grande presente seu, de modo que
não quer comprometê-la por nada no
mundo. Ninguém valoriza tanto a
nossa fragilidade – e a dignidade que
encerra – como Jesus. Por isso, em
nosso desejo de crescer nesta
virtude, é gratíssimo a Deus que
ofereçamos cada um de nossos
passos, os tropeços e as derrotas
também. A dor de Deus só pode ser
causada pelo nosso sofrimento e pela
solidão na qual nos isola. Podemos
imitar São Josemaria em seus desejos
de oferecer a Nossa Senhora o
melhor que tinha: “Eu coroo a Mãe
de Deus e minha Mãe com as minhas
misérias purificadas, porque não
tenho pedras preciosas nem virtudes.
Ânimo!”[6].

Diego Zalbidea

Foto: Cathopic



[1] Santa Teresa do Menino Jesus, 
Carta 105 a Celina.

[2] Santo Cura d’Ars, Sermão sobre a
penitência.

[3] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
228.

[4] Francisco, Audiência, 29/01/2020.

[5] Bento XVI, encíclica Deus Caritas
est, n.7.

[6] São Josemaria, Forja, n. 285.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/santa-pureza-
coracao/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/santa-pureza-coracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/santa-pureza-coracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/santa-pureza-coracao/

	Uma revolução na intimidade

