
opusdei.org

Santa Missa e
Eucaristia

Existe algo que seja
permanente no meio da nossa
condição temporal? Há algum
personagem da história do qual
possamos ser contemporâneos?
A fé cristã oferece uma resposta
bem concreta. Há um
acontecimento histórico que
aconteceu no passado, mas que
nunca passa, que está sempre
presente para nós: o Mistério
Pascal do Filho de Deus feito
Homem.



22/04/2022

1. Palavras de vida eterna

O desejo de permanência está
inscrito nas profundezas do espírito
humano. Se bem que às vezes é
também muito forte a tendência a se
aferrar aos prazeres efêmeros, o
coração do homem está feito para
uma vida imortal, indestrutível. É
desta realidade que se faz eco a
oração litúrgica da Igreja quando
pede a Deus Onipotente que “te
rectóre, te duce, sic bonis
transeuntibus nunc utámur, ut iam
possímus inhaerére mansúris. Que,
conduzidos por vós, usemos de tal
modo os bens que passam, que
possamos abraçar os que não
passam”[1].

Mas quais são esses bens eternos?
Onde se podem encontrar? Existe



algo que seja permanente no meio da
nossa condição temporal? A história
universal está composta de alguns
grandes eventos que marcaram de
algum modo o seu rumo, e
continuam tendo certa influência no
presente, e que às vezes ficam
“materializados” em celebrações por
ocasião de um aniversário,
centenário ou até mesmo milênio.
Sendo assim, está claro que tais
eventos podem comemorar-se, mas
de forma alguma se podem repetir. A
nostalgia que a recordação e a sua
comemoração provocam levou certas
correntes sociais ou de pensamento a
tentarem recuperar os cânones
perdidos de épocas passadas,
consideradas gloriosas ou dignas de
serem revividas. Mas estes
movimentos também passam.

Então será que não existe nenhum
evento da história que permaneça,
que seja indestrutível, com o qual se
possa entrar de algum modo em



contato real, e não apenas virtual?
Há algum personagem da história do
qual possamos ser contemporâneos?
A fé cristã oferece uma resposta bem
concreta: a confissão de Pedro à
pergunta que Jesus fizera na
sinagoga de Cafarnaum depois de ter
pronunciado o discurso do pão da
vida (discurso que provocou que
fossem embora muitos dos que até
então o seguiam, depois de ouvirem
a promessa da eucaristia): “Vós
também vos quereis ir embora?”[2].
Respondeu-lhe Simão Pedro: “A
quem iremos, Senhor? Tu tens
palavras de vida eterna”[3]. E João
Paulo II comenta: “só Cristo tem
palavras que resistem à erosão do
tempo e duram por toda a eternidade
[...]. É importante tomar consciência
que, dentre as muitas questões que
emergem no vosso espírito, as
decisivas não dizem respeito a ‘que’.
A pergunta fundamental é ‘quem’: ir
para ‘quem’, ‘quem’ seguir, ‘a quem’
entregar a própria vida [...]. Só Jesus



de Nazaré, o Filho de Deus e de
Maria, o Verbo eterno do Pai, nascido
há dois mil anos em Belém da Judeia,
só Ele é capaz de satisfazer as
aspirações mais profundas do
coração humano. Na pergunta de
Pedro A quem iremos, Senhor?, está já
a resposta relativa ao caminho a
percorrer. É o caminho que leva a
Cristo. E o Mestre divino é acessível
pessoalmente: de fato, está realmente
presente com o seu corpo e o seu
sangue no altar. No Sacrifício
Eucarístico, podemos entrar em
contato, de modo misterioso, mas
real, com a sua pessoa, saciando-nos
na fonte inexaurível da sua vida de
Ressuscitado”[4].

2. Contemporaneidade com Cristo:
sacramento presença

Então sim, existe uma Pessoa de
quem podemos ser realmente
contemporâneos: Jesus Cristo. Há um
acontecimento histórico que



aconteceu no passado, mas que
nunca passa, que está sempre
presente para nós: o Mistério Pascal
do Filho de Deus feito Homem, o seu
sacrifício redentor na cruz e a sua
gloriosa ressurreição e ascensão ao
céu, que na instituição da Eucaristia
no Cenáculo “está de certo modo
guardado, antecipado e ‘concentrado’
para sempre no dom eucarístico.
Neste, Jesus Cristo entregava à Igreja
a atualização perene do mistério
pascal. Com ele, instituía uma
misteriosa ‘contemporaneidade’
entre aquele Triduum e o arco inteiro
dos séculos”[5].

Todos os cristãos, e de modo especial
os sacerdotes, entramos no Cenáculo
por direito próprio, porque ali
nasceu o sacerdócio, ali se
manifestou a Igreja. Podemos ir para
lá com a confiança de quem se sabe
na sua casa[6]. Por isso impressiona
ler uma vez mais as palavras de Jesus
recolhidas por São Lucas: “Desejei



ardentemente comer convosco esta
ceia pascal, antes de sofrer”[7].

Jesus desejou ardentemente comer
esta páscoa com os seus, porque
nesta Última Ceia vai instituir a
Eucaristia, antecipação sacramental
da sua entrega na Cruz, que lhe
permitirá misteriosamente ir para o
Pai e ao mesmo tempo ficar conosco.
Vai e fica. Não deixa uma foto, uma
recordação, fica ele mesmo[8]. Realiza
a promessa que fizera antes de subir
aos Céus: “Eis que eu estarei
convosco todos os dias, até o fim do
mundo”[9]. A presença de Cristo na
Eucaristia, e, portanto, na Igreja, faz
desta uma realidade permanente,
manifestação visível do Reino de
Cristo que permanece no meio da
sequência das civilizações e sistemas,
durante séculos, graças a um poder
de Deus: “Potestas eius potestas
aeterna, quae noon auferetur, et
regnum eius, quod non corrumpetur.
Seu domínio será eterno; nunca



cessará seu reino jamais será
destruído”[10].

3. Sacramento, sacrifício e
banquete

Desde faz mais de dois mil anos, que
o evento pascal volta a estar presente
nos nossos altares, cada vez que
participamos da santa Missa, onde se
atualiza de modo incruento o único
sacrifício de Cristo[11], que se converte
em alimento para nós. Por isso a
Igreja ensina que a Missa é sacrifício
e ao mesmo tempo banquete[12].

Um sacrifício que, como diz a liturgia
eucarística, é de louvor, sem mancha
e universal: “pópulum tibi congregáre
non désinis, ut a solis ortu usque ad
occásum oblátio munda offerátur
nómini tuo. Não cessas de reunir o
vosso povo para que vos ofereça em
toda parte, do nascer ao pôr-do-sol,
um sacrifício perfeito”[13]. As palavras
da Consagração não são só uma
recordação, ou um memorial, são



sobretudo um tornar presente, uma
atualização: o pão e o vinho
transformam=se, “transubstanciam-
se” no Corpo e no Sangue de Cristo:
corpo entregue e sangue derramado
por nós, para a remissão dos
pecados, no sacrifício da Cruz, onde
adquiriram pleno significado e
cumprimento aquelas palavras de
Jesus: “Se o grão de trigo que cai na
terra não morre, ele continua só um
grão de trigo; mas se morre, então
produz muito fruto”[14].

Os evangelhos narram em duas
ocasiões o portento da multiplicação
dos pães[15]. Além de um claro
significado imediato, esse admirável
gesto de Cristo é uma prefiguração
da Eucaristia, onde se prolonga esta
propagação. “Na sagrada Eucaristia,
recebemos o fruto do grão de trigo
morto, a multiplicação dos pães que
continua em todos os tempos até ao
fim do mundo”[16]. Aqui vemos como
a Missa, além de sacrifício, é também



banquete, alimento espiritual. Jesus
disse que quem não come o seu
corpo e não bebe o seu sangue não
tem a vida nele, a vida eterna[17]. Na
comunhão sucede, como explica
Santo Agostinho, que não é o pão que
se transforma em nós, mas somos
nós que nos vemos transformados
em Cristo[18]. Verificam-se então de
um modo muito especial as palavras
de São Paulo: “Eu vivo, mas já não
sou eu, é Cristo que vive em mim [...]
que me amou e se entregou por
mim”[19].

4. Eficácia transformadora

A Eucaristia tem, pois, uma eficácia
transformadora. Em Caná Jesus
converteu a água em vinho. Na
Última Ceia, transforma o pão e o
vinho no seu Corpo e no seu Sangue.
E deste modo, mostra-nos que, se o
deixamos atuar, pode transformar
também a nossa própria vida, e fazer
dela algo divino. “Pão e vinho



tornam-se o seu Corpo e o seu
Sangue. Mas a este ponto, a
transformação não deve deter-se,
antes, é aqui que deve começar
plenamente. O Corpo e o Sangue de
Cristo são-nos dados para que nós
mesmos, por nossa vez, sejamos
transformados. Nós próprios
devemos tornar-nos Corpo de Cristo,
seus consanguíneos [...]. A adoração,
dissemos, torna-se união. Deus já não
está só diante de nós, como o
Totalmente Outro. Está dentro de
nós, e nós estamos n'Ele”[20].

Essa transformação atinge o nosso
modo de ver a realidade, que se
torna sobrenatural. Pode ser que em
algumas ocasiões tenhamos uma
visão demasiado humana das coisas,
que nos impede de perceber a mão
de Deus em determinadas situações;
ou, mais precisamente, parece-nos
impossível que Deus esteja presente
nestas situações. A recepção e
contemplação do mistério



eucarístico, isto é, ali onde parece
impossível que Deus esteja (um
pedaço de pão), e, no entanto, está,
provocará em nós essa
transformação interior que leva a
aprender a reconhecer a presença
divina por trás das circunstâncias da
nossa vida.

Deste modo, advertimos que Jesus
fica para que recorramos a Ele:
“Senhor, a quem iríamos nós? Tu
tens as palavras da vida eterna”[21],
tinha dito Pedro. São Josemaria
costumava afirmar que aqui estava o
porquê da sua vida, porque diante da
presença de Cristo as explicações
eram supérfluas. “Neste Sacrifício –
dizia – se encerra tudo o que o Senhor
quer de nós”[22]. Toda a nossa
existência adquire o seu verdadeiro
valor junto da Eucaristia, uma
eficácia sobrenatural insuspeitada.
Daí que aconselhasse: “Tens de
conseguir que a tua vida seja



essencialmente – totalmente! –
eucarística”[23].

5. Fonte e cume, centro e raiz

A Igreja ensina que a Eucaristia é
“fonte e ápice de toda a vida
cristã”[24]. O Concílio Vaticano II,
referindo-se aos sacerdotes,
exprimia-se com outro par de termos
altamente significativos: o Sacrifício
Eucarístico manifesta-se como
“centro e raiz de toda a vida do
presbítero”[25].

São Josemaria aplicava essa mesma
expressão a todos os cristãos,
concretizando alguns pontos: “Deves
lutar por conseguir que o Santo
Sacrifício do Altar seja o centro e a
raiz da tua vida interior, de modo que
todo o teu dia se converta num ato de
culto – prolongamento da Missa a que
assististe e preparação para a
seguinte, que vai transbordando em
jaculatórias, em visitas ao Santíssimo
Sacramento, em oferecimento do teu



trabalho profissional e da tua vida
familiar...”[26].

O centro é sempre o ponto
importante; tudo gira ao seu redor.
Para outras pessoas o centro da sua
vida talvez sejam ambições nobres (o
trabalho, a família) ou menos nobres
(o dinheiro, o afã de poder e de
prazer). Pode acontecer que às vezes,
por ser muito cedo ou por estarmos
cansados, assistamos (à Missa) sem
dar o brilho de que somos capazes. É
bom que o cristão esteja consciente
da sua centralidade na jornada,
pondo o máximo esforço de
concentração: com efeito trata-se do
principal momento do dia, no qual
entramos numa relação de
intimidade com Jesus Cristo, que se
faz presente sobre o altar. São
Josemaria menciona uma ocasião em
que acabou a celebração esgotado,
pois para ele a Missa era operatio Dei,
trabalho divino[27]. Seria muito bom
que nos perguntássemos todos os



dias: nota-se que estive na Missa e
que comunguei?

A Santa Missa deverá também ser
raiz, por meio da qual como nas
árvores, chega o alimento ao ser
vivo, de modo que, como
consequência dessa alimentação,
aparecem os frutos. Ali tudo adquire
o seu valor, se o pomos na patena
que o sacerdote oferece; como essas
gotas de água que se unem ao vinho
que se converterá no Sangue
redentor de Cristo. Deste modo,
durante o dia poderemos ir dirigindo
cada ação à Missa como à sua
autêntica raiz: as Normas de piedade
cristã, o trabalho, a vida familiar, as
contrariedades da jornada, as
alegrias, etc. Não vivemos
simplesmente a Missa, mas vivemos
da Missa. Torna-se então realidade a
petição do hino eucarístico: praesta
de te semper vívere, et te illi semper
Dulce sápere; Que a minha alma



sempre de Vós viva, que sempre lhe
seja doce o vosso sabor[28].

6. Em união com toda a Igreja

Na Missa temos um tesouro ao qual
não nos podemos acostumar: é o Céu
que se abre para a terra por uns
minutos[29] (“os relógios deveriam
parar”, desejava São Josemaria[30]).
Temos de saber aproveitá-lo, e, para
isso, tirar o máximo proveito dos
textos que ali se leem, tanto do
Ordinário da Missa (que recolhe e é
literalmente composto de numerosas
passagens da Escritura), como das
leituras bíblicas que se proclamam
diariamente. Neste sentido, pode ser
de grande ajuda, como mostra uma
experiência muito ampla, o uso do
missal de fiéis, para acompanhar a
celebração e noutros momentos de
oração pessoal.

A Santa Missa é o momento propício
para manifestar e viver a união com
quem está à frente da Igreja



universal e da particular. É por isso
que na Oração Eucarística se
menciona explicitamente o Romano
Pontífice e o Bispo diocesano ou
equivalente. João Paulo II na sua
última Encíclica ensinou que a Igreja
vive da Eucaristia, o que significa
que a Igreja se edifica cada dia na
Eucaristia e a partir dela[31]. Daí a
importância fundamental que tem a
Missa do Bispo como cabeça da 
portio Populi Dei (porção do povo de
Deus) a ele confiada, à que os fiéis
são convidados a viver em
comunhão e a unir-se
espiritualmente[32].

7. Adoração e conversão

Ao ser a máxima manifestação que
conhecemos da onipotência de Deus,
devemos estar convencidos de que o
cristão com a Eucaristia tudo pode. E
consequentemente, que sem ela nada
podemos. Como recordava Bento
XVI, numa das suas primeiras



homilias, os mártires da Abitínia
diziam com convicção: sine domínico
non possumus![33], não podemos viver
sem o domingo, quer dizer, sem a
Eucaristia. Qualquer luta, qualquer
problema ou situação em que nos
encontremos, temos de leva-la à
Eucaristia, uni-la ao Sacrifício de
Jesus por nós. Isto dá-nos uma
grande segurança na nossa vida, e
faz-nos sentir a responsabilidade de
ser teóforos,como se definiu Santo
Inácio no fim de seus dias, quer
dizer, portadores de Deus para todas
as almas[34].

Para isto ajuda também o costume
cristão da Visita ao Santíssimo
Sacramento, que se pode fazer
durante o dia, como um modo de
devolver a visita a Quem veio ao
nosso encontro na Comunhão. É por
isso que nas igrejas e oratórios onde
se encontra o Santíssimo Sacramento
arde constantemente a lâmpada
junto do Sacrário. Como dizia o



Cardeal Joseph Ratzinger, “Uma
igreja sem presença eucarística de
certo modo está morta, ainda que
convide à oração. Ao contrário, uma
igreja na qual a luz eterna arde
diante do tabernáculo, está sempre
viva, é sempre mais que um simples
edifício de pedra: nela o Senhor
sempre me espera, me chama, quer
tornar "eucarística" a minha
pessoa”[35]. São Josemaria
considerava os Sacrários como a
reedição da casa de Marta, Maria e
Lázaro em Betânia[36], um lugar onde
o Senhor pode encontrar uma
conversa amigável e uma atenção
amorosa, onde, em suma, receba um
bom trato, e esteja a gosto entre
amigos.

Entrar numa igreja ou oratório e
olhar para o Sacrário já deveria
supor uma chamada à conversão, um
convite de Jesus para deixar de lado
a nossa soberba (o nosso desejo de
aparentar ou de mostrar as nossas



capacidades) e a nos escondermos
com ele para nos entregarmos aos
outros, para nos lembrarmos
daquelas suas palavras: “Quem ama
a sua vida, perdê-la-á; mas quem
odeia a sua vida neste mundo,
conservá-la-á para a vida eterna”[37].
Bento XVI referiu-se a estas palavras
de Jesus como a formulação da “lei
fundamental da existência humana”.
E explica: “Isto é, quem quiser
conservar a sua vida para si, viver só
para si próprio, agarrar tudo para si
e desfrutar todas as suas
possibilidades… tal pessoa perde a
vida. Esta torna-se chata e vazia.
Somente no abandono de si mesmo,
apenas no dom desinteressado de
mim em favor do outro, unicamente
no ‘sim’ à vida maior, própria de
Deus, é que a nossa vida se torna
vasta e grande. Assim este princípio
fundamental, que o Senhor
estabelece, em última análise
identifica-se simplesmente com o
princípio do amor”[38].



***

Santa Maria estava ao pé da Cruz, e
está, portanto, presente, de modo
inefável, cada vez que se renova o
sacrifício eucarístico. “Comunicantes
et memoriam venerantes, in primis
gloriosae semper Virginis
Mariae...Em comunhão com toda a
Igreja, veneramos a sempre Virgem
Maria...”[39]. É por isso que Ela é
sempre mencionada na Oração
Eucarística. Além disso, é natural
considerar que o sangue de Cristo é o
mesmo que corria pelas veias da sua
Santíssima Mãe. Podemos recorrer a
Ela com a oração da comunhão
espiritual, que São Josemaria
aprendeu de um padre esculápio e
depois difundiu por todo o mundo,
pedindo-lhe que recebamos cada dia
o Senhor com aquela pureza,
humildade e devoção com que Ela o
recebeu[40].

S. Sanz Sánchez



Novembro 2009

Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica, nn.
1322-1419

SÃO JOSEMARIA, É Cristo que passa,
nn. 83-94

JOÃO PAULO II, Encíclica Ecclesia de
Eucharistia, 17 de abril de 2003

BENTO XVI, Ex. Apost. Sacramentum
caritatis, 22 de fevereiro de 2007

[1] Liturgia Horarum, Dominica XVII
per Annum, Oratio [Liturgia das
Horas, Domingo XVII do Tempo
Comum, Oração].

[2] Jo6, 67.

[3] Jo6, 68.



[4] JOÃO PAULO II, Homiliana
conclusão da XII Jornada Mundial da
Juventude, Roma, 20 de agosto de
2000.

[5] JOÃO PAULO II, Encíclica Ecclesia
de Eucharistia, n. 5.

[6] Cfr. JOÃO PAULO II, Carta aos
sacerdotes por ocasião da Quinta-
feira Santa de 2000.

[7] Lc 22,15.

[8] SÃO JOSEMARIA, É Cristo que
passa, n. 83.

[9] Mt28,20.

[10] Dan7, 14.

[11] “Hoc enim fefcit semel semetipsum
oferendo” [Pois isto o fez de uma só
vez para sempre, oferecendo-se a si
mesmo] (Heb 7, 27; cfr. Heb 9, 28).

[12] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
nn. 1356 e ss; 1382 e ss.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2000/documents/hf_jp-ii_hom_20000820_gmg.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2000/documents/hf_jp-ii_hom_20000820_gmg.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2000/documents/hf_jp-ii_hom_20000820_gmg.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2000/documents/hf_jp-ii_hom_20000820_gmg.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2000/documents/hf_jp-ii_hom_20000820_gmg.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2000/documents/hf_jp-ii_hom_20000820_gmg.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/letters/2000/documents/hf_jp-ii_let_20000330_priests.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/letters/2000/documents/hf_jp-ii_let_20000330_priests.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/letters/2000/documents/hf_jp-ii_let_20000330_priests.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/letters/2000/documents/hf_jp-ii_let_20000330_priests.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/letters/2000/documents/hf_jp-ii_let_20000330_priests.html


[13] Missale Romanum, Prex
Eucharistica III [Missal Romano,
Prece Eucarística III].

[14] Jo 12, 24.

[15] Cfr. Jo 6, 1-15; Mt 15, 29-39.

[16] Bento XVI, Homiliano Domingo de
Ramos, Roma 5 de abril de 2009.

[17] Cfr. Jo 6, 53-54.

[18] Trad.: “Como se ouvisse a tua voz
que me dizia de cima: Sou alimento
de adultos: cresce e poderás comer-
me. E não me transformarás na tua
substância, como sucede com a
comida corporal, mas tu é que te
transformarás em mim (SANTO
AGOSTINHO, As Confissões, VII, 10,
16).

[19] Gal2, 20.

[20]BENTO XVI, Homiliana explanada
de Marienfeld, Colônia, 21 agosto
2005.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090405_palm-sunday.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090405_palm-sunday.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090405_palm-sunday.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050821_20th-world-youth-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050821_20th-world-youth-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050821_20th-world-youth-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050821_20th-world-youth-day.html


[21] Jo6, 68.

[22] SÃO JOSEMARIA, É Cristo que
passa, n. 88.

[23] SÃO JOSEMARIA, Forja, n. 826.

[24] CONCÍLIO VATICANO II,
Constituição dogmática Lumen
gentium, n. 11; Catecismo da Igreja
Católica, nn. 1324-1327; BENTO XVI,
Exortação Apostólica Sacramentum
caritatis, nn. 3, 17, etc.

[25] CONCÍLIO VATICANO II, Decreto 
Presbyterorum ordinis, n. 14.

[26] SÃO JOSEMARIA, Forja, n. 69; cfr. 
É Cristo que passa, 87; 102.

[27] “Depois de tantos anos, aquele
sacerdote fez uma descoberta
maravilhosa: compreendeu que a
Santa Missa é verdadeiro trabalho:
operatio Dei, trabalho de Deus. E
nesse dia, ao celebrá-la, experimentou
dor, alegria e cansaço. Sentiu na sua



carne o esgotamento de um labor
divino” (SÃO JOSEMARIA, Via Sacra,
XI Estação, Ponto de meditação n. 4).

[28] SÃO TOMÁS DE AQUINO, Hino 
Adoro te devote, quinta estrofe.

[29] “Pela celebração eucarística já nos
unimos à. Liturgia do céu e
antecipamos a vida eterna, quando
Deus será tudo em todos” (cfr. 1 Cor
15, 28), Catecismo da Igreja Católica,
n. 1326; cfr. SÃO JOSEMARIA, É Cristo
que passa, n. 89.

[30] Cfr. SÃO JOSEMARIA, Forja, n.
436).

[31] Cfr. JOÃO PAULO II, Encíclica 
Ecclesia de Eucharistia, cap. 2, nn.
21-25.

[32] Cfr. ibidem, n. 39; Exortação
Apostólica Sacramentum caritatis, n.
15. Neste último documento o bispo é
denominado “liturgista por
excelência” (n. 39). Mons. Javier



Echevarría, Bispo Prelado do Opus
Dei, expressa-o nestes termos: “Como
é importante que nos unamos à
Cabeça visível, ao celebrar ou ao
participar neste Santo Sacrifício!
Todos bem unidos à Cabeça da Igreja
universal, ao Papa; vocês a quem está
à frente em cada Igreja particular,
aos Bispos, e muito especialmente a
este vosso Padre que o Senhor quis
pôr como Cabeça visível e princípio
de unidade nesta pequena parte da
Igreja que é a Obra” (JAVIER
ECHEVARRÍA, Carta pastoral por
ocasião do Ano da Eucaristia, Roma, 6
de outubro de 2004).

[33] BENTO XVI, Homilia na clausura
do Congresso Eucarístico Italiano,
Bari 29 de maio de 2005.

[34] SANTO INÁCIO DE ANTIOQUIA, 
Carta aos Efésios.

[35] JOSEPH RATZINGER, Introdução
ao Espírito da Liturgia, ed. Loyola,
São Paulo, p. 79.



[36] “Para mim, o Sacrário foi sempre
Betânia, o lugar tranquilo e aprazível
onde está Cristo, onde lhe podemos
contar as nossas preocupações,
nossos sofrimentos, nossos anseios e
nossas alegrias, com a mesma
simplicidade e naturalidade com que
lhe falavam aqueles seus amigos
Marta, Maria e Lázaro. Por isso, ao
percorrer as ruas de uma cidade ou de
uma aldeia, alegra-me descobrir,
mesmo de longe, a silhueta de uma
igreja; é um novo Sacrário, uma nova
ocasião de deixar que a alma se
escape para estar em desejo junto do
Senhor Sacramentado” (SÃO
JOSEMARIA, É Cristo que passa, n.
154; cfr. Caminho, n. 322).

[37] Jo12, 25.

[38] BENTO XVI, Homilia no Domingo
de Ramos, Roma, 5 de abril de 2009.

[39] Missale Romanum, Prex
Eucharistica I seu Canon Romanus



[Missal Romano, Prece Eucarística I
ou Canon Romano].

[40] Cfr. ANDRÉS VÁZQUEZ DE PRADA,
El fundador del Opus Dei, Volumen I,
p. 50, nota 96.

Juan Gómez

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/santa-missa-e-
eucaristia/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/santa-missa-e-eucaristia/
https://opusdei.org/pt-br/article/santa-missa-e-eucaristia/
https://opusdei.org/pt-br/article/santa-missa-e-eucaristia/

	Santa Missa e Eucaristia

