opusdei.org

Carta ‘Samaritanus
Bonus’ Sobre o
cuidado das pessoas
nas fases criticas e
terminais da vida

O Magistério sobre os temas do
fim da vida reproposto pela
carta "Samaritanus bonus", que
contém acentos pastorais: a
pessoa deve ser cuidada e
circdada de afeto até ao fim

14/04/2023



Baixar a Carta Samaritanus bonus
em formato PDF

CONGREGACAO PARA A DOUTRINA
DA FE

CARTA SAMARITANUS BONUS

Sobre o cuidado das pessoas nas
fases criticas e terminais da vida

Sumario
Introducéo
I. Cuidar do Préximo

II. A experiéncia viva do Cristo
Sofredor e 0 anuncio da esperanca

III. O “coracdo que vé” do
Samaritano: a vida humana é um
dom sagrado e inviolavel

IV. Os obstaculos culturais que
obscurecem o valor sagrado de cada
vida humana


https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/samaritanus-bonus20230415013403865752.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/samaritanus-bonus20230415013403865752.pdf

V. O ensinamento do Magistério

1. A proibicdo da eutanasia e do
suicidio assistido

2. A obrigacdo moral de excluir a
obstinacao terapéutica

3. Os cuidados basicos: o dever de
alimentacdo e hidratacao

4. Os cuidados paliativos

5. O papel da familia e das casas de
acolhida (hospice)

6. O acompanhamento e o cuidado
em idade pré-natal e pediatrica

7. Terapias analgésicas e supressao
da consciéncia

8. O estado vegetativo e o estado de
consciéncia minima

9. A objecdo de consciéncia por parte
dos profissionais da saude e das
institui¢des sanitarias catolicas



10. O acompanhamento pastoral e o
apoio dos sacramentos

11. O discernimento pastoral para
quem pede eutanasia ou suicidio
assistido

12. A reforma do sistema educativo e
da formacdo dos profissionais da
saude

Conclusao

Introducao

O Bom Samaritano que deixa o seu
caminho para socorrer o homem
doente (cfr. Lc 10, 30-37) é a imagem
de Jesus Cristo que encontra o
homem necessitado de salvacao e
cuida das suas feridas e da sua dor
com “o 6leo da consolacao e o vinho
da esperanca”[1]. Ele é o médico das
almas e dos corpos e “a testemunha


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn1

fiel” (Ap 3, 14) da Presenca salvifica
de Deus no mundo. Mas como tornar
concreta hoje esta mensagem? Como
traduzi-la em capacidade de
acompanhamento da pessoa doente
nas fases terminais da vida, de modo
a assisti-la respeitando e
promovendo sempre a sua
inalienavel dignidade humana, o seu
chamado a santidade e, por
conseguinte, o valor supremo da sua
propria existéncia?

O extraordindrio e progressivo
desenvolvimento das tecnologias
biomédicas aumentou de maneira
exponencial as capacidades clinicas
da medicina no diagndstico, na
terapia e no cuidado dos pacientes. A
Igreja olha com esperanca as
pesquisas cientificas e tecnoldgicas e
nelas vé uma oportunidade favoravel
de servico ao bem integral da vida e
da dignidade de cada ser humanol[2].
Todavia, esses progressos da
tecnologia médica, ainda que


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn2

preciosos, ndo sao por si mesmos
determinantes para qualificar o
sentido proprio e o valor da vida
humana. De fato, cada progresso nas
habilidades dos profissionais da
saude requer uma crescente e sdbia
capacidade de discernimento
moral[3] para evitar a utilizacdo
desproporcional e desumanizante
das tecnologias, sobretudo nas fases
criticas ou terminais da vida
humana.

Além disso, a gestdo organizativa e as
elevadas articulacdo e complexidade
dos sistemas sanitarios
contemporaneos podem reduzir o
vinculo de confianca entre médico e
paciente a uma relacdo meramente
técnica e contratual, um risco que se
corre sobretudo nos Paises onde
estdo sendo aprovadas leis que
legitimam formas de suicidio
assistido e eutandsia voluntaria dos
doentes mais vulneraveis. Essas
praticas negam os confins éticos e


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn3

juridicos da autodeterminacdo do
sujeito doente, obscurecendo de
maneira preocupante o valor da vida
humana na doenca, o sentido do
sofrimento e o significado do tempo
que precede a morte. Com efeito, a
dor e a morte ndo podem ser 0s
critérios ultimos que medem a
dignidade humana, a qual é prdpria
de cada pessoa pelo simples fato de
que é um “ser humano”.

Frente a tais desafios, capazes de
colocar em jogo o nosso modo de
pensar a medicina, o sentido do
cuidado da pessoa doente e a
responsabilidade social em relacao
aos mais vulneraveis, o presente
documento deseja iluminar os
pastores e os fiéis nas suas
preocupacdes e nas suas duvidas
acerca da assisténcia meédica,
espiritual e pastoral devida aos
doentes nas fases criticas e terminais
da vida. Todos sdo chamados a dar
testemunho junto ao doente e a



tornar-se “comunidade curante”,
para que o desejo de Jesus, de que
todos sejam uma so carne, a partir
dos mais fracos e vulneraveis, seja
atuado concretamente[4]. De fato,
percebe-se em toda parte a
necessidade de um esclarecimento
moral e de indole pratica sobre como
assistir estas pessoas, ja que “é
necessaria uma unidade de doutrina
e de praxis”[5] a respeito de um tema
tdo delicado e que se refere aos
doentes mais fracos, nos estagios
mais delicados e decisivos da vida de
uma pessoa.

Diversas Conferéncias Episcopais ja
publicaram documentos e cartas
pastorais, com que procuraram dar
uma resposta aos desafios postos
pelo suicidio assistido e pela
eutanasia voluntaria - legitimados
por algumas normativas nacionais —
com particular referéncia a quantos
trabalham ou sdo internados nas
estruturas hospitalares, inclusive


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn4
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn5

catolicas. Mas a assisténcia espiritual
e as duvidas emergentes, em
determinadas circunstancias e em
contextos particulares, acerca da
celebracdo dos Sacramentos para
aqueles que desejam poOr fim a
propria vida, requerem hoje uma
intervencdo mais clara e pontual da
Igreja, a fim de:

- reafirmar a mensagem do
Evangelho e as suas expressdes como
fundamentos doutrinais propostos
pelo Magistério, relembrando a
missdo de quantos estdo em contato
com os doentes nas fases criticas e
terminais (os familiares ou os tutores
legais, os capeldes hospitalares, os
ministros extraordinarios da
Eucaristia e os agentes de pastoral, os
voluntarios e os profissionais da
saude), além dos proprios doentes;

- fornecer orientacdes pastorais
precisas e concretas, a fim de que em
nivel local se possam enfrentar e



gerir essas complexas situagoes, para
favorecer o encontro pessoal do
paciente com o Amor misericordioso
de Deus.

I. Cuidar do Proximo

E dificil reconhecer o profundo valor
da vida humana quando, nao
obstante todo esforco de assisténcia,
ela continua a se nos apresentar na
sua fraqueza e fragilidade. O
sofrimento, longe de ser removido do
horizonte existencial da pessoa,
continua a gerar uma inexaurivel
pergunta sobre o sentido do viver[6].
A solucdo desta dramatica
interrogacdo ndo podera jamais ser
oferecida somente a luz do
pensamento humano, ja que o
sofrimento contém a grandeza de um
especifico mistério que somente a
Revelacdo de Deus pode desvelar[7].
Em particular, a cada profissional da
saude é confiada a missdo de um fiel
cuidado da vida humana até o seu


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn6
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn7

cumprimento natural[8], através de
um percurso de assisténcia que seja
capaz de fazer renascer em cada
paciente o sentido profundo de sua
existéncia, quando é marcada pelo
sofrimento e pela doenca. Mostra-se
necessario, para isso, partir de uma
atenta consideracao do significado
proprio do cuidado, para
compreender o sentido da especifica
missdo confiada por Deus a cada
pessoa, profissional da saude e
agente de pastoral, como também ao
proprio doente e a sua familia.

A experiéncia do cuidado médico
parte daquela condicdo humana,
marcada pela finitude e pelo limite,
que € a vulnerabilidade. Em relacdo
a pessoa, ela se insere na fragilidade
do nosso ser conjuntamente —
“corpo”, material e temporalmente
finito, e “alma”, desejo de infinito e
destinacdo a eternidade. O fato de
sermos criaturas “finitas”, porém
destinadas a eternidade, revela seja a


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn8

nossa dependéncia dos bens
materiais e da ajuda reciproca dos
outros, seja 0 nosso liame originario
e profundo com Deus. Tal
vulnerabilidade da fundamento a
ética do cuidado, de modo particular
no ambito da medicina, entendida
como solicitude, dedicacéo,
participacdo e responsabilidade para
com as mulheres e os homens que
nos sdo confiados porque
necessitados de assisténcia fisica e
espiritual.

Em particular, a relacdo de cuidado
revela um principio de justica, na sua
duplice dimensdo de promocdo da
vida humana (suum cuique tribuere)
e de ndo causar dano a pessoa
(alterum non laedere): 0 mesmo
principio que Jesus transforma na
regra de ouro positiva - “Tudo
quanto quiserdes que os homens vos
facam, fazei-o vos a eles” (Mt 7, 12). E
a regra que na ética médica



tradicional encontra um eco no
aforisma primum non nocere.

O cuidado da vida é, pois, a primeira
responsabilidade que o médico
experimenta no encontro com o
doente. Ela ndo é redutivel a
capacidade de curar o doente, sendo
o seu horizonte antropologico e
moral mais amplo: também quando a
cura € impossivel ou improvavel, o
acompanhamento do médico/
enfermeiro (cuidado das fungoes
fisiologicas essenciais do corpo),
como também psicoldogico e
espiritual, € um dever
imprescindivel, ja que o oposto
constituiria um desumano abandono
do doente. A medicina, com efeito,
que se serve de muitas ciéncias,
possui também uma importante
dimensdo de “arte terapéutica” que
implica uma relacgdo estreita entre
paciente, profissionais da saude,
familiares e membros das varias
comunidades de pertenca do doente:



arte terapéutica, atos clinicos e
cuidado sdo inseparavelmente unidos
na pratica médica, sobretudo nas
fases criticas e terminais da vida.

O Bom Samaritano, de fato, “ndo so
se faz proximo, mas cuida do homem
que encontra quase morto ao lado da
estrada”[9]. Investe nele ndo
somente o dinheiro que tem, bem
como 0 que ndo tem e que espera de
ganhar em Jericd, prometendo que
pagara no seu retorno. Assim Cristo
nos convida a confiar na sua
invisivel graca e impele a
generosidade baseada na caridade
sobrenatural, identificando-se com
cada doente: “Toda vez que fizestes
isto a um so desses meus irmaos
mais pequeninos, a mim o

fizestes” (Mt 25, 40). A afirmacao de
Jesus é uma verdade moral de
ambito universal: “trata-se de
“cuidar” da vida toda e da vida de
todos”[10], para revelar o Amor


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn9
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn10

origindrio e incondicional de Deus,
fonte do sentido de cada vida.

A este fim, sobretudo nas estruturas
hospitalares e assistenciais
inspiradas nos valores cristaos, é
mais que nunca necessario fazer um
esforgo, também espiritual, para
deixar espaco a uma relacao
construida a partir do
reconhecimento da fragilidade e
vulnerabilidade da pessoa doente. A
fraqueza, com efeito, recorda-nos a
nossa dependéncia de Deus e
convida a responder-lhe no respeito
devido ao proximo. Daqui nasce a
responsabilidade moral, ligada a
tomada de consciéncia de cada
sujeito que cuida do doente (médico,
enfermeiro, familiar, voluntario,
pastor) de encontrar-se diante de um
bem fundamental e inalienavel — a
pessoa humana — que imp6e ndo
poder ultrapassar o limite em que se
da o respeito de si e do outro, ou seja
o acolhimento, a tutela e a promocao



da vida humana até que sobrevenha
naturalmente a morte. Trata-se,
neste sentido, de ter um olhar
contemplativo[11], que sabe colher
na existéncia propria e alheia um
prodigio unico e irrepetivel, recebido
e acolhido como um dom. E o olhar
de quem ndo pretende apossar-se da
realidade da vida, mas sabe acolhé-la
assim como é, com as suas fadigas e
0s seus sofrimentos, buscando
reconhecer na doeng¢a um sentido
pelo qual se deixa interpelar e
“guiar”, com a confianga de quem se
abandona ao Senhor da vida que
nele se manifesta.

Certamente, a medicina deve aceitar
o limite da morte como parte da
condi¢cdo humana. Chega um
momento em que nao ha outra coisa
a fazer sendo reconhecer a
impossibilidade de intervir com
terapias especificas em uma doenga,
que se apresenta em breve tempo
como mortal. E um fato dramatico,


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn11

que deve ser comunicado ao doente
com grande humanidade e também
com confiante abertura a perspectiva
sobrenatural, conscientes da
angustia que a morte gera, sobretudo
em uma cultura que a esconde. Nao
se pode, de fato, pensar a vida fisica
como algo a ser conservado a todo
custo — o que é impossivel — mas
como algo a ser vivido de modo tal a
se poder chegar a livre aceitagdo do
sentido da existéncia corporea: “so
fazendo referéncia a pessoa humana
na sua “totalidade unificada”, ou
seja, “alma que se exprime no corpo
e corpo informado por um espirito
imortal”, pode ser lido o significado
especificamente humano do
corpo”[12].

Reconhecer a impossibilidade de
curar, na perspectiva proxima da
morte, ndo significa, todavia, o fim
do agir médico e dos enfermeiros.
Exercitar a responsabilidade para
com a pessoa doente significa


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn12

assegurar-lhe o cuidado até o fim:
“curar se possivel, cuidar sempre (to
cure if possible, always to care)”[13].
Esta intencdo de cuidar sempre do
doente oferece o critério para avaliar
as diversas acoes a se empreender na
situacdo de doenca “incuravel”:
incuravel, com efeito, ndo é jamais
sindnimo de “incuidavel”. O olhar
contemplativo convida ao
alargamento da nocdo de cuidado. O
objetivo da assisténcia deve mirar a
integridade da pessoa, garantindo
com os meios adequados e
necessarios o apoio fisico,
psicoldgico, social, familiar e
religioso. A fé viva, mantida nas
almas das pessoas ao entorno, pode
contribuir a verdadeira vida teologal
da pessoa doente, mesmo se isso ndo
é imediatamente visivel. O cuidado
pastoral da parte de todos,
familiares, médicos, enfermeiros e
capelées, pode ajudar o doente a
perseverar na graca santificante e
morrer na caridade, no Amor de


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn13

Deus. Perante o carater inelutavel da
doenca, sobretudo se € cronica e
degenerativa, vindo a faltar a fé, o
medo do sofrimento e da morte, e 0
desconforto que disso deriva,
constituem hoje as causas principais
da tentativa de controlar e gerir a
chegada da morte, até antecipando-a,
com o pedido de eutanasia ou de
suicidio assistido.

II. A experiéncia viva do Cristo
Sofredor e o anuncio da esperanca

Se a figura do Bom Samaritano
ilumina com nova luz a praxis do
cuidar, a experiéncia viva do Cristo
sofredor, da sua agonia na Cruz e da
sua Ressurreicdo, sdo os lugares em
que se manifesta a proximidade do
Deus feito homem as multiplas
formas da angustia e da dor, que
podem atingir os doentes e 0s seus
familiares, durante os longos dias da
doenca e no final da vida.



Ndao s0 a pessoa de Cristo é
anunciada pelas palavras do Profeta
Isaias, como o homem acostumado a
dor e ao sofrer (cfr. Is 53), mas se
relermos as paginas da paixao de
Cristo, encontraremos nela a
experiéncia da incompreensao, do
escarnio, do abandono, da dor fisica
e da angustia. Sdo experiéncias que
hoje atingem muitos doentes,
frequentemente considerados um
peso para a sociedade; as vezes ndo
compreendidos nas suas demandas,
vivem ndo raro formas de abandono
afetivo, de perda dos lagos
interpessoais.

Cada doente necessita ndo somente
de ser escutado, mas de perceber que
0 proprio interlocutor “sabe” o que
significa sentir-se so, abandonado,
angustiado diante da perspectiva da
morte, da dor da carne, do
sofrimento que surge quando o olhar
da sociedade mede o seu valor em
termos de qualidade de vida,



fazendo-o sentir-se como um peso
para os projetos dos outros. Por isso,
voltar o olhar a Cristo significa saber
que se pode apelar a quem provou
na sua carne a dor das chicotadas e
dos cravos, a ridicularizacdo por
parte dos flageladores, o abandono e
a traicdo dos amigos mais caros.

Frente ao desafio da doenca e em
presenca de incomodos emocionais e
espirituais de quem vive a
experiéncia da dor, emerge de
maneira inexoravel a necessidade de
saber dizer uma palavra de conforto,
haurida da compaixao cheia de
esperanca de Jesus crucificado. Uma
esperanca credivel, aquela
professada por Jesus sobre a Cruz,
capaz de enfrentar o momento da
prova, o desafio da morte. Na Cruz
de Cristo — cantada pela liturgia na
sexta-feira santa: Ave crux, spes unica
—sdo concentrados e resumidos todos
os males e os sofrimentos do mundo.
Todo o mal fisico, de que a cruz,



como instrumento de morte infame e
infamante, é o emblema; todo o mal
psicologico, expresso na morte de
Jesus na mais obscura soliddo, no
abandono e na traicdo; todo o mal
moral, manifestado na condenacao a
morte do Inocente; todo o mal
espiritual, evidenciado na desolacao
que faz perceber o siléncio de Deus.

Cristo é aquele que sente em torno a
si a consternacdo dolorosa da Mae e
dos discipulos, que “estdo” junto a
Cruz: neste seu “estar”,
aparentemente carregado de
impoténcia e resignacao, ha toda a
proximidade afetiva que permite ao
Deus feito homem viver aquelas
horas que parecem sem sentido.

Ha, ainda, a Cruz: um instrumento de
tortura e de execucdo reservado
somente aos ultimos, que se
assemelha tanto, na sua carga
simbolica, aquelas doencas que
cravam a pessoa em um leito, que



prefiguram so a morte e parecem
tolher o significado ao tempo e ao
seu transcorrer. Contudo, aqueles
que “estdo” em torno ao doente ndo
sdo somente testemunhas, mas sdo
sinal vivente daqueles afetos,
daqueles lacos, daquela intima
disponibilidade ao amor, que
permitem ao sofredor encontrar
sobre si um olhar humano, capaz de
devolver o sentido ao tempo da
doenca. Porque na experiéncia de
sentir-se amado toda a vida encontra
a sua justificacgdo. Cristo foi
sustentado, no percurso da sua
paixao, pela confian¢a no amor no
Pai, que se manifestava, nas horas da
cruz, também através do amor da
Mae. De fato, o Amor de Deus se
evidencia sempre na historia
humana gracas ao amor de quem
ndo nos abandona, de quem “esta”,
apesar de tudo, ao nosso lado.

Se refletimos sobre o fim da vida das
pessoas, ndo podemos esquecer que



nelas se faz presente muitas vezes a
preocupacdo por aqueles que
deixam: pelos filhos, o coOnjuge, os
pais, os amigos. Este € um elemento
humano que ndo podemos jamais
transcurar e a que se deve oferecer
um apoio e uma ajuda.

E a mesma preocupacio de Cristo,
que antes de morrer pensa na Mae
que ficara sozinha, dentro de uma
dor que devera carregar na historia.
Na enxuta cronica do Evangelho de
Jodo, Cristo se dirige a Mae para
tranquiliza-la, para confia-la ao
discipulo amado, a fim de que
cuidasse dela: “Mae, eis o teu

filho” (cfr. Jo 19, 26-27). O tempo do
fim da vida é um tempo de relacdes,
um tempo em que se devem vencer a
solidao e o abandono (cfr. Mt 27, 46 e
Mc 15, 34), em vista de uma entrega
confiante da propria vida a Deus (cfr.
Lc 23, 46).



Nesta perspectiva, olhar o
Crucificado significa ver uma cena
coral, em que Cristo esta no centro
porque resume na propria carne, e
realmente transfigura, as horas mais
tenebrosas da experiéncia humana,
aquelas em que se apresenta,
silenciosa, a possibilidade do
desespero. A luz da fé nos faz colher,
naquela plastica e escassa descricdo
que os Evangelhos nos fornecem, a
Presenca Trinitaria, porque Cristo
confia no Pai gracas ao Espirito
Santo, que sustenta a Mae e os
discipulos, que “estdo” e, neste seu
“estar” junto a Cruz, participam, com
a sua humana dedicacao ao Sofredor,
do mistério da Redencao.

Assim, ainda que marcada por um
doloroso fim, a morte pode se tornar
ocasido de uma grande esperanca,
gracas a fé, que nos torna participes
da obra redentora de Cristo. De fato,
a dor é suportavel existencialmente
apenas onde ha esperanca. A



esperanca que Cristo transmite ao
sofredor e ao doente é aquela da sua
presenca, da sua real proximidade. A
esperanca nao é s6 uma espera por
um futuro melhor, mas é um olhar
ao presente, que o torna cheio de
significado. Na fé cristd, o evento da
Ressurreicdo ndo somente desvela a
vida eterna, mas manifesta que na
historia a palavra ultima néo é
jamais a morte, a dor, a traicao, o
mal. Cristo ressurge na historia, e no
mistério da Ressurreicdo se confirma
o amor do Pai que nunca abandona.

Reler, entdo, a experiéncia viva do
Cristo sofredor significa doar aos
homens de hoje uma esperanca
capaz de dar sentido ao tempo da
doenca e da morte. Esta esperanca é
0 amor que resiste a tentagao do
desespero.

Por mais importantes e cheios de
valor que sejam, os cuidados
paliativos ndo bastam se ndo ha



ninguém que “esteja” junto ao doente
e lhe testemunhe o seu valor Unico e
irrepetivel. Para quem tem fé, olhar
o Crucificado significa confiar na
compreensdo e no Amor de Deus: e é
importante, numa época historica em
que se exalta a autonomia e se
celebram os esplendores do
individuo, recordar que, se é verdade
que cada um vive o seu sofrimento, a
sua dor e a sua morte, tais vivéncias
sdo sempre carregadas do olhar e da
presenca de outros. Perto da Cruz
estavam também os funcionarios do
Estado Romano, os curiosos, 0s
distraidos, os indiferentes e os
ressentidos: eram todos em torno a
Cruz, mas nao “estavam” com o
Crucificado.

Nas unidades de terapia intensiva,
nas casas de cuidado para os doentes
cronicos, pode-se estar presente
como funciondarios ou como pessoas
que “estdo” com o doente.



A experiéncia da Cruz permite assim
oferecer ao sofredor um interlocutor
credivel a quem dirigir a palavra, o
pensamento, a quem entregar a
angustia e o medo. Aqueles que
cuidam do doente, a cena da Cruz
fornece um ulterior elemento para
compreender que mesmo quando
parece que ndo exista mais nada a
fazer, ha ainda muito a fazer, porque
0 “estar” é um dos sinais do amor e
da esperanca que ele traz consigo. O
anuncio da vida além da morte néo €
uma ilusdo ou uma consolacao, mas
uma certeza que estd no centro do
amor, o qual ndo desaparece com a
morte.

III. O “coracao que vé” do
Samaritano: a vida humana é um
dom sagrado e inviolavel

O homem, em qualquer condicao
fisica ou psiquica em que se
encontre, mantém a sua dignidade
originaria de ser criado a imagem de



Deus. Pode viver e crescer no
esplendor divino porque é chamado
a ser a “imagem e gloria de

Deus” (1Cor 11, 7; 2Cor 3, 18). A sua
dignidade esta nesta vocacdo. Deus
se fez Homem para salvar-nos,
prometendo-nos a salvagao e
destinando-nos a comunhdo consigo:
aqui reside o fundamento ultimo da
dignidade humana[14].

F préprio da Igreja acompanhar com
misericordia os mais fracos no seu
caminho de dor, para manter neles a
vida teologal e orienta-los a salvacgao
de Deus[15]. E a Igreja do Bom
Samaritano[16] que “considera o
servico aos doentes como parte
integrante da sua missao”[17].
Compreender esta mediacgdo salvifica
da Igreja numa perspectiva de
comunhdo e solidariedade entre os
homens é uma ajuda essencial para
superar toda tendéncia reducionista
e individualista[18].


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn14
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn15
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn16
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn17
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn18

Em particular, o programa do Bom
Samaritano é “um coracdo que vé”.
Ele “ensina que é necessario
converter o olhar do coragdo, porque
muitas vezes quem olha ndo vé. Por
que? Porque falta a compaixao [...].
Sem compaixdo, quem olha ndo se
comove com 0 que Vé e passa
adiante; ao contrario, quem tem um
coracdo compassivo deixa-se tocar e
comover, para e cuida”[19]. Este
coracdo vé onde ha necessidade de
amor e age de modo
consequente[20]. Os olhos percebem
na fraqueza um chamado de Deus a
agir, reconhecendo na vida humana
0 primeiro bem comum da
sociedade[21]. A vida humana é um
bem altissimo e a sociedade €
chamada a reconhecé-lo. A vida é um
dom[22] sagrado e inviolavel e cada
homem, criado por Deus, tem uma
vocacdo transcendente e uma relacdo
unica com Aquele que da a vida,
porque “Deus invisivel, no seu
grande amor”[23] oferece a cada


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn19
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn20
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn21
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn22
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn23

homem um plano de salvagdo, de
modo a poder afirmar: “A vida é
sempre um bem. Esta é uma intuicédo
ou até um dado de experiéncia, cuja
razdo profunda o homem é chamado
a compreender”[24]. Por isso a Igreja
se alegra sempre em colaborar com
todos os homens de boa vontade,
com crentes de outras confissées ou
religides ou ndo-crentes, que
respeitam a dignidade da vida
humana, também nas suas fases
extremas de sofrimento e morte, e
rejeitam todo ato contrario a ela[25].
Deus Criador, de fato, oferece ao
homem a vida e a sua dignidade
como um dom precioso a ser
preservado e incrementado e do qual
se devera por fim prestar contas a
Ele.

A Igreja afirma o sentido positivo da
vida humana como um valor ja
perceptivel pela reta razdo, que a luz
da fé confirma e valoriza na sua
inalienavel dignidade[26]. N&o se


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn24
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn25
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn26

trata de um critério subjetivo ou
arbitrario; trata-se ao contrario de
um critério fundado na dignidade
natural inviolavel - enquanto a vida
€ o0 primeiro bem, porque condigao
para a fruicdo de qualquer outro
bem - e na vocacdo transcendente de
cada ser humano, chamado a
compartilhar o Amor trinitario do
Deus vivo[27]: 0 amor muito
especial que o Criador tem por cada
ser humano “confere-lhe uma
dignidade infinita”“[28]. O valor
inviolavel da vida é uma verdade
basilar da lei moral natural e um
fundamento essencial da ordem
juridica. Assim como nao se pode
aceitar que um outro homem seja
Nosso escravo, mesmo se no-lo
pedisse, do mesmo modo néo se pode
escolher diretamente atentar contra
a vida de um ser humano, mesmo se
este o requeresse. Portanto, suprimir
um doente que pede a eutandsia ndo
significa de nenhum modo
reconhecer a sua autonomia e


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn27
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn28

valoriza-la, mas ao invés significa
desconhecer o valor da sua
liberdade, fortemente condicionada
pela doenca e pela dor, e o valor da
sua vida, negando-lhe qualquer
ulterior possibilidade de relacédo
humana, de sentido da existéncia e
de crescimento na vida teologal.
Ainda mais, decide-se no lugar de
Deus o momento da morte. Por isso,
“aborto, eutanasia e suicidio
voluntario (...) corrompem a
civilizagdo humana, desonram mais
aqueles que assim procedem do que
0s que os padecem; e ofendem
gravemente a honra devida ao
Criador”[29].

IV. Os obstaculos culturais que
obscurecem o valor sagrado de
cada vida humana

Alguns fatores atualmente limitam a
capacidade de colher o valor
profundo e intrinseco de cada vida
humana: o primeiro € a referéncia ao


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn29

uso equivoco do conceito de “morte
digna” em relacdo ao de “qualidade
de vida”. Emerge aqui uma
perspectiva antropologica
utilitarista, que é “ligada
prevalentemente as possibilidades
econbmicas, ao “bem-estar”, a beleza
e a fruicdo da vida fisica, esquecendo
outras dimensdes mais profundas —
relacionais, espirituais e religiosas —
da existéncia”[30]. Em virtude deste
principio, a vida é considerada digna
somente se tem um nivel aceitavel de
qualidade, segundo o juizo do sujeito
mesmo ou de terceiros, em ordem a
presenca-auséncia de determinadas
funcdes psiquicas ou fisicas, muitas
vezes identificada também com a
simples presenca de um incomodo
psicoldgico. Segundo esta
abordagem, quando a qualidade da
vida aparece pobre, ndo merece ser
continuada. Assim, porém, ndo se
reconhece mais que a vida humana
tem um valor em si mesma.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn30

Um segundo obstaculo que obscurece
a percepcdo da sacralidade da vida
humana é uma errénea
compreensdo da “compaixdo”[31].
Diante de um sofrimento qualificado
como “insuportavel”, justifica-se o
fim da vida do paciente em nome da
“compaixdo”. Para ndo sofrer é
melhor morrer: é a eutandasia assim
chamada “compassiva”. Seria
compassivo ajudar o paciente a
morrer através da eutandsia ou do
suicidio assistido. Na realidade, a
compaixdo humana néo consiste em
provocar a morte, mas em acolher o
doente, em dar-lhe suporte nas
dificuldades, em oferecer-lhe afeto,
atencdo e os meios para aliviar o
sofrimento.

O terceiro fator que torna dificil
reconhecer o valor da vida propria e
alheia, ao interno das relagoes
intersubjetivas, € um individualismo
crescente que induz a ver os outros
como limite e ameaca a propria


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn31

liberdade. Na raiz de uma tal atitude
esta “um neo-pelagianismo em que o
homem, radicalmente auténomo,
pretende salvar-se a si mesmo sem
reconhecer que ele depende, no mais
profundo do seu ser, de Deus e dos
outros [...]. Um certo neo-
gnosticismo, por outro lado,
apresenta uma salvacdo meramente
interior, fechada no
subjetivismo”[32], que espera a
libertacdo da pessoa dos limites do
seu corpo, sobretudo quando é fragil
e doente.

O individualismo, em particular, esta
na raiz daquela que é considerada a
doenca mais latente do nosso tempo:
a solidao[33], tematizada em alguns
contextos normativos até mesmo
como “direito a soliddo”, a partir da
autonomia da pessoa e do “principio
da permissdo-consentimento”: uma
permissdo-consentimento que, dadas
determinadas condi¢Ges de mal-estar
ou de doenga, pode estender-se até a


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn32
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn33

escolha de continuar a viver ou nio.
E 0 mesmo “direito” que subjaz a
eutanasia e ao suicidio assistido. A
ideia de fundo é de que quantos se
encontram em uma condicdo de
dependéncia e ndo podem ser
assimilados a perfeita autonomia e
reciprocidade sdo cuidados em
virtude de um favor. O conceito de
bem se reduz assim a ser o resultado
de um acordo social: cada um recebe
os cuidados e a assisténcia que a
autonomia ou a utilidade social e
econdmica tornam possiveis ou
convenientes. Disso deriva um
empobrecimento das relacdes
interpessoais, que se tornam frageis,
privadas de caridade sobrenatural,
daquela solidariedade humana e
daquele suporte social tdo
necessarios para enfrentar os
momentos e as decisdes mais dificeis
da existéncia.

Este modo de pensar as relacoes
humanas e o significado do bem nao



pode ndo afetar o sentido mesmo da
vida, tornando-a facilmente
manipulavel, também através de leis
que legalizam praticas eutanasicas,
provocando a morte dos doentes.
Estas agdes causam uma grave
insensibilidade quanto ao cuidado da
pessoa doente e deformam as
relacdes. Em tais circunstancias,
surgem as vezes dilemas infundados
sobre a moralidade de acdes que, na
verdade, ndo sdo mais que atos
devidos de simples atencdo a pessoa,
como hidratar e alimentar um
doente em estado de inconsciéncia,
sem perspectiva de cura.

Neste sentido, Papa Francisco tem
falado da “cultura do descarte”[34].
As vitimas de tal cultura sdo
propriamente os seres humanos mais
frageis, que correm o perigo de
serem “descartados” por uma
engrenagem que quer ser eficiente a
todo custo. Trata-se de um fendmeno
cultural fortemente antisolidario que


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn34

Jodo Paulo II qualificou como
“cultura de morte” e que cria
auténticas “estruturas de
pecado”[35]. Isso pode induzir a
realizar acOes em si erradas, so pelo
motivo de “sentir-se bem” ao cometé-
las, gerando confusdo entre bem e
mal, onde, ao contrario, cada vida
pessoal possui um valor unico e
irrepetivel, sempre promissor e
aberto a transcendéncia. Nesta
cultura do descarte e da morte, a
eutanasia e o suicidio assistido
aparecem como uma solucdo errénea
para resolver os problemas relativos
ao paciente terminal.

V. O Ensinamento do Magistério

1. A proibigdo da eutanasia e do
suicidio assistido

A Igreja, na missdo de transmitir aos
fiéis a graca do Redentor e a santa lei
de Deus, ja perceptivel nos ditames
da lei moral natural, sente o dever de
intervir nesta sede para excluir


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn35

ainda uma vez toda ambiguidade
acerca do ensinamento do Magistério
sobre a eutandsia e o suicidio
assistido, também naqueles
contextos em que as leis nacionais
legitimaram tais praticas.

Em particular, o difundir-se de
protocolos médicos aplicaveis as
situacoes de fim-de-vida, como o Do
Not Resuscitate Order ou os Physician
Orders for Life Sustaining Treatment
— com todas as suas variantes
segundo os ordenamentos e
contextos nacionais, inicialmente
pensados como instrumentos para
evitar a obstinacgdo terapéutica nas
fases terminais da vida - levanta hoje
graves problemas em relacdo ao
dever de tutelar a vida dos pacientes
nas fases mais criticas da doenca. Se
de um lado, com efeito, os médicos se
sentem sempre mais vinculados pela
autodeterminacdo expressa pelos
pacientes, segundo estas declaracoes,
0 que chega até mesmo a priva-los da



liberdade e do dever de agir em
tutela da vida, também onde
poderiam fazé-lo; de outro, em
alguns contextos sanitarios,
preocupa o abuso, ja amplamente
denunciado, na utilizacdo de tais
protocolos em uma perspectiva
eutandsica, quando nem o0s
pacientes, nem tampouco as familias
sdo consultadas na decisdo extrema.
Isto acontece sobretudo nos paises
onde as leis sobre o fim-da-vida
deixam hoje amplas margens de
ambiguidade em mérito a aplicacao
do dever do cuidado, tendo
introduzido a pratica da eutanasia.

Por tais razdes, a Igreja considera
que deve reafirmar como
ensinamento definitivo que a
eutandsia é um crime contra a vida
humana porque, com tal ato, o
homem escolhe causar diretamente a
morte de um outro ser humano
inocente. A definicdo de eutanasia
ndo procede da ponderag¢do dos bens



ou valores em jogo, mas de um objeto
moral suficientemente especificado,
ou seja, da escolha de “uma acdo ou
omissdo que, por sua natureza ou
nas intencoes, provoca a morte a fim
de eliminar toda a dor”[36]. “A
eutanasia situa-se, portanto, ao nivel
das intenc¢des e ao nivel dos métodos
empregados”[37]. A sua avaliagao
moral, bem como a das
consequéncias que dela derivam, ndo
depende, portanto, de um
balanceamento de principios que, de
acordo com as circunstancias e o
sofrimento do paciente, poderiam
segundo alguns justificar a supressao
da pessoa doente. Valor da vida,
autonomia, capacidade de decisdo e
qualidade de vida ndo estdo no
mesmo plano.

A eutanadsia, portanto, é um ato
intrinsecamente mau, em qualquer
ocasido ou circunstancia. A Igreja no
passado ja afirmou de modo
definitivo “que a eutanasia é uma


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn36
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn37

violagdo grave da Lei de Deus,
enquanto morte deliberada
moralmente inaceitavel de uma
pessoa humana. Tal doutrina esta
fundada sobre a lei natural e sobre a
Palavra de Deus escrita, é
transmitida pela Tradicdo da Igreja e
ensinada pelo Magistério ordinario e
universal. A eutanasia comporta,
segundo as circunstancias, a malicia
propria do suicidio ou do
homicidio”[38]. Qualquer cooperagdo
formal ou material imediata a um tal
ato é um pecado grave contra a vida
humana: “Nao ha autoridade alguma
que o possa legitimamente impor ou
permitir. Trata-se, com efeito, de
uma violacdo da lei divina, de uma
ofensa a dignidade da pessoa
humana, de um crime contra a vida e
de um atentado contra a
humanidade”[39]. Por isso, a
eutanasia é um ato homicida que
nenhum fim pode legitimar e que
ndo tolera nenhuma forma de
cumplicidade ou colaboracéo, ativa


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn38
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn39

ou passiva. Aqueles que aprovam leis
sobre a eutanasia e o suicidio
assistido se tornam, portanto,
cumplices do grave pecado que
outros realizardo. Eles sdo outrossim
culpados de escandalo porque tais
leis contribuem a deformar a
consciéncia, mesmo dos fiéis[40].

Avida humana tem a mesma
dignidade e o mesmo valor para cada
um: o respeito da vida do outro é o
mesmo que se deve para com a
propria existéncia. Uma pessoa que
escolhe com plena liberdade tirar a
propria vida rompe a sua relacdo
com Deus e com 0s outros e nega si
mesma como sujeito moral. O
suicidio assistido aumenta a sua
gravidade, enquanto torna participe
um outro do proprio desespero,
induzindo-o a ndo direcionar a
vontade para o mistério de Deus,
através da virtude teologal da
esperanca, e por consequéncia a ndo
reconhecer o verdadeiro valor da


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn40

vida e a romper a alianca que
constitui a familia humana. Ajudar o
suicida é uma indevida colaboracdo
a um ato ilicito, que contradiz a
relacdo teologal com Deus e a
realizacdo moral que une os homens
a fim de que compartilhem o dom da
vida e participem do sentido da
propria existéncia.

Mesmo quando o pedido de
eutanasia nascer de uma angustia e
de um desespero[41] e “embora em
tais casos a responsabilidade possa
ficar atenuada ou até nao existir, o
erro de juizo da consciéncia —
mesmo de boa fé — ndo modifica a
natureza deste gesto homicida que,
em si, permanece sempre
inaceitavel”[42]. O mesmo se diga do
suicidio assistido. Tais praticas
jamais sdo uma auténtica ajuda ao
doente, mas uma ajuda a morrer.

Trata-se, por isso, de uma escolha
sempre errada: “o pessoal médico e


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn41
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn42

0s outros profissionais da saude —
fieis a tarefa de “estar sempre a
servico da vida e assisti-la até o fim”
—ndo podem prestar-se a nenhuma
pratica eutandsica nem mesmo a
pedido do interessado, menos ainda
dos seus familiares. Ndo existe, de
fato, um direito a dispor
arbitrariamente da propria vida,
pelo que nenhum profissional da
saude pode fazer-se tutor executivo
de um direito inexistente”[43].

E por isso que a eutandsia e o suicidio
assistido sdo uma derrota para quem
os teoriza, para quem os decide e
para quem os pratica[44].

Sdo gravemente injustas, portanto, as
leis que legalizam a eutandsia ou
aquelas que justificam o suicidio e a
ajuda ao mesmo, pelo falso direito de
escolher uma morte definida
impropriamente como digna
somente porque escolhida[45]. Tais
leis atingem o fundamento da ordem


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn43
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn44
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn45

juridica: o direito a vida, que
sustenta todo outro direito, inclusive
o0 exercicio da liberdade humana. A
existéncia destas leis fere
profundamente as relagdes humanas
e a justica, ameacando a mutua
confianc¢a entre os homens. Os
ordenamentos juridicos que
legitimaram o suicidio assistido e a
eutandsia mostram, além disso, uma
evidente degeneracdo deste
fendmeno social. Papa Francisco
recorda que “o atual contexto
sociocultural esta progressivamente
a desgastar a consciéncia do que
torna a vida humana preciosa. Na
realidade, ela esta a ser cada vez
mais avaliada com base na sua
eficiéncia e utilidade, a ponto de
considerar “vidas descartadas” ou
“vidas indignas” aquelas que nao
correspondem a este critério. Nesta
situacdo de perda dos valores
auténticos, vém a faltar os deveres
inaliendveis de solidariedade e
fraternidade humana e cristad. Na



realidade, uma sociedade merece a
qualificacdo de “civilizada" se
desenvolver anticorpos contra a
cultura do descarte; se reconhecer o
valor intangivel da vida humana; se
a solidariedade for ativamente
praticada e salvaguardada como
fundamento da convivéncia”[46]. Em
alguns paises do mundo, dezenas de
milhares de pessoas ja morreram por
eutanasia, muitas das quais porque
lamentavam-se de sofrimentos
psicologicos ou depressao. E
frequentes sdo os abusos
denunciados pelos proprios médicos
pela supressdo da vida de pessoas
que jamais teriam desejado para si a
aplicacdo da eutanasia. Com efeito, o
pedido de morte, em muitos casos, €
jd um sintoma da doenga, agravado
pelo isolamento e pelo desconforto. A
Igreja vé nestas dificuldades uma
ocasido para a purificagdo espiritual,
que aprofunda a esperanca, a fim de
que se torne realmente teologal,


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn46

focalizada em Deus e somente em
Deus.

Mais que isso, ao invés de ceder a
uma falsa condescendéncia, o cristdo
deve oferecer ao doente a ajuda
indispensavel para sair do seu
desespero. O mandamento “nao
matar” (Ex 20, 13; Dt 5, 17), de fato, é
um sim a vida, da qual Deus se faz
garante: “torna-se apelo a um amor
solicito que tutela e promove a vida
do préximo”[47]. O cristdo, portanto,
sabe que a vida terrena ndo é o
supremo valor. A beatitude ultima
esta no céu. Assim, o cristdo nao
pretenderd que a vida fisica continue
quando evidentemente a morte é
proxima. O cristdo ajudara o
moribundo a se libertar do desespero
e a colocar sua esperanca em Deus.

Sob o perfil clinico, os fatores que
mormente determinam o pedido de
eutanasia e suicidio assistido sdo: a
dor ndo administrada; a falta de


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn47

esperanca, humana e teologal,
induzida também por uma
assisténcia humana, psicologica e
espiritual muitas vezes inadequada
por parte de quem cuida do
doente[48].

F isto que a experiéncia confirma:
“as suplicas dos doentes muito graves
que, por vezes, pedem a morte, ndo
devem ser compreendidas como
expressdo de uma verdadeira
vontade de eutandsia; nestes casos
sdo quase sempre pedidos
angustiados de ajuda e de afeto. Para
além dos cuidados médicos, aquilo
de que o doente tem necessidade é de
amor, de calor humano e
sobrenatural, que podem e devem
dar-lhe todos os que o rodeiam, pais
e filhos, médicos e enfermeiros”[49].
O doente que se sente circundado
pela presenca amorosa, humana e
crista, supera toda forma de
depressdo e ndo cai na angustia de
quem, ao invés, se sente so e


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn48
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn49

abandonado ao seu destino de
sofrimento e de morte.

De fato, o homem vive a dor nao
somente como um fato biolégico que
deve ser administrado para que seja
suportavel, mas como o mistério da
vulnerabilidade humana em relacgao
ao fim da vida fisica, um evento
dificil de aceitar, dado que a unidade
de alma e corpo é essencial para o
homem.

Por isso, somente re-significando o
evento mesmo da morte - mediante a
abertura a um horizonte de vida
eterna, que anuncia a destinacao
transcendente de cada pessoa — 0
“fim-da-vida” pode ser enfrentado de
modo consono a dignidade humana e
adequado aquele sentimento de
perturbacéo e sofrimento que a
percepcdo do fim iminente produz
inevitavelmente. Com efeito, “o
sofrimento é algo mais amplo e mais
complexo do que a doenca e, ao



mesmo tempo, algo mais
profundamente enraizado na propria
humanidade”[50]. E este sofrimento,
com a ajuda da gracga, pode ser
animado desde dentro com a
caridade divina, assim como no caso
do sofrimento de Cristo na Cruz.

Portanto, a capacidade de quem
assiste uma pessoa atingida por
doenca cronica ou na fase terminal
da vida deve ser aquela de “saber
estar”, vigiar com quem sofre a
angustia do morrer, “consolar”, ou
seja, estar-com na solidéo, ser co-
presenca que abre a esperancal[51].
Mediante a fé e a caridade expressas
na intimidade da alma, a pessoa que
assiste é capaz de sofrer a dor do
outro e de abrir-se a uma relacao
pessoal com o fraco, que alarga os
horizontes da vida para além do
evento da morte, tornando-se assim
uma presenca plena de esperanca.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn50
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn51

“Chorai com os que choram” (Rm 12,
15), porque é feliz quem tem
compaixdo ao ponto de chorar com
os outros (cfr. Mt 5, 4). Nesta relacdo,
que se faz possibilidade de amor, o
sofrimento se enche de significado
no com-partilhamento da condicdo
humana e na solidariedade no
caminho para Deus, que exprime
aquela alianca radical entre os
homens[52], que os faz entrever uma
luz mesmo para além da morte. Isso
nos faz ver o ato médico desde
dentro de uma alianga terapéutica
entre o médico e o doente, ligados
pelo reconhecimento do valor
transcendente da vida e do sentido
mistico do sofrimento. Tal alianca é a
luz para compreender um bom agir
médico, superando a visao
individualista e utilitarista hoje
predominante.

2. A obrigagdo moral de excluir a
obstinagdo terapéutica


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn52

O Magistério da Igreja recorda que,
quando se aproxima o término da
existéncia terrena, a dignidade da
pessoa humana é precisada como
direito a morrer na maior serenidade
possivel e com a dignidade humana e
cristd que lhe é devida[53]. Tutelar a
dignidade do morrer significa excluir
seja a antecipacdo da morte, seja sua
dilacdo com a assim chamada
“obstinacdo terapéutica”[54]. A
medicina atual dispde de meios
capazes de retardar artificialmente a
morte, sem que o0 paciente receba,
em alguns casos, um real beneficio.
Na iminéncia de uma morte
inevitavel, pois, é licito tomar a
decisdo, em ciéncia e consciéncia, de
renunciar a tratamentos que
provocariam somente um
prolongamento precario e penoso da
vida, sem, todavia, interromper os
cuidados normais devidos ao doente
em casos similares[55]. Isto significa
que ndo é licito suspender os
cuidados eficazes para sustentar as


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn53
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn54
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn55

funcdes fisioldgicas essenciais, até
quando o organismo seja capaz de se
beneficiar deles (suportes a
hidratacdo, a nutricdo, a
termorregulacao; outrossim, ajudas
adequadas e proporcionadas a
respiracdo e ainda outras, na medida
em que sejam requeridas para
suportar a homeostase corporea e
reduzir o sofrimento do orgao e
sistémico). A suspensao de toda
obstinacdo que ndo seja razoavel na
administracdo dos tratamentos ndo
deve ser desisténcia terapéutica. Tal
esclarecimento se torna hoje
indispensavel a luz dos numerosos
casos judiciais que nos ultimos anos
tém conduzido a desisténcia do
cuidado - e a morte antecipada — de
pacientes em condigdes criticas, mas
ndo terminais, a quem se decidiu
suspender os cuidados de suporte
vital, ja ndo tendo eles perspectivas
de melhora da qualidade de vida.



No caso especifico da obstinacao
terapéutica, deve-se reafirmar que a
renuncia a meios extraordinarios e/
ou desproporcionais “ndo equivale
ao suicidio ou a eutandsia; exprime
antes a aceitacdo da condicao
humana diante da morte”[56] ou a
escolha ponderada de evitar a
aplicacdo de um dispositivo médico
desproporcionado aos resultados que
se poderiam esperar. A renuncia a
tais tratamentos, que provocariam
somente um prolongamento precario
e penoso da vida, pode também
querer exprimir o respeito a vontade
do moribundo, expressa nas assim
chamadas declaracdes antecipadas
de vontade quanto ao tratamento,
excluindo, porém, todo ato eutandsico
ou suicida[57].

Com efeito, a proporcionalidade se
refere a totalidade do bem do doente.
Jamais se pode aplicar o falso
discernimento moral da escolha entre
valores (por exemplo, vida versus


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn56
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn57

qualidade de vida). Isso poderia
induzir a excluir da consideracéo a
salvaguarda da integridade pessoal e
do bem-vida e o verdadeiro objeto
moral do ato realizado[58]. Todo ato
médico deve sempre ter como objeto,
nas intencdes de quem age, o
acompanhamento da vida e nunca a
busca da morte[59]. O médico, em
todo caso, ndo é jamais um mero
executor da vontade do paciente ou
do seu representante legal,
conservando o direito e o dever de
subtrair-se a vontades discordantes
do bem moral visto pela propria
consciéncia[60].

3. Os cuidados bdsicos: o dever de
alimentagdo e hidratagdo

Principio fundamental e iniludivel do
acompanhamento do doente em
condicdes criticas e/ou terminais é a
continuidade da assisténcia as suas
funcoes fisioldgicas essenciais. Em
particular, um cuidado bdasico devido


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn58
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn59
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn60

a cada ser humano é o de
administrar os alimentos e os
liquidos necessarios a manutencao
da homeostase do corpo, na medida
em que e até quando esta
administracdo demonstra alcancar
sua finalidade propria, que consiste
em promover a hidratacdo e a
nutricao do paciente[61].

Quando o fornecer substancias
nutrientes e liquidos fisioldgicos ndo
produz nenhum beneficio ao
paciente, porque o seu organismo
ndo mais esta em condicOes de
absorvé-los ou metaboliza-los, a sua
administracdo deve ser suspensa.
Deste modo ndo se antecipa
ilicitamente a morte por privacdo de
suportes hidratantes e nutricionais
essenciais as funcgdes vitais, mas se
respeita o decurso natural da doenga
critica ou terminal. Em caso
contrario, a privacado destes suportes
se torna uma acgao injusta e pode ser
fonte de grandes sofrimentos para


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn61

quem a padece. Alimentacdo e
hidratacdo ndo constituem uma
terapia médica em sentido proprio,
enquanto ndo combatem as causas
de um processo patoldgico em ato no
corpo do paciente, mas representam
um cuidado devido a pessoa do
paciente, uma atencao clinica e
humana primaria e iniludivel. A
obrigatoriedade deste cuidado do
doente, através de apropriada
hidratacdo e nutrigdo, pode exigir em
alguns casos o uso de via artificial na
sua administracdo[62], sob condic¢do
de que ela ndo resulte danosa ao
doente ou lhe provoque sofrimentos
inaceitaveis[63].

4. Os cuidados paliativos

Da continuidade da assisténcia faz
parte o dever constante de
compreensao das necessidades do
doente: necessidades de assisténcia,
alivio da dor, necessidades
emocionais, afetivas e espirituais.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn62
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn63

Como demonstrado pela mais ampla
experiéncia clinica, a medicina
paliativa constitui um instrumento
precioso e irrenunciavel para
acompanhar o paciente nas fases
mais dolorosas, sofridas, cronicas e
terminais da doenca. Os assim
chamados cuidados paliativos sdo a
expressao mais auténtica da acao
humana e crista de cuidar, o simbolo
tangivel do compassivo “estar” junto
a quem sofre. Eles tém como objetivo
“aliviar os sofrimentos na fase final
da doenga e, a0 mesmo tempo,
assegurar ao paciente um adequado
acompanhamento humano”[64]
digno, melhorando-lhe — quanto
possivel — a qualidade de vida e o
bem-estar em geral. A experiéncia
ensina que a aplicacdo dos cuidados
paliativos diminui drasticamente o
numero de pessoas que pedem a
eutandsia. A tal fim, aparece util um
decidido empenho, segundo as
possibilidades econémicas, para
difundir tais cuidados aqueles que


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn64

deles venham a ter necessidade, o
que deve ser implementado ndo
somente nas fases terminais da vida,
mas como abordagem integrada de
cuidado em relacdo a qualquer
patologia cronica e/ou degenerativa
que possa ter um prognastico
complexo, doloroso e infausto para o
paciente e para a sua familia[65].

Dos cuidados paliativos faz parte a
assisténcia espiritual ao doente e aos
seus familiares. Esta infunde
confianga e esperanca em Deus ao
moribundo e aos familiares,
ajudando-os a aceitar a sua morte. E
uma contribuicdo essencial que diz
respeito aos agentes de pastoral e a
inteira comunidade cristd, a exemplo
do Bom Samaritano, para que a
rejeicdo dé lugar a aceitacdo e sobre
a angustia prevaleca a esperanca[66],
sobretudo quando o sofrimento se
prolonga pela degeneracdo
patologica, ao aproximar-se do fim.
Nesta fase, a determinacdo de uma


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn65
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn66

eficaz terapia contra a dor permite
ao paciente enfrentar a doenca e a
morte sem o medo de uma dor
insuportavel. Tal tratamento devera
necessariamente ser associado a um
apoio fraterno, que possa vencer o
sentimento de solidao do paciente,
muitas vezes causado pelo néo se
sentir suficientemente acompanhado
e compreendido na sua dificil
situacdo.

A técnica ndo dd uma resposta
radical ao sofrimento e ndo se pode
considerar que ela possa chegar a
removeé-lo da vida humana([67].
Similar pretensdo gera uma falsa
esperanca, que causa um desespero
ainda maior naquele que sofre. A
ciéncia médica é capaz de conhecer
sempre melhor a dor fisica e deve
colocar em campo os melhores
recursos técnicos para tratd-la; mas o
horizonte vital de uma doenca
terminal gera um sofrimento
profundo no doente, que pede uma


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn67

atencdo ndo meramente técnica. Spe
salvi facti sumus: na esperanca,
aquela teologal, direcionada a Deus,
fomos salvos, diz Sdo Paulo (Rm 8,
24).

“O vinho da esperanca” é o especifico
contributo da fé crista no cuidado do
doente e faz referéncia ao modo com
que Deus vence o mal no mundo. No
sofrimento, homem deve poder
experimentar uma solidariedade e
um amor que assumem a dor,
oferecendo um sentido a vida, que se
estende para além da morte. Tudo
isto possui um grande relevo social:
“Uma sociedade que ndo consegue
aceitar os que sofrem e ndo é capaz
de contribuir, mediante a com-
paixdo, para fazer com que o
sofrimento seja compartilhado e
assumido, também interiormente, é
uma sociedade cruel e
desumana”[68].


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn68

Todavia, deve ser precisado que a
definicdo dos cuidados paliativos
assumiu em anos recentes uma
conotacdo que pode resultar
equivoca. Em alguns paises do
mundo, as normativas nacionais que
disciplinam os cuidados paliativos
(Palliative Care Act), assim como as
leis sobre o “fim-da-vida” (End-of-life
Law), preveem junto aos cuidados
paliativos a assim chamada
Assisténcia Médica a Morte (MAID),
que pode incluir a possibilidade de
requerer eutandsia e suicidio
assistido. Tal previsdo normativa
constitui um motivo de grave
confusdo cultural, porque faz crer
que seja parte integrante dos
cuidados paliativos a assisténcia
médica a morte voluntaria e que,
portanto, seja moralmente licito
requerer a eutanasia ou o suicidio
assistido.

Além disso, nestes mesmos contextos
normativos, as agoes paliativas para



reduzir o sofrimento dos pacientes
graves ou moribundos podem
consistir na administracdo de
farmacos orientados a antecipar a
morte ou na suspensao/interrupcao
de hidratacdo e alimentagdo, mesmo
onde haja um prognastico de
semanas ou meses. Tais praticas
equivalem, porém, a uma acdo ou
omissdo voltadas a provocar a morte
e sdo, portanto, ilicitas. O difundir-se
progressivo dessas normativas,
também através de diretrizes das
sociedades cientificas nacionais e
internacionais, além de induzir um
numero crescente de pessoas
vulneraveis a escolher a eutanasia ou
o0 suicidio, constitui uma ameaca
socialmente irresponsavel para
muitas pessoas que teriam somente
necessidade de serem melhor
assistidas e confortadas.

5. O papel da familia e das casas de
acolhida (hospice)



No cuidado do doente terminal é
central o papel da familia[69]. Nela a
pessoa se apoia em relagoes solidas, €
valorizada em si mesma e ndo
somente por sua produtividade ou
pelo prazer que pode proporcionar.
No cuidado, € essencial que o doente
ndo se sinta um peso, mas que tenha
a proximidade e a considerac¢do dos
seus caros. Nesta missao, a familia
tem necessidade de ajuda e de meios
adequados. E necessdrio, portanto,
que os Estados reconhecam a
primaria e fundamental funcao
social da familia e o seu papel
insubstituivel, também neste 4mbito,
predispondo recursos e estruturas
necessarias a sustenta-la. Além disso,
0 acompanhamento humano e
espiritual da familia € um dever nas
estruturas sanitarias de inspiracdo
cristd; ela jamais seja transcurada,
pois constitui uma tnica unidade de
cuidado com o doente.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn69

Junto a familia, a instituicdo das
casas de acolhida (hospice), onde se
recebem os doentes terminais para
assegurar-lhes o cuidado até o
momento extremo, é algo bom e de
grande ajuda. De resto, “a resposta
cristd ao mistério da morte e do
sofrimento ndo é uma explicacao,
mas uma Presenca”[70] que toma
sobre si a dor, acompanha-a e a abre
a uma esperanca confiavel. Tais
estruturas se colocam como um
exemplo de humanidade na
sociedade, santudrios de uma dor
vivida com plenitude de sentido. Por
isso, devem ser equipadas com
pessoal especializado e meios
materiais proprios de cuidado,
sempre abertas as familias: “A este
respeito, penso quanto bem fazem os
hospice para os cuidados paliativos,
onde os doentes terminais sdo
assistidos com apoio médico,
psicoldgico e espiritual qualificado,
para que possam viver com
dignidade, confortados pela


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn70

proximidade dos seus entes queridos,
a fase final da sua vida terrena.
Espero que estes centros continuem
a ser lugares onde a “terapia da
dignidade” seja praticada com
esmero, alimentando assim o amor e
o0 respeito pela vida”[71]. Nestes
contextos, assim como em qualquer
estrutura sanitaria catolica, deve
haver a presenca de profissionais da
saude e agentes de pastoral
preparados ndo somente no aspecto
clinico, mas que também se
exercitem em uma verdadeira vida
teologal de fé e esperanca, orientadas
a Deus, pois esta constitui a mais alta
forma de humanizacao do
morrer[72].

6. O acompanhamento e o cuidado em
idade pré-natal e pediatrica

Em relacdo ao acompanhamento dos
recém-nascidos e das criancas
atingidos por doencas cronicas
degenerativas incompativeis com a


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn71
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn72

vida ou nas fases terminais da vida, é
preciso reafirmar quanto segue, com
a consciéncia da necessidade de
desenvolver uma estratégia
operativa capaz de garantir
qualidade e bem-estar a crianga e a
sua familia.

Desde a concepcdo, as criancas
atingidas por malformacdes ou
patologias de qualquer género sao
pequenos pacientes que a medicina
hoje é capaz de assistir e
acompanhar, de modo a respeitar a
vida. A vida delas é sagrada, unica,
irrepetivel e inviolavel, exatamente
como aquela de cada pessoa adulta.

Em caso de patologias pré-natais
assim chamadas “incompativeis com
a vida” —isto €, que seguramente
levardo a morte dentro de breve
lapso de tempo — e em auséncia de
terapias fetais ou neonatais capazes
de melhorar as condi¢des de saude
destas criancas, de nenhum modo



sejam elas abandonadas no ambito
assistencial, mas sejam
acompanhadas como todo outro
paciente até que sobrevenha a morte
natural; o comfort care perinatal
favorece neste sentido um percurso
assistencial integrado que, junto ao
suporte dos médicos e dos agentes de
pastoral, coloca a presenca constante
da familia. A crianca é um paciente
especial e requer da parte dos que a
acompanham uma preparacao
particular, seja em termos de
conhecimento, seja de presenca. O
acompanhamento empdtico de uma
criancga em fase terminal, que esta
entre os mais delicados, tem a
finalidade de acrescentar vida aos
anos da criancga e ndo anos a sua
vida.

As casas de acolhida (hospice)
perinatais, em particular, fornecem
um essencial suporte as familias que
acolhem o nascimento de um filho
em condicOes de fragilidade. Nestes



contextos, o acompanhamento
médico competente e o suporte de
outras familias-testemmunhas, que
passaram pela mesma experiéncia de
dor e de perda, constituem um
recurso essencial, juntamente ao
necessario acompanhamento
espiritual dessas familias. E dever
pastoral dos profissionais da saude
de inspiracao crista esforcar-se para
favorecer sua maxima difusdo no
mundo.

Tudo isso se revela particularmente
necessario em relacdo aquelas
criancas que, ao estado atual dos
conhecimentos cientificos, sdo
destinadas a morrer logo apos o
parto ou pouco tempo depois. Cuidar
dessas criancas ajuda os pais a
elaborar o luto e a entendé-lo ndo so
como perda, mas como etapa de um
caminho de amor percorrido junto
com o filho.



Infelizmente, a cultura hoje
dominante ndo promove esta
abordagem: em nivel social, o uso as
vezes excessivo do diagnostico pré-
natal e o afirmar-se de uma cultura
hostil a deficiéncia induzem
frequentemente a escolha do aborto,
chegando a configura-lo como
pratica de “prevencdo”. Este consiste
no assassinato deliberado de uma
vida humana inocente e como tal
jamais é licito. A utilizagdo do
diagndstico pré-natal para
finalidades seletivas, portanto, é
contrario a dignidade da pessoa e
gravemente ilicito, porque expressao
de uma mentalidade eugenista. Em
outros casos, depois do nascimento, a
mesma cultura leva a suspensao ou
ao ndo-inicio dos cuidados a crianga
recém-nascida, pela presenca ou, até
mesmo, sO pela possibilidade de
desenvolver no futuro uma
deficiéncia. Também esta
abordagem, de matriz utilitarista,
ndo pode ser aprovada. Semelhante



procedimento, além de ser
desumano, é gravemente ilicito do
ponto de vista moral.

Principio fundamental da assisténcia
pediatrica é que a crianca na fase
final da vida tem direito ao respeito e
ao cuidado de sua pessoa, evitando
seja a obstinacdo terapéutica ndo
razoavel, seja toda antecipacao
intencional de sua morte. Em
perspectiva cristd, o cuidado pastoral
de uma crianca doente terminal
enseja sua participacgao a vida divina
através do Batismo e da Crisma.

Na fase terminal do decurso de uma
doenca incuravel, mesmo quando
sejam suspensas as terapias
farmacologicas ou de outra natureza
—direcionadas a combater a
patologia de que sofre a crianca,
enquanto nao mais apropriadas a
sua deteriorada condicdo clinica e
consideradas pelos médicos como
futeis ou excessivamente pesadas



para ela, causando apenas mais
sofrimento — ndo se pode deixar,
porém, o cuidado integral da pessoa
do pequeno doente, nas suas diversas
dimensdes: fisioldgica, psicologica,
afetivo-relacional e espiritual. Cuidar
ndo significa s6 aplicar uma terapia e
curar; assim como interromper uma
terapia, quando ela ndo ajuda mais a
crianga incuravel, ndo implica
suspender os cuidados eficazes para
sustentar as funcdes fisiologicas
essenciais para a vida do pequeno
paciente, até quando seu organismo
seja capaz de se beneficiar deles
(suportes a hidratacdo, a nutricao, a
termorregulacdo e outros ainda, na
medida em que estes sejam
requeridos para suportar a
homeostase corporea e reduzir o
sofrimento do o0rgao e sistémica). A
abstencdo de toda obstinacao
terapéutica na administracdo dos
tratamentos julgados ineficazes ndo
deve ser desisténcia do cuidado, mas
deve manter aberto o percurso de



acompanhamento a morte. Quanto
ao mais, deve-se ter presente que
mesmo intervencdes rotineiras, como
a ajuda a respiracdo, sejam prestadas
de maneira indolor e proporcionada,
personalizando o tipo de ajuda
adequado de acordo com o paciente,
para evitar que a justa dedicacao
pela vida contraste com uma injusta
imposicdo de dor evitavel.

Neste contexto, a avaliagdo e a gestdo
da dor fisica do recém-nascido e da
crianca € essencial para respeita-los
e acompanha-los nas fases mais
estressantes da doenca. Cuidados
personalizados e suaves, hoje ja
verificados na assisténcia clinica
pediatrica, junto com a presenca dos
pais, tornam possivel uma gestdo
integrada e mais eficaz de qualquer
intervencdo assistencial.

A manutencdo do vinculo afetivo
entre pais e filho € parte integrante
do processo de cuidado. A relacdo de



atencdo e de acompanhamento pais-
crianga deve ser favorecida com
todos os instrumentos necessarios e
constitui parte fundamental do
cuidado, mesmo nas patologias
incuraveis e nas situacdes em
evolucdo terminal. Além do contato
afetivo, ndo se deve esquecer o
momento espiritual. A oracdo das
pessoas proximas, na intengao da
crianca doente, tem um valor
sobrenatural que ultrapassa e
aprofunda o liame afetivo.

O conceito ético-juridico do “melhor
interesse do menor” — hoje utilizado
para efetuar a avaliacdo custo-
beneficio dos cuidados a serem
atuados — em nenhum modo pode
constituir o fundamento para decidir
abreviar a sua vida, em vista de
evitar-lhe sofrimentos, mediante
acoes e omissdes que, por sua
natureza ou na intencao de quem as
realiza, possam se configurar como
eutanasicas. Como se disse, a



interrupcao de terapias
desproporcionais ndo pode conduzir
a suspensao daqueles cuidados
basicos, necessarios para
acompanhar o paciente a uma morte
natural digna, inclusive aqueles para
aliviar a dor, nem mesmo a
suspensdo daquela atencao espiritual
que se oferece a quem logo
encontrara Deus.

7. Terapias analgésicas e supressdo
da consciéncia

Alguns cuidados especializados
requerem da parte dos profissionais
da saude atencdo e competéncias
particulares para realizar a melhor
pratica médica do ponto de vista
ético, sempre conscientes de
aproximar-se as pessoas na sua
concreta situagdo de dor.

Para atenuar as dores do doente, a
terapia analgésica usa farmacos que
podem causar a supressao da
consciéncia (seda¢ao). Um profundo



sentido religioso pode permitir ao
paciente viver a dor como uma
oferta especial a Deus, na Optica da
Redencdo[73]; todavia, a Igreja
afirma a licitude da sedac¢ao como
parte do cuidado que se oferece ao
paciente, para que o fim da vida
sobrevenha na maxima paz possivel
e nas melhores condic¢des interiores.
Isto se aplica também ao caso de
tratamentos que aproximam o
momento da morte (sedacdo
paliativa profunda em fase
terminal)[74], sempre, na medida do
possivel, com o consentimento
informado do paciente. Do ponto de
vista pastoral, faz bem cuidar da
preparacdo espiritual do doente para
que chegue conscientemente a
morte, entendida como encontro com
Deus[75]. O uso dos analgésicos &,
pois, parte do cuidado com o
paciente, mas qualquer
administracdo que lhe cause direta e
intencionalmente a morte é uma
pratica eutandsica e é


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn73
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn74
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn75

inaceitavel[76]. A sedac¢do deve assim
excluir, como seu escopo direto, a
intencdo de matar, mesmo se dela
resultar um possivel
condicionamento sobre a morte, de
qualquer modo inevitavel[77].

Necessita-se fazer aqui um
esclarecimento em referéncia aos
contextos pediatricos: no caso da
crianca ndo capaz de entender, como
por exemplo um recém-nascido, ndo
se deve cometer o erro de supor que
ela possa suportar a dor e aceita-la,
quando existem sistemas para alivia-
la. Por isso, € um dever médico
esforcar-se para reduzir o mais
possivel o sofrimento da crianca,
para que possa chegar a morte
natural em paz e podendo perceber o
mais possivel a presenga amorosa
dos médicos e, sobretudo, da familia.

8. O estado vegetativo e o estado de
consciéncia minima


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn76
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn77

Outras situacdes relevantes sao
aquela do doente em auséncia
persistente de consciéncia, o assim
chamado “estado vegetativo” e
aquela do doente em estado de
“consciéncia minima”. E sempre
totalmente desviante pensar que o
estado vegetativo e o estado de
consciéncia minima, em sujeitos que
respiram autonomamente, sejam
sinal de que o doente tenha deixado
de ser pessoa humana, com toda a
dignidade que lhe é propria[78]. Ao
contrario, nesses estados de maxima
fraqueza, ele deve ser reconhecido
no seu valor e assistido com cuidados
adequados. O fato de que o doente
possa permanecer por anos nesta
dolorosa situacao, sem uma
esperanca clara de recuperacdo,
implica inegadvel sofrimento para
aqueles que dele cuidam.

Pode ser util, antes de tudo,
relembrar aquilo que néo se pode
perder de vista numa situagdo assim


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn78

tdo dolorosa, a saber: o paciente
nesses estados tem direito a
alimentacdo e a hidratacéo;
alimentacdo e hidratacdo por via
artificial sdo a principio medidas
ordindrias; em alguns casos, tais
medidas podem se tornar
desproporcionadas ou porque a sua
administracdo ndo é mais eficaz ou
porque os meios para administra-las
criam um peso excessivo e provocam
efeitos negativos que superam o0s
beneficios.

Na Optica destes principios, o
empenho do profissional da saude
ndo pode se limitar ao paciente, mas
deve estender-se a familia ou a quem
é o responsavel pelo cuidado do
paciente, para os quais é também
necessario prever um oportuno
acompanhamento pastoral. Por isso,
precisa-se prever um suporte
adequado aos familiares que
carregam o peso prolongado da
assisténcia a doentes em tais estados,



assegurando-lhes aquela
proximidade que os ajude a ndo
desanimar e sobretudo a ndo ver
como unica solucdo a interrupgao
dos cuidados. Para tanto, é preciso
que haja boa preparacdo dos agentes,
como também que os familiares
sejam apropriadamente apoiados.

9. A objecdo de consciéncia por parte
dos profissionais da saude e das
instituicoes sanitarias catolicas

Diante de leis que legitimam - sob
qualquer forma de assisténcia
médica — a eutanasia ou o suicidio
assistido, deve-se sempre negar
qualquer cooperacdo formal ou
material imediata. Tais contextos
constituem um ambito especifico
para o testemunho cristdo, em que “é
necessario obedecer mais a Deus do
que aos homens” (At 5, 29). Nao
existe o direito ao suicidio nem a
eutandsia: o direito existe para
tutelar a vida e a co-existéncia entre



os homens, ndo para causar a morte.
Portanto, nunca ¢ licito a ninguém
colaborar com tais acdes imorais ou
deixar entender que se lhe possa ser
cumplice com palavras, atos ou
omissdes. O unico verdadeiro direito
é aquele do doente de ser
acompanhado e cuidado com
humanidade. S6 assim se preserva a
sua dignidade até o sobrevir da
morte natural. “Nenhum profissional
da saude, pois, pode fazer-se tutor
executivo de um direito inexistente,
mesmo quando a eutandsia fosse
requerida em plena consciéncia pelo
sujeito interessado”[79].

A esse respeito, os principios gerais
acerca da cooperacdo ao mal, ou seja,
a agoes ilicitas, sdo assim
reafirmados: “Os cristaos, como
todos os homens de boa vontade, sdao
chamados, por um grave dever de
consciéncia, a ndo dar a sua
colaboracdo formal aquelas praticas
que, mesmo admitidas pela


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn79

legislacdo civil, estdo em contraste
com a Lei de Deus. De fato, do ponto
de vista moral, jamais € licito
cooperar formalmente ao mal. Tal
cooperacao se verifica quando a acdo
realizada, ou pela sua propria
natureza ou pela configuracao que
ela assume em um contexto concreto,
qualifica-se como participacgao direta
a um ato contra a vida humana
inocente ou como compartilhamento
da intencdo imoral do agente
principal. Esta cooperacdo jamais
pode ser justificada nem invocando o
respeito a liberdade alheia, nem
argumentando que a lei civil a prevé
e a requer: pelos atos que cada um
pessoalmente realiza existe, de fato,
uma responsabilidade moral a que
ninguém pode subtrair-se e sobre a
qual sera julgado por Deus mesmo
(cfr. Rm 2, 6; 14, 12)”[80].

E necessério que os Estados
reconhecam a objecdo de consciéncia
em campo medico e sanitario, no


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn80

respeito aos principios da lei moral
natural, especialmente onde o
servico a vida interpela
cotidianamente a consciéncia
humana[81]. Onde ela nédo fosse
reconhecida, pode-se chegar a
situacdo de dever desobedecer a lei,
para ndo acrescentar injustica a
injustica, condicionando a
consciéncia das pessoas. Os
profissionais da saude ndo devem
hesitar a pedi-la como direito proprio
e como contribuicao especifica ao
bem comum.

Igualmente, as institui¢des sanitarias
devem superar as fortes pressdes
econdmicas que talvez as induzam a
aceitar a pratica da eutanasia. E
quando a dificuldade em encontrar
0S meios necessarios tornasse muito
pesado o empenho das instituicdes
publicas, toda a sociedade é chamada
a um suplemento de
responsabilidade a fim de que os
doentes incuraveis ndo sejam


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn81

abandonados a si mesmos ou apenas
aos recursos de seus familiares. Tudo
isto requer uma tomada de posicdo
clara e unitaria por parte das
Conferéncias Episcopais, das Igrejas
locais, assim como das comunidades
e das instituic¢Oes catdlicas para
tutelar o proprio direito a objecdo de
consciéncia nos contextos legislativos
que preveem a eutanasia e o suicidio.

As instituicOes sanitarias catolicas
constituem um sinal concreto do
modo com que a comunidade
eclesial, a exemplo do Bom
Samaritano, cuida dos enfermos. O
mandato de Jesus “curai os

doentes” (Lc 10, 9) encontra uma
concreta atuacdo ndo sé impondo as
maos sobre eles, mas recolhendo-os
da estrada, assistindo-os nas proprias
casas e instaurando apropriadas
estruturas de acolhimento e de
hospitalidade. Fiel ao mandato do
Senhor, a Igreja tem efetivado, no
curso dos séculos, varias estruturas



de acolhimento, onde o cuidado
médico encontra uma especifica
modalidade na dimensao de servigo
integral a pessoa doente.

As institui¢Oes sanitarias catolicas
sdo chamadas a ser fieis testemunhas
da irrenuncidvel atencdo ética e do
respeito aos valores humanos
fundamentais e aqueles cristaos,
constitutivos da sua identidade,
mediante a abstencdo de evidentes
comportamentos moralmente ilicitos,
bem como a formal obediéncia aos
ensinamentos do Magistério eclesial.
Toda acdo que nao corresponda as
finalidades e aos valores nos quais as
institui¢Oes catdlicas se inspiram nao
€ eticamente aceitavel e, portanto,
prejudica a atribuicdo da
qualificacdo “catdlica” a mesma
instituicao.

Neste sentido, ndo é eticamente
admissivel uma colaboracao
institucional com outras estruturas



hospitalares, direcionando a estas as
pessoas que pedem a eutandsia. Tais
escolhas ndo podem ser eticamente
admitidas nem apoiadas na sua
realizacdo concreta, mesmo se sao
legalmente possiveis. Com efeito, as
leis que aprovam a eutandsia “nao so
ndo criam obrigacdo alguma para a
consciéncia, como, ao contrario,
geram uma grave e precisa obrigacdo
de opor-se a elas através da objecdo
de consciéncia. Desde as origens da
Igreja, a pregacao apostolica
inculcou nos cristdos o dever de
obedecer as autoridades publicas
legitimamente constituidas (cfr. Rm
13, 1-7; 1Pd 2, 13-14), mas, a0 mesmo
tempo, advertiu firmemente que “é
preciso obedecer mais a Deus do que
aos homens” (At 5, 29)”[82].

O direito a objecao de consciéncia
ndo deve fazer-nos esquecer que 0s
cristaos rejeitam essas leis ndo em
virtude de uma convicgdo religiosa
privada, mas de um direito


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn82

fundamental e inviolavel de cada
pessoa, essencial ao bem comum de
toda a sociedade. Trata-se, de fato, de
leis contrarias ao direito natural,
enquanto minam os proprios
fundamentos da dignidade humana e
de uma convivéncia justa.

10. O acompanhamento pastoral e o
apoio dos sacramentos

O momento da morte € um passo
decisivo do homem no seu encontro
com Deus Salvador. A Igreja é
chamada a acompanhar
espiritualmente os fiéis nesta
situacdo, oferecendo-lhes os
“recursos curativos” da oracdo e dos
sacramentos. Ajudar o cristdo a viver
tal momento em um contexto de
acompanhamento espiritual é um ato
supremo de caridade. Dado que
“nenhuma pessoa de fé deveria
morrer na soliddo e no
abandono”[83], é necessario criar em
torno ao doente uma soélida


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn83

plataforma de relagées humanas e
humanizantes que o acompanhem e
0 abram a esperanca.

A parabola do Bom Samaritano
indica qual deve ser a relacdo com o
proximo sofredor, quais atitudes se
precisam evitar — indiferenca, apatia,
julgamentos, medo de sujar as maos,
fechamento nos préoprios assuntos — e
quais assumir — atencgao, escuta,
compreensao, compaixao, discricao.

O convite a imitacdo, “Vai e faze o
mesmo” (Lc 10, 37), é uma
adverténcia a ndo subestimar todo o
potencial humano de presenca, de
disponibilidade, de acolhimento, de
discernimento, de participacao, que a
proximidade para com quem esta em
situacdo de necessidade exige e que é
essencial no cuidado integral da
pessoa doente.

A qualidade do amor e do cuidado as
pessoas em situacdes criticas e
terminais da vida concorre a afastar



delas o terrivel e extremo desejo de
dar fim a propria vida. SO um
contexto de calor humano e de
fraternidade evangélica, de fato, é
capaz de abrir um horizonte positivo
e de sustentar o doente na esperanca
e numa confiante entrega.

Tal acompanhamento faz parte do
percurso definido pelos cuidados
paliativos e deve compreender o
paciente e sua familia.

A familia, desde sempre, tem
desempenhado um papel importante
no cuidado. A sua presenca, 0 apoio,
o afeto constituem para o doente um
fator terapéutico essencial. Ela,
recorda Papa Francisco, “foi desde
sempre o “hospital” mais proximo.
Ainda hoje, em tantas partes do
mundo, o hospital é um privilégio
para poucos e muitas vezes €
distante. Sdo a mae, o pai, 0s irmaos,
as irmas, as avos que garantem o0s
cuidados e ajudam a curar”[84].


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn84

O assumir para si o peso do outro ou
o0 cuidar dos sofrimentos alheios é
um empenho que envolve ndo so
alguns, mas abraca a
responsabilidade de todos, de toda a
comunidade cristd. Sdo Paulo afirma
que quando um membro sofre, todo
o corpo sofre (cfr. 1Cor 12, 26) e
inteiramente se inclina sobre o
membro doente para alivia-lo. Cada
um, no que lhe diz respeito, é
chamado a ser “servo da consolacdo”
frente a qualquer situacdo humana
de desolagdo e de desconforto.

O acompanhamento pastoral chama
em causa o exercicio das virtudes
humanas e cristds da empatia (en-
pathos), da compaixdo (cum-passio),
do responsabilizar-se pelo
sofrimento e compartilha-lo, e da
consolacgao (cum-solacium), de entrar
na soliddo do outro para fazé-lo
sentir-se amado, acolhido,
acompanhado e apoiado.



O ministério da escuta e da
consolacdo que o sacerdote é
chamado a oferecer, fazendo-se sinal
da solicitude compassiva de Cristo e
da Igreja, pode e deve ter um papel
decisivo. Nesta importante missdo é
de capital importancia testemunhar
e conjugar a verdade e a caridade
com as quais o olhar do Bom Pastor
ndo deixa de acompanhar todos os
seus. Dado o relevo da figura do
sacerdote no acompanhamento
humano, pastoral e espiritual dos
doentes nas fases terminais da vida,
€ preciso que no seu percurso de
formacdo seja prevista uma
atualizada e direcionada preparacao
a respeito. E igualmente importante
que sejam formados para tal
acompanhamento cristdo também os
médicos e demais profissionais da
saude, ja que podem haver
circunstancias particulares que
tornam muito dificil a adequada
presenca dos sacerdotes junto ao
leito dos doentes terminais.



Ser homens e mulheres especialistas
em humanidade significa favorecer,
através das atitudes com que se
cuida do proximo sofredor, o
encontro com o Senhor da vida, o
unico capaz de derramar de maneira
eficaz sobre as feridas humanas o
0leo da consolagdo e o vinho da
esperanca.

Cada homem tem o direito natural de
ser assistido nessa hora suprema
segundo as expressoes da religido
que professa.

O momento sacramental é sempre o
apice de todo empenho pastoral de
cuidado que o precede e fonte de
tudo que o segue.

A Igreja chama sacramentos “de
cura”[85] a Peniténcia e a Ung¢ao dos
Enfermos, que culminam na
Eucaristia como “viatico” para a vida
eterna[86]. Mediante a proximidade
da Igreja, o doente vive a
proximidade de Cristo que o


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn85
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn86

acompanha no caminho para a casa
do Pai (cfr. Jo 14, 6) e 0 ajuda a ndo
cair no desespero[87], sustentando-o
na esperanca, sobretudo quando o
caminho se faz mais arduo[88].

11. O discernimento pastoral para
quem pede eutandsia ou suicidio
assistido

Um caso todo particular em que hoje
€ necessario reafirmar o
ensinamento da Igreja é o
acompanhamento pastoral de quem
pediu expressamente a eutanasia ou
o suicidio assistido. A respeito do
sacramento da Reconciliacdo, o
confessor deve assegurar-se que haja
a contricdo, a qual é necessdria para
a validade da absolvigdo, e que
consiste na “dor da alma e a
reprovacdo do pecado cometido,
acompanhada do proposito de nao
mais pecar no futuro”[89]. No nosso
caso, encontramo-nos diante de uma
pessoa que, além de suas disposic¢des


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn87
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn88
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn89

subjetivas, realizou a escolha de um
ato gravemente imoral e persevera
nisso livremente. Trata-se de uma
manifesta ndo-disposicao para a
recepcao dos sacramentos da
Peniténcia, com a absolvi¢ao[90], e
da Uncao[91], assim como do
Viatico[92]. Poderd receber tais
sacramentos no momento em que a
sua disposicdo em dar passos
concretos permita ao ministro
concluir que o penitente modificou
sua decisdo. Isto comporta também
que uma pessoa que se registrou em
uma associacao para receber a
eutandsia ou o suicidio assistido deva
mostrar o proposito de anular tal
inscricdo antes de receber os
sacramentos. Recorde-se que a
necessidade de postergar a
absolvi¢do ndo implica um juizo
sobre a imputabilidade da culpa,
dado que a responsabilidade pessoal
poderia ser diminuida ou até mesmo
ndo subsistir[93]. No caso em que 0
paciente fosse ja privado de


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn90
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn91
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn92
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn93

consciéncia, o sacerdote poderia
administrar os sacramentos sub
condicione se se pode presumir o
arrependimento a partir de algum
sinal dado anteriormente pela pessoa
doente.

Esta posicdo da Igreja ndo é sinal de
falta de acolhimento ao doente. Ela
deve ser, de fato, unida a oferta da
ajuda e da escuta sempre possiveis,
sempre concedidas, junto com uma
aprofundada explicacdo do conteudo
do sacramento, a fim de dar a pessoa,
até o ultimo momento, os
instrumentos para poder escolhé-lo e
deseja-lo. A Igreja, com efeito, é
atenta a perscrutar os sinais de
conversdo suficientes, para que o0s
fiéis possam pedir razoavelmente a
recepcdo dos sacramentos. Recorde-
se que postergar a absolvicdo é
também um ato medicinal da Igreja,
voltado ndo a condenar o pecador,
mas a moveé-lo e a acompanha-lo
rumo a conversao.



Deste modo, também no caso em que
uma pessoa nao se encontre nas
condigOes objetivas para receber os
sacramentos, é necessaria uma
proximidade que a convide sempre a
conversdo, sobretudo se a eutanasia,
requerida ou aceitada, nao sera
praticada em breve tempo. Havera
entdo a possibilidade de um
acompanhamento para fazer
renascer a esperanca e modificar a
escolha erronea, de modo que ao
doente seja aberto o acesso aos
sacramentos.

Todavia, ndo é admissivel, da parte
daqueles que assistem
espiritualmente estes enfermos,
qualquer gesto exterior que possa ser
interpretado como uma aprovacao
da ac¢do eutanasica, como, por
exemplo, o estar presente no
momento de sua realizacdo. Tal
presenca ndo se pode interpretar
sendo como cumplicidade. Este
principio se refere de modo



particular, mas ndo so, aos capeldes
das estruturas sanitarias onde pode
ser praticada a eutanasia, que nado
devem dar escandalo, mostrando-se
de algum modo cumplices da
supressdo de uma vida humana.

12. A reforma do sistema educativo e
da formagdo dos profissionais da
saude

No contexto social e cultural
hodierno, tdo denso de desafios em
relacdo a tutela da vida humana nas
fases mais criticas da existéncia, o
papel da educacdo € iniludivel. A
familia, a escola, as outras
instituicdes educativas e as
comunidades paroquiais devem
trabalhar com perseveranca para o
despertar e o aperfeicoamento
daquela sensibilidade para com o
proximo e o seu sofrimento, de que
se tornou simbolo a figura do
Samaritano evangélico[94].


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn94

As capelanias hospitalares tém a
obrigacdo de ampliar a formacao
espiritual e moral dos profissionais
da saude, inclusive dos médicos e
enfermeiros, assim como dos grupos
de voluntariado hospitalar, para que
saibam fornecer a assisténcia
humana e psicoldgica necessaria nas
fases terminais da vida. O cuidado
psicoldgico e espiritual do paciente
durante todo o decurso da doenca
deve ser uma prioridade para os
agentes de pastoral e profissionais da
saude, dedicando-se a colocar no
centro o paciente e sua familia.

Os cuidados paliativos devem ser
difundidos no mundo e é necessario
predispor a tal fim cursos
académicos para a formacao
especializada dos profissionais da
saude. Prioritaria é também a
difusdo de uma correta e capilar
informacdo sobre a eficacia de
auténticos cuidados paliativos para
um acompanhamento digno da



pessoa até a morte natural. As
institui¢des sanitarias de inspiracao
cristd devem predispor diretrizes
para os proprios profissionais da
saude que incluam uma apropriada
assisténcia psicologica, moral e
espiritual como componente
essencial dos cuidados paliativos.

A assisténcia humana e espiritual
precisa entrar nos percursos
formativos académicos de todos os
profissionais da saude e nos estagios
hospitalares.

Além disso, as estruturas sanitarias e
assistenciais sdo chamadas a
oferecer modelos de assisténcia
psicoldgica e espiritual para os
profissionais da saude que tém sob
sua responsabilidade pacientes
terminais. Cuidar de quem cuida é
essencial para evitar que sobre 0s
agentes e médicos caia todo o peso
(burn out) do sofrimento e da morte
dos pacientes incuraveis. Eles



precisam de suporte e de momentos
adequados de encontro e de escuta
para poder elaborar ndo somente
valores e emoc¢0des, mas também o
sentido da angustia, do sofrimento e
da morte no ambito do seu servigo a
vida. Devem poder perceber o
sentido profundo de esperanca e a
consciéncia de que a propria missao
€ uma verdadeira vocacdo a
sustentar e acompanhar o mistério
da vida e da graca nas fases
dolorosas e terminais da
existéncia[95].

Conclusao

O Mistério da Redencdo do homem é
surpreendentemente enraizado no
envolvimento amoroso de Deus com
o sofrimento humano. Eis porque
podemos confiar em Deus e
transmitir esta certeza de fé ao
homem sofredor e assustado pela dor
e pela morte.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn95

O testemunho cristdo mostra como a
esperanca seja sempre possivel,
também ao interno da cultura do
descarte. “A eloquéncia da parabola
do Bom Samaritano, como também
de todo o Evangelho, esta sobretudo
nisto: o homem deve sentir-se como
que chamado em primeira pessoa a
testemunhar o amor no
sofrimento”[96].

A Igreja aprende do Bom Samaritano
o cuidado com o doente terminal e
obedece assim ao mandamento
conexo ao dom da vida: “respeita,
defende, ama e serve a vida, cada vida
humana!”[97]. O evangelho da vida é
um evangelho da compaixdo e da
misericordia, direcionado ao homem
concreto, fraco e pecador, para
alivia-lo, manté-lo na vida da graca e,
se possivel, cura-lo de toda ferida.

Néao basta, todavia, compartilhar a
dor, é preciso mergulhar nos frutos
do Mistério Pascal de Cristo para


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn96
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn97

vencer o pecado e o mal, com a
vontade de “remover a miséria
alheia como se se tratasse da
propria”[98]. A maior miséria
consiste, porém, na falta de
esperanca diante da morte. Esta é a
esperanca anunciada pelo
testemunho cristdo, o qual para ser
eficaz deve ser vivido na fé,
envolvendo a todos, familiares,
enfermeiros, médicos e a pastoral
das dioceses e dos centros
hospitalares catdlicos, chamados a
viver com fidelidade o dever do
acompanhamento dos doentes em
todas as fases da doencga, em
particular nas fases criticas e
terminais da vida, assim como
definido no presente documento.

O Bom Samaritano, que pde no
centro do seu corac¢ao o rosto do
irmédo em dificuldade, sabe ver a sua
necessidade, oferece-lhe todo o bem
de que precisa para alivia-lo da
ferida da desolacdo e abre no seu


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn98

coracdo luminosas brechas de
esperanca.

O “querer bem” do Samaritano, que
se faz proximo do homem ferido ndo
com palavras nem com a lingua, mas
com acoes e de verdade (cfr. 1jo 3,
18), toma a forma do cuidado, a
exemplo de Cristo, que passou
fazendo o bem e curando a todos
(cfr. At 10, 38).

Curados por Jesus, tornamo-nos
homens e mulheres chamados a
anunciar a seu poder que cura, a
amar e a cuidar do préximo como Ele
nos testemunhou.

Esta vocacgdo ao amor e ao cuidado
do outro[99], que traz consigo ganhos
de eternidade, é tornada explicita
pelo Senhor da vida na parafrase do
juizo final: recebei em heranca o
reino, porque eu era doente e fostes
me visitar. Quando, Senhor? Todas as
vezes que o fizestes a um irmao mais


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_po.html#_ftn99

pequenino, a um irmdo sofredor, a
mim o fizestes (cfr. Mt 25, 31-46).

O Sumo Pontifice Francisco, na data
de 25 de junho de 2020, aprovou esta
Carta, decidida na Sessdo Plendria
desta Congregacdo em 29 de janeiro
de 2020, e ordenou a sua publicacdo.

Dado em Roma, da sede da
Congregacdo para a Doutrina da Fé,
em 14 de julho de 2020, memoria
liturgica de Sdo Camilo de Lélis.

Luis F. Card. Ladaria, S.I.
Prefeito

+ Glacomo Morandi
Arcebispo tit. de Cerveteri

Secretdrio




[1] Missal Romano reformado
segundo os decretos do Concilio
Vaticano II, promulgado pelo Papa
Paulo VI. Conferéncias Episcopais de
Portugal, Mocambique, Angola e Sdo
Tomé e Dioceses de Bissau e Cabo
Verde, 1992. Prefacio comum VIII, p.
507.

[2] Cfr. Pontificio Conselho Para a
Pastoral no Campo da Saude, Nova
carta dos Profissionais da Satide,
Libreria Editrice Vaticana, Citta del
Vaticano, 2016, n. 6.

[3] Cfr. Bento XVI, Carta Enc. Spe
salvi (30 de novembro de 2007), n. 22:
AAS 99 (2007), 1004: “Se ao progresso
técnico ndo corresponde um
progresso na formacao ética do
homem, no crescimento do homem
interior (cf. Ef 3,16; 2Cor 4,16), entao
aquele ndo é um progresso, mas uma
ameaca para o homem e para o
mundo”.


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html

[4] Cfr. Francisco, Discurso a
Associagdo Italiana contra as
leucemias-linfomas e mieloma (AIL) (2
de marco de 2019): L’Osservatore
Romano, 3 de marco de 2019, 7.

[5] Id., Exort. Ap. Amoris laetitia (19
de marco de 2016), n. 3: AAS 108
(2016), 312.

[6] Cfr. Conc. Ecum. Vaticano II,
Const. Past. Gaudium et spes (7 de
dezembro de 1965), n. 10: AAS 58
(1966), 1032-1033.

[7] Cfr. Jodo Paulo II, Carta Ap.
Salvifici doloris (11 de fevereiro de
1984), n. 4: AAS 76 (1984), 203.

[8] Cfr. Pontificio Conselho para a
Pastoral no campo da Saude, Nova
carta dos Profissionais da Saude, n.
144.

[9] Francisco, Mensagem para a
XLVIII Jornada Mundial das


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190302_ail.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190302_ail.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190302_ail.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html

Comunicagoes Sociais (24 de janeiro
de 2014): AAS 106 (2014), 114.

[10] Jodo Paulo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 de marco de
1995), n. 87: AAS 87 (1995), 500.

[11] Cfr. Id., Carta Enc. Centesimus
annus (1° de maio de 1991), n. 37:
AAS 83 (1991), 840.

[12] Id., Carta Enc. Veritatis splendor
(6 de agosto de 1993), n. 50: AAS 85
(1993), 1173.

[13] Id., Discurso aos participantes do
Congresso Internacional sobre “Os
tratamentos de suporte vital e estado
vegetativo. Progressos cientificos e
dilemas éticos” (20 de margo de
2004), n. 7: AAS 96 (2004), 489.

[14] Cfr. Congregacdo para a
Doutrina da Fé, Carta Placuit Deo (22
de fevereiro de 2018), n. 6: AAS 110
(2018), 430.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180222_placuit-deo_po.html

[15] Cfr. Pontificio Conselho para a
Pastoral no campo da Saude, Nova
carta dos Profissionais da Satide, n. 9.

[16] Cfr. Paulo VI, Alocugdo na ultima
sessdo publica do Concilio (7 de
dezembro de 1965): AAS 58 (1966),
55-56.

[17] Pontificio Conselho para a
Pastoral no campo da Saude, Nova
carta dos Profissionais da Saude, n. 9.

[18] Cfr. Congregacdo para a
Doutrina da Fé, Carta Placuit Deo (22
de fevereiro de 2018), n.12: AAS 110
(2018), 433-434.

[19] Francisco, Discurso aos
participantes da Plendria da
Congregacdo para a Doutrina da Fé
(30 de janeiro de 2020): L’Osservatore
Romano, 31 de janeiro de 2020, 7.

[20] Cfr. Bento XVI, Carta Enc. Deus
caritas est (25 de dezembro de 2005),
n. 31: AAS 98 (2006), 245.


https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180222_placuit-deo_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html

[21] Cfr. Id., Carta Enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), n. 76:
AAS 101 (2009), 707.

[22] Cfr. Jodo Paulo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 de marco de
1995), n. 49: AAS 87 (1995), 455: “O
sentido mais verdadeiro e profundo
da vida: ser um dom que se consuma
no dar-se”.

[23] Conc. Ecum. Vaticano II, Const.
Dogm. Dei Verbum (8 de novembro
de 1965), n. 2: AAS 58 (1966), 818.

[24] Jodo Paulo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 de marco de
1995), n. 34: AAS 87 (1995), 438.

[25] Cfr. Declaragdo conjunta das
Religioes Monoteistas Abramiticas
sobre as problemdticas do fim da
vida, Cidade do Vaticano, 28 de
outubro de 2019: “Opomo-nos a toda
forma de eutanasia — que € um ato
direto, deliberado e intencional de
tirar a vida — como também ao


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html

suicidio medicamente assistido — que
¢ um direto, deliberado e intencional
suporte ao suicidar-se — enquanto sao
atos completamente em contradicdo
com o valor da vida humana e por
isso, em consequéncia, sdo acoes
equivocadas do ponto de vista seja
moral, seja religioso e deveriam ser
proibidas sem excecoes”.

[26] Cfr. Francisco, Discurso ao
Congresso da Associacgdo dos Médicos
Catolicos Italianos no 70° aniversdrio
de fundacdo (15 de novembro de
2014): AAS 106 (2014), 976.

[27] Cfr. Pontificio Conselho para a
Pastoral no campo da Saude, Nova
carta dos Profissionais da Satide, n. 1;
Congregacao para a Doutrina da Fé,
Instr. Dignitas personae (8 de
setembro de 2008), n. 8: AAS 100
(2008), 863.

[28] Francisco, Carta Enc. Laudato si’
(24 de maio de 2015), n. 65: AAS 107
(2015), 873.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20081208_dignitas-personae_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

[29] Conc. Ecum. Vaticano II, Const.
Past. Gaudium et spes (7 de dezembro
de 1965), n. 27: AAS 58 (1966),
1047-1048.

[30] Francisco, Discurso ao Congresso
da Associagdo dos Médicos Catolicos
Italianos no 70° aniversario de
fundagdo (15 de novembro de 2014):
AAS 106 (2014), 976.

[31] Cfr. Id., Discurso a Federagdo
Nacional da Ordem dos Médicos
Cirurgioes e dos Dentistas (20 de
setembro de 2019): L’Osservatore
Romano, 21 de setembro de 2019, 8:
“Sdo modos apressados de lidar com
escolhas que ndo sdo, como
poderiam parecer, uma expressao de
liberdade da pessoa, quando incluem
o descarte do paciente como
possibilidade, ou falsa compaixdo
diante do pedido de ser ajudado a
antecipar a morte”.

[32] Congregacdo para a Doutrina da
Fé, Carta Placuit Deo (22 de fevereiro


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190920_medici.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190920_medici.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190920_medici.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180222_placuit-deo_po.html

de 2018), n. 3: AAS 110 (2018),
428-429; cfr. Francisco, Carta Enc.
Laudato si’ (24 de maio de 2015), n.
162: AAS 107 (2015), 912.

[33] Cfr. Bento XVI, Carta Enc. Caritas
in veritate (29 de junho de 2009), n.
53: AAS 101 (2009), 688: “Uma das
pobrezas mais profundas que o
homem pode experimentar é a
solidao. Vistas bem as coisas, as
outras pobrezas, incluindo a
material, também nascem do
isolamento, de ndo ser amado ou da
dificuldade de amar”.

[34] Cfr. Francisco, Exort. Ap.
Evangelii gaudium (24 de novembro
de 2013), n. 53: AAS 105 (2013), 1042;
veja-se também: Id., Discurso a
delegacdo do Instituto “Dignitatis
Humanae” (7 de dezembro de 2013):
AAS 106 (2014), 14-15; 1d., Encontro
com os ancidos (28 de setembro de
2014): AAS 106 (2014), 759-760.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/december/documents/papa-francesco_20131207_istituto-dignitatis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/december/documents/papa-francesco_20131207_istituto-dignitatis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/december/documents/papa-francesco_20131207_istituto-dignitatis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/december/documents/papa-francesco_20131207_istituto-dignitatis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/december/documents/papa-francesco_20131207_istituto-dignitatis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/december/documents/papa-francesco_20131207_istituto-dignitatis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140928_incontro-anziani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140928_incontro-anziani.html

[35] Cfr. Joao Paulo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 de marco de
1995), n. 12: AAS 87 (1995), 414.

[36] Congregacdo para a Doutrina da
Fé, Decl. Iura et bona (5 de maio de
1980), II: AAS 72 (1980), 546.

[37] Jodo Paulo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 de marco de
1995), n. 65: AAS 87 (1995), 475; cfr.
Congregacao para a Doutrina da Fé,
Decl. Iura et bona (5 de maio de
1980), II: AAS 72 (1980), 546.

[38] Jodo Paulo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 de marco de
1995), n. 65: AAS 87 (1995), 477. E
uma doutrina proposta de modo
definitivo, na qual a Igreja empenha
a sua infalibilidade: cfr. Congregacao
para a Doutrina da Fé, Nota doutrinal
ilustrativa da formula conclusiva da
Professio fidei (29 de junho de 1998),
n. 11: AAS 90 (1998), 550.


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_euthanasia_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_euthanasia_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_1998_professio-fidei_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_1998_professio-fidei_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_1998_professio-fidei_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_1998_professio-fidei_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_1998_professio-fidei_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_1998_professio-fidei_po.html

[39] Congregacdo para a Doutrina da
Fé, Decl. Iura et bona (5 de maio de
1980), IT: AAS 72 (1980), 546.

[40] Cfr. Catecismo da Igreja Catdlica,
n. 2286.

[41] Cfr. Ibidem, nn. 1735 e 2282.

[42] Congregacdo para a Doutrina da
Fé, Decl. Iura et bona (5 de maio de
1980), IT: AAS 72 (1980), 546.

[43] Pontificio Conselho para a
Pastoral no campo da Saude, Nova
carta dos Profissionais da Saude, n.
169.

[44] Cfr. Ibidem, n.170.

[45] Cfr. Jodo Paulo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 de marco de
1995), n. 72: AAS 87 (1995), 484-485.

[46] Francisco, Discurso aos
participantes da Assembleia Plendria
da Congregacdo para a Doutrina da
Fé (30 de janeiro de 2020):


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_euthanasia_po.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/indice_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_euthanasia_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html

L’Osservatore Romano, 31 de janeiro
de 2020, 7.

[47] Jodo Paulo II, Carta Enc. Veritatis
splendor (6 de agosto de 1993), n. 15:
AAS 85 (1993), 1145.

[48] Cfr. Bento XVI, Carta Enc. Spe
salvi (30 de novembro de 2007), nn.
36-37: AAS 99 (2007), 1014-1016.

[49] Congregacdo para a Doutrina da
Fé, Decl. Iura et bona (5 de maio de
1980), IT: AAS 72 (1980), 546.

[50] Jodo Paulo II, Carta Ap. Salvifici
doloris (11 de fevereiro de 1984), n. 5:
AAS 76 (1984), 204.

[51] Cfr. Bento XVI, Carta Enc. Spe
salvi (30 de novembro de 2007), n. 38:
AAS 99 (2007), 1016.

[52] Cfr. Jodo Paulo II, Carta Ap.
Salvifici doloris (11 de fevereiro de
1984), n. 29: AAS 76 (1984), 244: “O
homem que é o “préximo” nao pode


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_euthanasia_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html

passar com indiferenca diante do
sofrimento de outrem; e isso, por
motivo da solidariedade humana
fundamental e em nome do amor ao
proximo. Deve “parar”, “deixar-se
comover”, como fez o Samaritano da
parabola evangélica. Esta parabola,
em si mesma, exprime uma verdade
profundamente cristd e, a0 mesmo
tempo, universalmente, muitissimo
humana”.

[53] Cfr. Congregacdo para a
Doutrina da Fé, Decl. Iura et bona (5
de maio de 1980), IV: AAS 72 (1980),
549-551.

[54] Cfr. Catecismo da Igreja Catdlica,
n. 2278; Pontificio Conselho para a
Pastoral no campo da Saude, Carta
dos Profissionais da Saude, Libreria
Editrice Vaticana, Citta del Vaticano,
1995, n. 119; Joado Paulo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 de marco de
1995), n. 65: AAS 87 (1995), 475;
Francisco, Mensagem aos


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_euthanasia_po.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/indice_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20171107_messaggio-monspaglia.html

participantes do meeting regional
europeu da World Medical
Association (7 de novembro de 2017):
“E se sabemos que nem sempre
podemos garantir a cura da doenca,
devemos e podemos sempre cuidar
da pessoa viva: sem abreviar nos
mesmos a sua vida, mas também sem
nos obstinarmos inutilmente contra
a sua morte”; Pontificio Conselho
para a Pastoral no campo da Saude,
Nova carta dos Profissionais da
Satide, n. 149.

[55] Cfr. Catecismo da Igreja Catdlica,
n. 2278; Congregacdo para a Doutrina
da Fé, Decl. Iura et bona (5 de maio
de 1980), IV: AAS 72 (1980), 550-551;
Jodo Paulo II, Carta Enc. Evangelium
vitae (25 de marc¢o de 1995), n. 65:
AAS 87 (1995), 475; Pontificio
Conselho para a Pastoral no campo
da Saude, Nova carta dos
Profissionais da Satde, n. 150.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20171107_messaggio-monspaglia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20171107_messaggio-monspaglia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20171107_messaggio-monspaglia.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/indice_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_euthanasia_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html

[56] Jodo Paulo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 de marco de
1995), n. 65: AAS 87 (1995), 476.

[57] Cfr. Pontificio Conselho para a
Pastoral no campo da Saude, Nova
carta dos Profissionais da Saude, n.
150.

[58] Cfr. Jodo Paulo II, Discurso aos
participantes de um encontro de
estudo sobre a procriagdo
responsavel (5 de junho de 1987), n.
1: Insegnamenti di Giovanni Paolo II,
X/2 (1987), 1962: “Falar de “conflito
de valores ou bens” e da consequente
necessidade de realizar como que
uma espécie de “balanceamento” dos
mesmos, escolhendo um e rejeitando
0 outro, ndo é moralmente correto”.

[59] Cfr. Id., Discurso a Associa¢do
dos Médicos Catdlicos Italianos (28 de
dezembro de 1978): Insegnamenti di
Giovanni Paolo II, 1 (1978), 438.


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/1978/documents/hf_jp-ii_spe_19781228_medici-cattolici-ital.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/1978/documents/hf_jp-ii_spe_19781228_medici-cattolici-ital.html

[60] Pontificio Conselho para a
Pastoral no campo da Saude, Nova
carta dos Profissionais da Satide, n.
150.

[61] Cfr. Congregacdo para a
Doutrina da Fé, Respostas a
perguntas da Conferéncia Episcopal
dos Estados Unidos sobre a
alimentagdo e a hidratacdo artificiais
(1 de agosto de 2007): AAS 99 (2007),
820.

[62] Ibidem.

[63] Pontificio Conselho para a
Pastoral no campo da Saude, Nova
carta dos Profissionais da Satide, n.
152: “A nutrigdo e a hidratagdo,
também administradas
artificialmente, fazem parte dos
cuidados basicos devidos ao
moribundo, quando ndo resultem
demasiadamente pesados ou sem
nenhum beneficio. A sua suspensdo
ndo justificada pode ter o significado
de um verdadeiro ato eutanasico: “A


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20070801_risposte-usa_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20070801_risposte-usa_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20070801_risposte-usa_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20070801_risposte-usa_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20070801_risposte-usa_po.html

administracdo de alimento e agua,
mesmo por vias artificiais, ¢ em linha
de principio um meio ordindrio e
proporcionado de conservacdo da
vida. Ela é, pois, obrigatoria, na
medida em que e até quando
demonstra alcangar a sua finalidade
propria, que consiste em promover a
hidratacdo e a nutricdo do paciente.
Desse modo se evitam os sofrimentos
e a morte devidos a inanigdo e a
desidratacdo™“.

[64] Francisco, Discurso a Plendria da
Pontificia Academia para a Vida (5 de
marco de 2015): AAS 107 (2015), 274,
com referéncia a: Jodo Paulo II, Carta
Enc. Evangelium vitae (25 de marco
de 1995), n. 65: AAS 87 (1995), 476.
Cfr. Catecismo da Igreja Catolica, n.
2279.

[65] Cfr. Francisco, Discurso a
Plendria da Pontificia Academia para
a Vida (5 de marco de 2015): AAS 107
(2015), 275.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/march/documents/papa-francesco_20150305_pontificia-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/march/documents/papa-francesco_20150305_pontificia-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/indice_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/march/documents/papa-francesco_20150305_pontificia-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/march/documents/papa-francesco_20150305_pontificia-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/march/documents/papa-francesco_20150305_pontificia-accademia-vita.html

[66] Cfr. Pontificio Conselho para a
Pastoral no campo da Saude, Nova
carta dos Profissionais da Satide, n.
147.

[67] Cfr. Jodo Paulo II, Carta Ap.
Salvifici doloris (11 de fevereiro de
1984), n. 2: AAS 76 (1984), 202: “O
sofrimento parece pertencer a
transcendéncia do homem: este é um
daqueles pontos nos quais o homem
é de certo modo “destinado” a
superar a si mesmo, sendo chamado
a isto de modo misterioso”.

[68] Bento XVI, Carta Enc. Spe salvi
(30 de novembro de 2007), n. 38: AAS
99 (2007), 1016.

[69] Francisco, Exort. Ap. Amoris
laetitia (19 de marco de 2016), n. 48:
AAS 108 (2016), 330.

[70] C. Saunders, Watch with me.
Inspiration for a life in hospice care.
Observatory House, Lancaster, UK,
2005, p. 29.


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html

[71] Francisco, Discurso aos
participantes da Assembleia Plenaria
da Congregacdo para a Doutrina da
Fé (30 de janeiro de 2020):
L’Osservatore Romano, 31 de janeiro
de 2020, 7.

[72] Cfr. Pontificio Conselho para a
Pastoral no campo da Saude, Nova
carta dos Profissionais da Satide, n.
148.

[73] Cfr. Pio XII, Allocutio. Trois
questions religieuses et morales
concernant l’analgésie (24 de
fevereiro de 1957): AAS 49 (1957),
134-136; Congregacdo para a
Doutrina da Fé, Decl. Iura et bona (5
de maio de 1980), III: AAS 72 (1980),
547; Jodo Paulo II, Carta Ap. Salvifici
doloris (11 de fevereiro de 1984), n.
19: AAS 76 (1984), 226.

[74] Cfr. Pio XII, Allocutio. Iis qui
interfuerunt Conventui internationali
Romae habito a “Collegio
Internationale Neuro-Psycho-


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_euthanasia_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html

Pharmacologico” indicto (9 de
setembro de 1958): AAS 50 (1958),
694; Congregacdo para a Doutrina da
Fé, Decl. Iura et bona (5 de maio de
1980), III: AAS 72 (1980), 548;
Catecismo da Igreja Catdlica, n. 2779;
Pontificio Conselho para a Pastoral
no campo da Saude, Nova carta dos
Profissionais da Satide, n. 155: “Da-se
ainda a eventualidade de causar com
0s analgésicos e os narcoticos a
supressdo da consciéncia no
moribundo. Tal emprego merece
uma particular consideracdo. Em
presenca de dores insuportaveis,
refratarias as terapias analgésicas
usuais, em proximidade do momento
da morte, ou na fundada previsao de
uma particular crise no momento da
morte, uma séria indicacdo clinica
pode comportar, com 0
consentimento do doente, a
administracdo de farmacos
supressivos da consciéncia. Esta
sedacdo paliativa profunda em fase
terminal, clinicamente motivada,


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_euthanasia_po.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/indice_po.html

pode ser moralmente aceitavel sob a
condicdo de que seja feita com o
consentimento do doente, que seja
dada uma oportuna informacao aos
familiares, que seja excluida toda
intencionalidade eutandsica e que o
doente tenha podido satisfazer seus
deveres morais, familiares e
religiosos: “aproximando-se a morte,
os homens devem ser capazes de
poder satisfazer suas obrigacdes
morais e familiares e sobretudo
devem poder se preparar com plena
consciéncia ao encontro definitivo
com Deus”. Portanto, “ndo se deve
privar o moribundo da consciéncia
de si sem grave motivo”“.

[75] Cfr. Pio XII, Allocutio. Trois
questions religieuses et morales
concernant l’analgésie (24 de
fevereiro de 1957): AAS 49 (1957),
145; Congregacdo para a Doutrina da
Fé, Decl. Iura et bona (5 de maio de
1980), III: AAS 72 (1980), 548; Jodo
Paulo I, Carta Enc. Evangelium vitae


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_euthanasia_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html

(25 de marco de 1995), n. 65: AAS 87
(1995), 476.

[76] Cfr. Francisco, Discurso ao
Congresso da Associagdo dos Médicos
Catolicos Italianos no 70° aniversario
de fundagdo (15 de novembro de
2014): AAS 106 (2014), 978.

[77] Cfr. Pio XII, Allocutio. Trois
questions religieuses et morales
concernant l’analgésie (24 de
fevereiro de 1957): AAS 49 (1957),
146; Id., Allocutio. Iis qui interfuerunt
Conventui internationali Romae
habito a “Collegio Internationale
Neuro-Psycho-Pharmacologico”
indicto (9 de setembro de 1958): AAS
50 (1958), 695; Congregacdo para a
Doutrina da Fé, Decl. Iura et bona (5
de maio de 1980), III: AAS 72 (1980),
548; Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2279; Joado Paulo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 de marco de
1995), n. 65: AAS 87 (1995), 476;
Pontificio Conselho para a Pastoral


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_euthanasia_po.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/indice_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html

no campo da Saude, Nova carta dos
Profissionais da Saude, n. 154.

[78] Cfr. Jodo Paulo II, Discurso aos
participantes do Congresso
Internacional sobre “Os tratamentos
de suporte vital e estado vegetativo.
Progressos cientificos e dilemas
éticos” (20 de marco de 2004), n. 3:
AAS 96 (2004), 487: “Um homem,
mesmo se gravemente doente ou
impedido no exercicio das suas
funcdes mais elevadas, € e sera
sempre um homem, jamais se
tornara um “vegetal” ou um
“animal”.

[79] Pontificio Conselho para a
Pastoral no campo da Saude, Nova
carta dos Profissionais da Saude, n.
151.

[80] Ibidem, n. 151; cfr. Jodo Paulo II,
Carta Enc. Evangelium vitae (25 de
marco de 1995), n. 74: AAS 87 (1995),
487.


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html

[81] Cfr. Francisco, Discurso ao
Congresso da Associagdo dos Médicos
Catolicos Italianos no 70° aniversario
de fundagdo (15 de novembro de
2014): AAS 106 (2014), 977.

[82] Jodo Paulo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 de marco de
1995), n. 73: AAS 87 (1995), 486.

[83] Bento XVI, Discurso ao
Congresso da Pontificia Academia
para a Vida sobre o tema “Junto ao
doente incuravel e ao moribundo:
orientacgoes éticas e operativas” (25 de
fevereiro de 2008): AAS 100 (2008),
171.

[84] Francisco, Audiéncia Geral (10 de
junho de 2015): L’Osservatore
Romano, 11 de junho de 2015, 8.

[85] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1420.

[86] Cfr. Rituale Romanum ex decreto
Sacrosancti Oecumenici Concilii


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20080225_acd-life.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20080225_acd-life.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20080225_acd-life.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20080225_acd-life.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20080225_acd-life.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20080225_acd-life.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20080225_acd-life.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20080225_acd-life.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20080225_acd-life.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20080225_acd-life.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/audiences/2015/documents/papa-francesco_20150610_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/audiences/2015/documents/papa-francesco_20150610_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/indice_po.html

Vaticani II instauratum auctoritate
Pauli PP. VI promulgatum, Ordo
unctionis infirmorum eorumque
pastoralis curae, Editio typica,
Praenotanda, Typis Poliglotis
Vaticanis, Civitate Vaticana, 1972, n.
26; Catecismo da Igreja Catolica, n.
1524.

[87] Cfr. Francisco, Carta Enc.
Laudato si’ (24 de maio de 2015), n.
235: AAS 107 (2015), 939.

[88] Cfr. Jodo Paulo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 de marco de
1995), n. 67: AAS 87 (1995), 478-479.

[89] Concilio de Trento, Sess. XIV, De
sacramento penitentiae, cap. 4. In:
Denzinger-Hinermann, 1676.

[90] Cfr. CIC, can. 987.

[91] Cfr. CIC, can. 1007: “Nao se
administre a Uncdo dos Enfermos
aos que perseverarem


https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/indice_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html

obstinadamente em pecado grave
manifesto”.

[92] Cfr. CIC, can. 915 e can. 843 §1.

[93] Cfr. Congregacdo para a
Doutrina da Fé, Decl. Iura et bona, (5
de maio de 1980), II: AAS 72 (1980),
546.

[94] Cfr. Jodo Paulo II, Carta Ap.
Salvifici doloris (11 de fevereiro de
1984), n. 29: AAS 76 (1984), 244-246.

[95] Cfr. Francisco, Discurso aos
dirigentes das Ordens dos Médicos da
Espanha e da América Latina (9 de
junho de 2016): AAS 108 (2016),
727-728: “A fragilidade, a dor e a
doenca sdo uma provacao dificil para
todos, até para o pessoal médico, sdo
um apelo a paciéncia, ao padecer-
com; portanto ndo se pode ceder a
tentacdo funcional de aplicar
solucdes rapidas e drasticas, movidos
por uma falsa compaixdo, nem por
meros critérios de eficiéncia e de


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_euthanasia_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/june/documents/papa-francesco_20160609_ordini-medici-spagna-america-latina.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/june/documents/papa-francesco_20160609_ordini-medici-spagna-america-latina.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/june/documents/papa-francesco_20160609_ordini-medici-spagna-america-latina.html

economia. E a dignidade da vida
humana que esta em jogo; e também
a dignidade da vocagao médica”.

[96] Jodo Paulo II, Carta Ap. Salvifici
doloris (11 de fevereiro de 1984), n.
29: AAS 76 (1984), 246.

[97] Id., Carta Enc. Evangelium vitae
(25 de marco de 1995), n. 5: AAS 87
(1995), 407.

[98] Tomas de Aquino, Summa
Theologiae, 1, q. 21, a. 3.

[99] Cfr. Bento XVI, Carta Enc. Spe
salvi (30 de novembro de 2007), n. 39:
AAS 99 (2007), 1016: “Sofrer com o
outro, pelos outros; sofrer por amor
da verdade e da justica; sofrer por
causa do amor e para se tornar uma
pessoa que ama verdadeiramente:
estes sdo elementos fundamentais de
humanidade, o seu abandono
destruiria o proprio homem”.



https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/samaritanus-
bonus-eutanasia-cuidados-paliativos/
(20/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/samaritanus-bonus-eutanasia-cuidados-paliativos/
https://opusdei.org/pt-br/article/samaritanus-bonus-eutanasia-cuidados-paliativos/
https://opusdei.org/pt-br/article/samaritanus-bonus-eutanasia-cuidados-paliativos/

	Carta ‘Samaritanus Bonus’ Sobre o cuidado das pessoas nas fases críticas e terminais da vida

